
        
            
                
            
        

    
Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 1 of 340 

Phật Lịch 2552 – 2008 













Ấn Quang Pháp Sư 

Văn Sao Tục Biên 

Quyển Hạ  

印光法師 

文鈔續編 

(下) 

















Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa  

Giảo chánh: Minh Tiến và Huệ Trang 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 2 of 340 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 3 of 340 

Ấn Quang Pháp Sư  

Văn Sao Tục Biên 

Quyển Hạ 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến và Huệ Trang 





II. Tự  

1. Lời tựa cho sách Vãn Hồi Thế Đạo Nhân Tâm Cùng Trị Cả Gốc Lẫn 

Ngọn (Mùa Đông năm Kỷ Mão (1939) thời Dân Quốc, khi ấy đã bảy mươi chín tuổi) 





Lý  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  chẳng  ngoài  hai  chữ  “tâm  tánh”.  Sự  thế 

gian  và  xuất  thế  gian  chẳng  ngoài  hai  chữ  “nhân  quả”.  Lý  tâm  tánh  nhỏ 

nhiệm, dẫu là thánh nhân vẫn có điều không biết; sự nhân quả rành rành, dù 

ngu phu cũng có thể hiểu đại khái. Thánh nhân muốn cho thiên hạ vĩnh viễn 

thái  bình,  nhân  dân  thường  yên  vui,  bèn  đặc  biệt  soạn  ra  sách  Đại  Học  để 

dạy  pháp  ấy.  Vừa  mở  đầu  sách,  liền  nói:  “Đại  Học  chi  đạo,  tại  minh  Minh 

 Đức”  (đạo Đại Học nhằm làm sáng tỏ Đức Sáng). Minh Đức chính là điều ai 

nấy đều sẵn có, nhưng do thiếu công phu khắc chế ý niệm, tự phản tỉnh, suy 

xét, nên Minh Đức bị tư dục huyễn vọng che lấp chẳng thể hiển hiện để thụ 

dụng được! Cách để  làm sáng tỏ [Minh Đức]  là “khắc chế ý  niệm”. Thứ tự 

của  công  phu  khắc  chế  ý  niệm  là  “tu  thân,  chánh  tâm,  thành  ý,  trí  tri,  cách 

vật”.  “Vật”  là  gì?  Chính  là  tư  dục  huyễn  vọng  được  sanh  bởi  cảnh,  chẳng 

hợp thiên lý, chẳng thuận nhân tình, chứ không phải là vật ở bên ngoài! 

Do những tư dục này kết chặt trong tâm nên tất cả tri kiến đều xuôi theo 

tư dục, trở thành lệch lạc, tà vạy. Như kẻ tham danh tham lợi chỉ biết có lợi, 

chẳng biết đến hại, kiệt lực lo toan, rất có thể đến nỗi thân bại danh liệt! Kẻ 

yêu  vợ  thương  con  chỉ  biết  đến  những  điều  tốt  của  vợ  con,  chẳng  biết  đến 

những thói xấu của họ, nuôi thành mầm họa, sẽ có thể đến nỗi bị tan nhà nát 

cửa. Đấy đều là do tư dục Tham và Ái sai khiến. Nếu trừ khử hết sạch những 

thứ tư dục chẳng  hợp tình  hợp  lý ấy thì  vợ con đúng  hay sai sẽ tự biết, đối 

với đường lối để đạt được danh lợi sẽ chẳng cần phải đút lót hay mong cầu 

sai trái nữa! 

Trước  hết,  phải  hiểu  chữ  Vật  này  là  tư  dục  huyễn  vọng  chẳng  hợp  tình 

hợp  lý  thì  trừ  khử  nó  sẽ  là  chuyện  dễ  dàng!  Nếu  không,  suốt  đời  dốc  sức 

cũng chẳng làm gì được nó! Dẫu đọc trọn hết sách vở thế gian cũng chỉ trở 

thành  một  loài  dây  leo  sống  bám  vào  cội  cây  [lớn],  trở  thành  một  gã  theo 

sóng đuổi sóng! Cái họa của món vật tư dục lớn lắm thay! Nếu biết “vật” ấy 

là  oán  gia  sanh  tử  của  chúng  ta,  quyết  chẳng  để  cho  nó  được  tạm  tồn  tại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 4 of 340 

trong  tâm  ta  thì  chánh  tri  vốn  sẵn  có  trong  cái  tâm  này  sẽ  tự  hiển  hiện. 

Chánh tri đã hiển hiện thì “ý thành, tâm chánh, thân tu” sẽ được hướng dẫn 

xuôi  dòng  với  khí  thế  như  chẻ  tre,  chẳng  mong  cầu  mà  tự  nhiên  được  như 

thế.  Con  người  ai  cũng  đều  có  thể  là  Nghiêu  -  Thuấn,  ai  cũng  đều  có  thể 

thành  Phật,  vì  hết  thảy  mọi  người  ai  nấy  đều  sẵn  có  Minh  Đức,  hết  thảy 

chúng sanh đều có Phật Tánh. Những kẻ chẳng thể là Nghiêu - Thuấn, chẳng 

thể làm Phật đều do bị tư dục bít chặt, chẳng mạnh mẽ đổ công sức khắc chế 

ý  niệm  đến  nỗi  bị  tư  dục  xoay  chuyển,  luân  hồi  sáu  nẻo  từ  kiếp  này  sang 

kiếp  khác,  trọn  chẳng  có  lúc  thoát  ra,  chẳng  đáng  buồn  sao?  Những  kẻ 

chuyên  dạy  “cách  vật  trí  tri”  mà  chẳng  dùng  nhân  quả  để  phụ  giúp  cho  sự 

hướng dẫn, chắc sẽ khó thể phát khởi đại tâm mạnh mẽ, dốc chí tu trì được! 

Tôi  thường  nói:   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  trị 

 thiên hạ, để Phật độ thoát chúng sanh” . Luận theo Phật pháp, từ địa vị phàm 

phu  cho  đến  Phật  Quả,  tất  cả  các  pháp  đều  chẳng  ra  ngoài  nhân  quả.  Luận 

theo thế gian, lẽ đâu riêng một pháp nào lại chẳng như thế? Vì thế Khổng Tử 

khen  ngợi  Châu  Dịch1,  thoạt  đầu  liền  nói:   “Tích  thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư 

 khánh; tích bất thiện chi gia, tất hữu dư ương”  (nhà tích thiện sự vui mừng 

có thừa, nhà chất chứa điều bất thiện tai ương có thừa).  “Tích thiện, tích bất 

 thiện”   là  nhân,  “dư khánh, dư ương”   là quả.  Hơn  nữa, đã có dư khánh, dư 

ương, lẽ đâu chẳng có bổn khánh, bổn ương? Bổn khánh, bổn ương chính là 

quả  báo  sẽ  đạt  được  trong  đời  kế  tiếp  hoặc  trong  những  đời  sau  nữa  của 

người  tích  lũy  điều  thiện  hay  điều  bất  thiện,  [những  quả  báo  ấy]  sẽ  lớn  lao 

hơn  dư  khánh,  dư  ương  mà  con  cháu  được  hưởng  cả  trăm  ngàn  vạn  lần! 

Phàm phu chẳng thấy được, há nên cho là không có ư? Ví như trong đêm tối 

om  chẳng  thấy  được  hết  thảy  mọi  vật,  nhưng  chẳng  được  nói  hết  thảy  mọi 

vật đều bị tiêu diệt! Cơ Tử2 trình bày Hồng Phạm, trong phần cuối cùng mới 

nói:  “Hưởng dụng ngũ phước, oai dụng lục cực”  (Thuận theo sẽ được năm 



1 Châu Dịch tức kinh Dịch. Người Trung Hoa tin kinh Dịch đã có từ đời Hạ, Châu Văn 

Vương  chỉ  chỉnh  lý,  biên  soạn,  hoàn  thiện;  do  đó  kinh  Dịch  được  lưu  hành  hiện  thời 

thường gọi là Châu Dịch để phân biệt với Liên Sơn Dịch của nhà Hạ và Quy Tàng Dịch 

của nhà Thương. 

2 Cơ Tử chính là chú của vua Trụ, giữ chức Thái Sư, được phong ở đất Cơ, nên gọi là Cơ 

Tử. Do thấy Trụ Vương sử dụng đũa bằng ngà, mâm vàng, chén ngọc, xa xỉ quá mức, nên 

hết lời can gián, bị Trụ Vương giam vào ngục. Khi Châu Vũ Vương diệt nhà Thương, Cơ 

Tử được thả, những lời nghị luận của ông về đạo trị nước với Châu Vũ Vương được ghi 

trong thiên Hồng Phạm của sách Thượng Thư (kinh Thư). Hồng Phạm có nghĩa là khuôn 

mẫu lớn lao, thiên Ngũ Hành Chí trong sách Hán Thư giảng:  “Vua Vũ trị hồng thủy (lụt 

 lớn), được ban Lạc Thư, [trong ấy] trình bày pháp này, tức là Hồng Phạm vậy” . Trong 

thiên sách Hồng Phạm, Cơ Tử bảo Châu Vũ Vương do vua Vũ trị thủy có công, Thượng 

Đế  bèn  ban  cho  Hồng  Phạm  Cửu  Trù (chín  mối  đại  pháp).  Ngoài  những  quan  điểm  về 

Ngũ  Hành,  thiên  sách  này  còn  trình  bày  những  đại  pháp  trị  dân  hết  sức  độc  đáo  như 

Chánh Trực, Cang Khắc (chế ngự dân chúng bằng biện pháp cứng rắn), Nhu Khắc (cai trị 

dân bằng biện pháp mềm dẻo). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 5 of 340 

điều phước, trái nghịch sẽ bị sáu điều khốn khó). Ngũ Phước, Lục Cực là nói 

đến cái nhân trong đời trước trở thành cái quả trong đời này. “Hưởng” (嚮) là 

thuận  theo, “dụng” (用)  là “dĩ” (以) (thì,  là), là đắc (得) (được). [Trong Ngũ 

Phước], một là “thọ”, hai là “phú” (giàu có), ba là “khang ninh” (mạnh khỏe, 

yên  ổn),  điều  thứ  năm  là  “khảo  chung  mạng”  (hết  tuổi  thọ  mới  chết),  đó 

chính là quả cảm thành bởi tu đạo, tu đức trong đời trước; điều thứ tư là “du 

hảo đức” (thường có đức tốt) chính  là thói quen tu đạo tu đức từ đời trước. 

“Cực”  (極)  có  nghĩa  là  tai  ách  tột  cùng.  Nên  hiểu  nghĩa  chữ  Oai  (威)  là  Vi 

(違)3,  [tức]  trái  nghịch;  ý  nói:  Những  gì  đã  làm  trong  đời  trước  trái  nghịch 

với đạo đức thì đến đời này sẽ bị: Một là xui xẻo chết ngang và đoản thọ (xui 

xẻo và đoản thọ gộp thành điều thứ  nhất);  hai  là  thân  bệnh  tật  chẳng  được  mạnh 

khỏe;  ba  là  tâm  lo  lắng  không  yên;  bốn  là  nghèo  cùng,  chi  dùng  chẳng  đủ; 

năm là diện mạo xấu xa; sáu là thân yếu ớt, không có năng lực! 

Nhà Nho mờ mịt nơi tiền nhân hậu quả, nên chuyện gì cũng đều quy về 

sự cai trị của vua, gần như diệt thiên lý, vu báng sự cai trị của nhà vua! Trẻ 

nhỏ  sanh  vào  nhà  phú  quý  bèn  hưởng  phước,  sanh  vào  nhà  nghèo  cùng  sẽ 

chịu  khổ,  há  có  phải  là  do  nhà  vua  cai  trị  có  phân  biệt  khiến  nó  phải  sanh 

như  vậy  hay chăng? Vì  thế, kinh dạy:   “Dục tri tiền thế nhân, kim sanh  thọ 

 giả  thị;  dục  tri  lai  thế  quả,  kim  sanh  tác  giả  thị”   (Muốn  biết  cái  nhân  đời 

trước  thì  những  gì  phải  chịu  trong  đời  này  chính  là  nó  đấy;  muốn  biết  quả 

trong  đời  sau  thì  những  gì  đã  làm  trong  đời  này  chính  là  nó  đấy).  Hồng 

Phạm  do  vua  Đại  Vũ  soạn  ra,  Cơ  Tử  trần  thuật  [nội  dung  sách  ấy]  với  Vũ 

Vương.  Lời  nói  về Ngũ  Phước,  Lục Cực ở cuối [thiên sách] ấy đã  giảng rõ 

nghĩa “nhân quả ba đời” cực kỳ xác đáng, thiết thực. 

Tống Nho cho rằng: “Phật nói nhân quả ba đời, lục đạo luân hồi chính là 

chỗ  dựa  để  lừa  bịp  ngu  phu,  ngu  phụ  tuân  phụng  giáo  pháp  của  Ngài,  chứ 

thật ra chẳng hề có chuyện ấy”. Họ phán quyết: “Con người sau khi chết đi, 

hình hài đã mục nát, thần hồn cũng phiêu tán. Dù có chém - chặt - xay - giã, 

lấy  chi  để  thực  hiện?  Thần  hồn  đã  phiêu  tán  rồi,  còn  ai  để  thọ  sanh?”  Họ 

quyết đoán “chắc chắn không có nhân quả”, vậy thì trong Xuân Thu Truyện, 

Sử Ký, Hán Thư thường chép những kẻ bị giết oan quấy phá, kẻ chịu ân báo 

đức,  đủ  mọi  sự  tích,  chắc  là  tiền  hiền  đã  tạo  sẵn  căn  cứ  cho  Phật  giáo  lừa 

phỉnh  người  khác  đó  chăng?  Đã  không  có  nhân  quả,  không  có  đời  sau  thì 

Nghiêu  hay  Kiệt  đều  chết  sạch  cả  rồi,  ai  chịu  khăng  khăng  tu  trì  để  cầu  hư 

danh sau khi chết nữa đây? Bởi lẽ cái Ta thật sự đã không có, hư danh có ích 

chi đâu? Do vậy, thiện không có gì để khuyên, ác không có gì để trừng phạt. 

Lại còn riêng xướng cao giọng dạy người “làm lành thì phải là không làm gì 



3 Do hai chữ này thời cổ đọc âm gần giống nhau nên thường dùng lẫn cho nhau theo lối 

Giả Tá. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 6 of 340 

cả, hễ có làm gì để làm lành tức là ác”. Thứ tà thuyết này gây lầm lạc, nguy 

hãm cho quốc gia, xã hội chẳng cạn đâu! 

Kẻ  vô  tri khâm phục  [Châu -  Trình] cao  minh, trọn chẳng có  một  niệm 

muốn làm lành. Người có trí đau xé tâm can bởi [Tống Nho] hoàn toàn phế 

bỏ  đạo  “khuyên  dụ  dần  dần  làm  lành”  của  thánh  nhân  mà  cứ  mong  con 

người  có  tư  cách  thánh  nhân!  Nhưng  thánh  nhân  cũng  chẳng  phải  là  hạng 

“chẳng  làm  gì  mới  là  làm  lành”!  Khổng  Tử  đến  năm  bảy  mươi  tuổi  vẫn 

muốn  trời  cho  sống  thêm  dăm  mười  năm  nữa  để  học  Dịch  hòng  tránh  khỏi 

lỗi lớn. Một bộ kinh Dịch không điều gì chẳng nhằm dạy con người về đạo 

“hướng  lành, tránh dữ,  lo  lắng dè dặt khắc chế ý  niệm để tu trì”. Nếu đúng 

như họ (tức những nhà Tống Nho) nói thì Phục Hy, Văn Vương, Châu Công, 

Khổng  Tử  đều  trở  thành  những  kẻ  tội  lỗi  đứng  đầu,  là  cội  gốc  họa  hại  lầm 

lạc dạy người khác làm ác cả, có lẽ ấy hay chăng? 

Tình người như nước, nhân quả như đê. Tống Nho cực lực bài bác nhân 

quả, cho đấy là chỗ dựa dẫm để Như Lai gạt gẫm người ta tuân phụng giáo 

pháp  của  Ngài,  nhưng  lẽ  nào  nhân  quả  được  nói  trong  kinh  điển  đạo  Nho 

chẳng phải là thật có ư? Họ muốn bác Phật để bảo vệ Nho, rốt cuộc trở thành 

phế kinh, phế trừ luân thường, thực hành biến [con người] thành loài thú. Vở 

tuồng  xấu  xa  ấy  đều  do  những  kẻ  cao  giọng  đề  xướng  ấy  diễn  xuất,  khiến 

cho đạo làm người hầu như diệt mất! Ông Phí Trí Nghiễm xưa kia từng lậm 

phải chất độc của Trình - Châu rất sâu, đến lúc tuổi già, do sự lịch duyệt sâu 

xa, nhân đời loạn mà biết được cái gốc họa; bởi vậy bèn quy y Tam Bảo, đọc 

khắp  các  sách  vở,  đối  với  sự  tích  nhân  quả  ba  đời  và  lục  đạo  luân  hồi,  đều 

sao  chép  sơ  lược  đại  khái,  ngõ  hầu  người  đọc  bỏ  được  tà  kiến  Đoạn  Diệt, 

tuân  theo  quy  củ  lớn  lao  của  đạo  Nho  và  Thích.  Nếu  con  người  ai  nấy  đều 

hành theo thì cõi đời sẽ trở lại thuở Đường Ngu, con người giữ vẹn lễ giáo, 

biến  nghị  lực  tàn  sát  lẫn  nhau  trở  thành  sự  nghiệp  lớn  lao  duy  trì  lẫn  nhau. 

Do vậy, bèn đặt tên cho sách này là Tập Sách Vãn Hồi Thế Đạo Nhân Tâm 

Cùng Trị Cả Gốc Lẫn Ngọn. 

Do  thầy  thuốc  trị  bệnh,  bệnh  cấp  bách  bèn  trị  nơi  đằng  ngọn  (triệu 

chứng), bệnh tình hòa hoãn bèn trị nơi đằng gốc (căn nguyên). Như người cổ 

họng sưng phồng, hai đường đại - tiểu tiện chẳng thông, nếu trước hết chẳng 

dùng thuốc để tiêu chứng phù thũng và khai thông đại tiểu tiện thì người ấy 

sẽ chết ngay, dẫu có cách trị tận gốc cũng trọn chẳng có chỗ nào để áp dụng 

được!  Vì  thế,  phải  trị  đằng  ngọn  trước.  Với  những  chứng  bệnh  thuộc  đằng 

ngọn  khác,  chỉ  cần  điều  hòa  tạng  phủ  cho  tốt  lành  thì  những  chứng  đằng 

ngọn không trị cũng sẽ tự mất! Sự lý “cách vật, trí tri, thận độc (cẩn thận, dè 

dặt), khắc chế ý niệm, nhân quả ba đời, lục đạo luân hồi” từ địa vị phàm phu 

cho đến khi thành thánh, thành Phật, đều chẳng thể lìa được! Khổng Tử lo âu 

vì  “đức chẳng tu, học chẳng giảng, nghe điều nghĩa chẳng thể noi theo, điều 

 không  tốt  chẳng  thể  sửa  đổi” ;  đức  Như  Lai  giảng  Tứ  Đế,  Thập  Nhị  Nhân 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 7 of 340 

Duyên, lục độ, vạn hạnh, mỗi mỗi đều là nhân quả. Nếu không có nhân quả 

thì con người có khác gì cầm thú, há nên nói xằng ư? 



2. Lời tựa tái bản Tịnh Độ Ngũ Kinh  

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài  được,  thích  hợp  khắp  ba 

căn, gồm thâu lợi căn lẫn độn căn. Chúng sanh trong chín giới bỏ pháp này 

thì trên chẳng thể viên thành Phật đạo, mười phương chư Phật rời khỏi pháp 

này thì dưới chẳng thể độ khắp quần  manh. Hết thảy pháp  môn, không  một 

pháp  nào  chẳng  lưu  xuất  từ  pháp  giới  này.  Hết  thảy  hạnh  môn,  không  môn 

nào chẳng trở về pháp giới này. Nếu luận theo chỗ thấy của bậc căn cơ Đại 

Thừa thì [pháp  môn này] quả thật bắt nguồn từ kinh Hoa Nghiêm,  vì Thiện 

Tài tham học với khắp các tri thức, cuối cùng ở dưới tòa của đức Phổ Hiền 

nhờ oai thần của Ngài gia bị, sở chứng bằng  với đức Phổ  Hiền và bằng  với 

chư Phật, trở thành bậc Đẳng Giác Bồ Tát. Ngài Phổ Hiền bèn đem mười đại 

nguyện  vương  khuyến  tấn  Thiện  Tài  và  Hoa  Tạng  hải  chúng  [tức  là]  hàng 

Pháp Thân  đại sĩ thuộc bốn  mươi  mốt  địa  vị  đều  hồi  hướng  vãng sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để  mong  viên  mãn  Phật  Quả,  đấy  chính  là  pháp 

quy  tông  kết  đảnh  của  kinh  Hoa  Nghiêm  vậy!  Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy  rõ 

pháp thành Phật trong  một đời, nhưng quy tông4 nơi cầu sanh Tịnh  Độ. Do 

đó, biết rằng:  Một pháp Tịnh Độ chính là vô thượng đại pháp thành thủy 

 thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên   thành  Phật 

 đạo, dưới hóa độ chúng sanh vậy. Đấy chính là chỗ thấy của bậc căn cơ Đại 

Thừa, hàng Nhị Thừa còn chưa được thấy nghe, huống là phàm phu đầy dẫy 

triền phược ư? 

Cho đến  hội Phương Đẳng5, đức Phật đặc biệt chuyên  nói ba kinh  Tịnh 

Độ  để  hết  thảy  dù  phàm  hay  thánh  đều  cùng  chăm  chú  tu  trì  ngõ  hầu  được 

thoát khỏi cõi Ngũ Trược đây, vượt lên cõi sen chín phẩm kia ngay trong đời 

này.  Tại  núi  Linh  Thứu6 thuộc  nước  Ma  Kiệt  Đề,  đức  Phật  nói  ra  nhân  địa 



4 Tông là điều được đề cao bởi một bộ kinh, “quy tông” là giáo pháp tối hậu của một bộ 

kinh.  Nói  cách  khác,  “quy  tông”  là  pháp  chánh  yếu  của  một  bộ  kinh,  những  điều  khác 

được nói trong bộ kinh ấy chỉ nhằm dẫn dắt về pháp chánh yếu ấy. 

5 Phương Đẳng (Vaipulya), đôi khi  còn dịch âm  là Tỳ Phật Lược, Tỳ Phú La, Bạt Phật 

Lục, Bùi Phì La, Vi Đầu Ly, hoặc dịch nghĩa là Phương Quảng, Quảng Đại, Quảng Giải, 

Vô Tỷ… là một trong mười hai thể loại trong cách phân chia hệ thống kinh Phật. Những 

danh từ này đều  nhằm diễn tả ý  nghĩa  “những kinh  này  nội dung sâu rộng thăm thẳm”. 

Theo cách phán giáo của tông Thiên Thai, thời Phương Đẳng bao gồm những kinh được 

nói sau thời Bát Nhã và A Hàm, không những văn từ rộng sâu, giáo nghĩa rộng lớn, mà 

huyền nghĩa còn trùng trùng, nhằm dẫn dắt thính chúng từ Chân Không đi vào Diệu Hữu, 

thấy được cảnh giới vô thượng bất khả tư nghì của chư Pháp Thân Bồ Tát và chư Phật. 

6 Linh Thứu (Grdhrakūta) dịch âm là Kỳ Xà Quật, thường gọi tắt là Linh Sơn, Thứu Nhạc, 

hoặc Thứu Phong, nằm về phía Đông Bắc kinh đô Vương Xá của nước Magadha. Do núi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 8 of 340 

lúc  ban  đầu  của  A  Di  Đà  Phật:  Bỏ  nước  xuất  gia,  phát  ra  bốn  mươi  tám 

nguyện.  Lại  trải  kiếp  dài  lâu,  tu  hành  theo  đúng  lời  nguyện,  cho  đến  khi 

phước huệ viên mãn, được thành Phật đạo, cảm được thế giới trang nghiêm 

mầu nhiệm chẳng thể diễn tả được, mười phương chư Phật đều cùng tán thán. 

Mười phương  Bồ  Tát và  hàng Nhị  Thừa  hồi  Tiểu  hướng  Đại  lẫn phàm phu 

trọn  đủ  Hoặc  nghiệp  đều  được  vãng  sanh,  đều  được  bình  đẳng  nhiếp  thọ. 

Đấy là kinh Vô Lượng Thọ. 

Trong vương cung nước Ma Kiệt Đề, nói ra ba phước Tịnh nghiệp, mười 

sáu phép quán mầu nhiệm để hết thảy chúng sanh đều biết nghĩa lý  “tâm này 

 làm  Phật,  tâm  này  là  Phật,  biển  Chánh  Biến  Tri7 của  chư  Phật  đều  từ  tâm 

 tưởng  sanh;  tâm  này  là  chúng  sanh,  tâm  này  làm  chúng  sanh,  biển  nghiệp 

 phiền não của chúng sanh từ tâm tưởng sanh”  đã được nêu rõ ràng. Nếu có 

thể hiểu sâu xa nghĩa này, ai chịu bị luân hồi oan uổng? Cuối kinh nói rõ cái 

nhân của chín phẩm vãng sanh ngõ hầu ai nấy đều tu Thượng Phẩm. Đấy là 

Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh. 

Tại  nước  Xá  Vệ,  trong  vườn  Cấp  Cô  [Độc],  nói  diệu  quả  của  y  báo  và 

chánh báo cõi Tịnh Độ để [thính chúng] sanh lòng tin, khuyên những người 

nghe  hãy  nên  phát  nguyện  cầu  được  vãng  sanh.  Lại  dạy  các  hành  giả  lập 

hạnh  chấp  trì  danh  hiệu.  Ba  điều  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  là  cương  tông  của 

pháp môn Tịnh Độ. Đầy đủ ba pháp này thì hoặc là suốt đời chấp trì đã đắc 

nhất  tâm,  hoặc  khi  lâm  chung  mới  được  nghe,  chỉ  xưng  danh  mười  niệm, 

đều được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Đấy là A Di Đà Kinh. 

Ba  kinh  này  là  những  kinh  chuyên  giảng  về  Tịnh  Độ,  nhưng  A  Di  Đà 

Kinh  thâu  nhiếp  căn  cơ  phổ  biến  nhất.  Vì  thế,  các  tông  Thiền,  Giáo,  Luật 

đều cùng vâng dùng làm kinh nhật tụng. Các kinh Đại Thừa nói kèm về Tịnh 

Độ  nhiều  không  đếm  xuể,  nhưng  chương  Đại  Thế  Chí  Niệm  Phật  Viên 

Thông trong kinh Lăng Nghiêm quả thật là khai thị mầu nhiệm nhất về pháp 

Niệm Phật. Nếu chúng sanh có thể nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối mà 

niệm, há có ai chẳng thể trong hiện tại hay tương lai nhất định thấy Phật, gần 

là chứng Viên Thông,  xa  là thành Phật đạo ư? Vì thế đem chương  này  xếp 

vào  sau  ba  kinh;  nối  theo  sau  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  để  thành  một 

đại  duyên  khởi  cho  pháp  môn  Tịnh  Độ  khiến  cho  những  người  đọc  sẽ  biết 



có hình giống đầu chim Thứu (kên kên), trong núi lại có nhiều giống chim ấy nên thành 

tên. Tại tinh xá nơi núi này, Phật đã giảng rất nhiều bộ kinh Đại Thừa. 

7 Có hai cách hiểu chữ Chánh Biến Tri: 

1) Chánh Biến Tri (Samyak-sambuddha), còn được dịch âm là Tam Miệu Tam Phật Đà, 

hoặc dịch nghĩa  là Chánh Biến Giác, Chánh Chân Đạo, Chánh Đẳng Giác, Chánh Đẳng 

Chánh  Giác,  hoặc  Chánh  Đẳng  Giác  Giả,  là  một  trong  mười  hiệu  của  đức  Phật.  Danh 

hiệu này hàm nghĩa vị giác ngộ hiểu biết chân chánh trọn khắp hết thảy các pháp. 

2)  Danh  từ  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  (Samyaksambodhi)  cũng  được  phiên  dịch  là  Chánh 

Biến  Tri  hay  Chánh  Biến  Tri  Đạo,  chỉ  cho  sự  chứng  ngộ  do  hiểu  biết  chân  chánh  trọn 

khắp bản thể của hết thảy các pháp. 

Dựa theo mạch văn ở đây, chữ Chánh Biến Tri phải hiểu theo nghĩa thứ hai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 9 of 340 

pháp này tỏ bày thông suốt rộng lớn bản hoài của đức Phật, so với các pháp 

cậy  vào tự  lực để đoạn  Hoặc chứng Chân  hòng  liễu sanh tử thì sự khó - dễ 

khác xa một trời, một vực! Do vậy, chín giới cùng hướng về, mười phương 

chung khen ngợi, ngàn kinh đều xiển dương, vạn luận đều tuyên thuyết. Bản 

khắc Tịnh Độ Tứ Kinh ở Kim Lăng đã bị mờ nét, người tu Tịnh nghiệp khổ 

vì không có bản rõ ràng nhất để đọc. Vì thế, cho đúc bản kẽm, ghép Thế Chí 

Niệm  Phật  Viên  Thông  Chương  vào  sau  ba  kinh  Tịnh  Độ  [và  phẩm  Phổ 

Hiền  Hạnh  Nguyện],  gọi  là  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh.  Nếu  luận  trên  duyên  khởi 

của pháp  môn  nên  để kinh Vô  Lượng  Thọ đứng đầu, [nhưng]  nay để thuận 

tiện  cho  việc  đọc  tụng  nên  đặt  kinh  A  Di  Đà  lên  đầu,  [mong]  người  đọc 

lượng thứ. 



3.  Lời  tựa  trình  bày  duyên  khởi  của  việc  in  kèm  phẩm  Tịnh  Hạnh  của 

kinh Hoa Nghiêm vào sau Tịnh Độ Ngũ Kinh  

(năm Dân Quốc 23 - 1934) 





Bộ kinh Hoa Nghiêm mầu nhiệm sự lý viên dung, Lý là do Sự mà hiển, 

Sự  là  do  Lý  mà  thành,  Lý  lẫn  Sự  đều  đạt  đến  tột  cùng,  viên  chứng  Tỳ  Lô 

Pháp  Thân.  Vì  thế,  đức  Như  Lai  khi  mới  thành  Chánh  Giác  bèn  cùng  các 

Pháp  Thân  đại  sĩ  thuộc  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập 

Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác nói ra các pháp nhân quả của những pháp 

môn do đức Như Lai tự chứng. Nhân quả chính là Sự, pháp do đức Như Lai 

tự chứng chính  là Nhất Chân Pháp Giới, là Chân Như Phật Tánh tịch chiếu 

viên dung, bất sanh, bất diệt, chẳng phải có, chẳng phải không. Phật Tánh ấy 

nơi  phàm  chẳng  giảm,  tại  thánh  chẳng  tăng.  Đức  Phật  do  đã  chứng  rốt  ráo 

nên thường hưởng pháp lạc Thường - Lạc - Ngã - Tịnh; chúng sanh do triệt 

để  mê  nên  luôn  chịu  nỗi  khổ  sanh  tử  luân  hồi  hư  vọng.  Ví  như  tấm  gương 

báu  tròn  lớn  bị  bụi  đóng  cả  kiếp,  dẫu  có  ánh  sáng  chiếu  trời  soi  đất  vẫn 

chẳng  có  cách  nào  tỏ  lộ  để  thụ  dụng  được!  Vì  thế,  phải  nhờ  đến  các  vị  Bồ 

Tát  hỏi đáp  với nhau để  nói  ra những pháp  môn  Thập Tín, Thập Trụ, Thập 

Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác.  Lại  dùng  mười  đại  nguyện 

vương hướng dẫn về Cực Lạc hòng viên mãn Phật Quả. Đấy là Như Lai đem 

nhân quả do Ngài tự chứng dạy cho khắp hết thảy chúng sanh, khiến cho ai 

nấy đều đích thân chứng được khuôn phép lớn lao. Những  người thuộc Tín 

vị  (tức  những  người  thuộc  địa  vị  Thập  Tín)  thì  dùng  phẩm  Tịnh  Hạnh  làm 

Nhân Địa Tâm (cái tâm trong  lúc tu  nhân) để trên  là hợp  với  hoằng thệ đại 

nguyện về Quả Giác. Dù có vượt lên những bậc cao sâu hơn như Thập Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, nhưng trong mỗi địa vị 

vẫn phải dùng một trăm bốn mươi mốt nguyện này8 để làm căn cứ tấn tu. 



8 Tức một trăm bốn mươi mốt điều nguyện trong phẩm Tịnh Hạnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 10 of 340 

Do vậy, biết rằng phẩm kinh  này  giữ  một vai trò quan trọng  rất  lớn, nó 

chẳng những là cơ sở đầu tiên để nhập [cảnh giới] Phật, mà thật sự còn đáng 

gọi là cội gốc lớn lao để thành Phật! Chúng sanh đời Mạt căn cơ kém mỏng, 

nếu có thể tâm tâm niệm niệm thường tụng kinh văn này, thường phát những 

nguyện này thì tam nghiệp sẽ mau được thanh tịnh, niệm niệm trên khế hợp 

tâm  Phật,  lâm  chung  lên  thẳng  Thượng  Phẩm,  công  đức  [của  phẩm  này] 

cùng [công đức thọ trì] phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện soi rọi lẫn nhau, chẳng 

hề kém sút. Vì thế, pháp sư Tỉnh Thường đầu đời Tống hâm mộ phong thái 

của  Lô  Sơn  Viễn  Công  (tổ  Huệ  Viễn),  đề  xướng  pháp  môn  Tịnh  Độ,  trích 

máu  chép  phẩm  này.  Lại  dùng  chữ  Tịnh  Hạnh  để  đặt  tên  cho  liên  xã.  Liên 

tông  được  chấn  hưng,  nguyên  do  là  vì  dốc  sức  sâu  xa  nơi  lời  lẽ,  hành  vi 

thường ngày đều hợp với giác đạo vô thượng của Như Lai vậy! 

Một đệ tử là Dương Huệ Đạo tính  muốn in gộp chung phẩm Tịnh Hạnh 

và phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện để lưu thông, Quang nói:  “Muốn cho kẻ sơ 

 cơ  lắng  lòng  niệm  Phật,  hãy  nên  dùng  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  để  dẫn  đường, 

 chẳng nên chỉ chọn một mình phẩm Hạnh Nguyện trong Ngũ Kinh, hãy nên 

 làm sao cho họ được đọc trọn khắp năm kinh, lại còn dùng phẩm Tịnh Hạnh 

 để  răn  nhắc  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  chỗ  thì  họ  sẽ  tự  hớn  hở  nơi  đạo 

 vậy!”   Than  ôi!  Đời  bây  giờ  là  đời  gì  vậy?  [Chính  là]  lúc  vứt  bỏ  cương 

thường luân lý, chuyên đề cao mưu mẹo dối trá, tàn sát lẫn nhau. Nếu chẳng 

lấy tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương để hướng dẫn thì sợ rằng đời 

sau làm người đối với những tên gọi “cương thường, luân lý” do thánh nhân 

đời  trước  đã  lập  còn  chẳng  thể  được  nghe!  Vì  thế,  phàm  là  người  có  đủ 

chánh tri kiến, chánh tín tâm đều lấy sự tu trì tịnh nghiệp làm chí hướng, sự 

nghiệp.  Do  vậy,  ở  đây  tôi  riêng  thuật  duyên  khởi  ghép  [phẩm  này]  vào  sau 

kinh văn để người đọc sau này không nghi ngờ vậy! 

 

4. Lời tựa tái bản lưu thông sách Tâm Kinh Thiêm Túc  

(năm Dân Quốc 19 - 1930) 





Tâm Kinh dạy rõ về Bồ Đề, Niết Bàn được chứng bởi tam thế chư Phật 

và hết thảy chúng sanh sẵn có Chân Như Phật Tánh. [Kinh này] là đạo trọng 

yếu  để  độ  sanh  của  mười  phương  Như  Lai,  là  khuôn  mẫu  tốt  lành  cho  cả 

hằng trăm hành nhân thành Phật. Văn giản dị, nghĩa phong phú, từ ngữ ngắn 

gọn  nhưng  lý  uyên  thâm,  khiến  cho  khắp  mọi  thượng  trung  hạ  căn  hễ  khởi 

công  [tu  tập]  đều  cùng  được  vào  thẳng  địa  vị  của  Như  Lai,  trong  các  kinh 

thật  là  bậc  nhất!  Tuy  chỉ  gồm  hai  trăm  sáu  mươi  chữ,  nhưng  nghĩa  lý  sâu 

thẳm  của  sáu  trăm  quyển  kinh  Đại  Bát  Nhã  đều  được  bao  trùm  sạch  sành 

sanh. 

Ấy  là  vì  đức  Như  Lai  trí  huệ  tự  tại  vô  ngại,  tùy  theo  đương  cơ  [nghe 

pháp]  mà  nói  rộng  hay  nói  đại  lược  cho  phù  hợp.  Nói  rộng  thì  tuy  trọn  hết 

biển mực cũng chẳng thể [viết trọn] hết được, nói đại lược thì kiếm một chữ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 11 of 340 

cũng không ra, khiến cho người nghe ai nấy đều được lợi ích thật sự. Chúng 

sanh  đời  Mạt  căn  cơ  kém  hèn  thường  trì  kinh  này,  y  theo  đó  tu  tập,  sẽ  tự 

được  Ngũ  Uẩn  rỗng  không,  chứng  Thật  Tướng  của  các  pháp,  lìa  điên  đảo, 

đạt  được  Niết  Bàn  rốt  ráo.  Vì  thế,  [trong  số]  các  danh  nhân  thời  cổ  thường 

có những vị tụng đến mấy trăm vạn biến, bởi kinh này là pháp môn Tổng Trì 

của các pháp. 

Con  trai  thứ  của  cư  sĩ  Hạ  Huệ  Hoa  là  Thúc  Quỳ  bẩm  tánh  thông  minh, 

mẫn tiệp, nhiệt tâm làm chuyện công ích, luôn ôm ấp chí hướng  “chẳng làm 

 lương tướng ắt làm lương y” , làm Hội Trưởng Hội Sinh Viên trường thuốc 

Hiệp Hòa tại Bắc Bình (Bắc Kinh). Năm Dân Quốc 15 (1926), tuổi tròn hai 

mươi  bảy,  bị  bệnh  rất  nặng,  khi  sắp  chết,  hỏi  cha  rằng:  “Nên  giải  nói  [ý 

nghĩa] bất sanh bất diệt của Tâm Kinh như thế nào?” Cư sĩ dạy: “Đấy chính 

là nói về bản thể của cái tâm bọn ta, giống như thái hư không, không tướng, 

không  hình,  chẳng  phải  không,  chẳng  phải  có,  tại  phàm  chẳng  giảm,  nơi 

thánh  chẳng  tăng,  ở  trong  sanh  tử  chẳng  nhơ,  chứng  Niết  Bàn  chẳng  sạch, 

tướng sanh còn chẳng có, làm sao có tướng diệt cho được? Ngộ được lý ấy, 

mới xứng danh là Phật Tử. Tuy nhiên, nói thì dễ dàng làm sao! Con hãy nên 

nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  đợi  đến  khi  hoa  nở  thấy  Phật 

chứng Vô Sanh Nhẫn thì mới phần chứng được tâm thể bất sanh bất diệt này! 

Từ đấy tấn tu mãi cho đến khi ba Hoặc đều hết sạch, hai thứ tử (biến dịch và 

phần  đoạn) đều  vĩnh  viễn  mất,  viên  mãn  Bồ Đề, trở  về chỗ không có  gì để 

đạt được nữa thì mới là rốt ráo chứng được tâm thể bất sanh bất diệt ấy! Chớ 

nên  nghĩ  ‘nghe  tên  là  đích  thân  chứng’,  chẳng  cầu  vãng  sanh,  để  đến  nỗi 

trầm luân cả kiếp dài lâu, không cách nào thoát khỏi được!” Không lâu sau, 

người con  liền  mất,  lúc sống đối  với Phật  pháp anh ta  hoàn toàn chưa từng 

bận tâm, lâm chung lại hỏi đến chuyện này, chẳng phải là có túc căn hay sao? 

Được cư sĩ khai thị, nếu không vãng sanh cũng có thể trở thành duyên nhập 

đạo cho đời sau, so với những kẻ cho đến hết đời chẳng được nghe đến, khác 

biệt hệt như một trời một vực! 

Nhân đó, cư sĩ muốn lưu thông bản chú giải Tâm Kinh rõ ràng, rộng rãi, 

cặn  kẽ  nhất  ngõ  hầu  hàng  sơ  cơ  đều  có  thể  lãnh  hội  được;  cư  sĩ  Phạm  Cổ 

Nông khuyên nên in cuốn Tâm Kinh Thiêm Túc của pháp sư Hoằng Tán đời 

Minh,  lại còn [đích thân]  giảo chánh câu chữ. Do vậy, bèn cho  in ra chừng 

đó  quyển  để  tặng  các  tịnh  lữ  hòng  kết  pháp  duyên  để  siêu  tiến,  giữ  lại  hai 

bản in để tái bản mãi mãi. Mong những ai thấy nghe, thọ trì, đều dùng Quán 

Trí  rất sâu soi thấy Ngũ Uẩn đều không,  đích thân chứng được tâm thể bất 

sanh bất diệt này để vượt qua hết thảy khổ ách! 

 

5. Lời tựa lưu thông kinh Địa Tạng in theo lối thạch bản  

(năm Dân Quốc 17 - 1928) 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 12 of 340 



Tâm chúng sanh và tâm Phật không hai. Kẻ chẳng thể làm Phật, thường 

làm  chúng  sanh  là  vì  chính  họ  chẳng  có  huệ  lực,  chẳng  thể  giác  ngộ,  lại 

không có thiện tri thức chỉ dạy. Do vậy, diệu tâm sẵn có Phật Tánh trở thành 

căn bản để khởi Hoặc tạo nghiệp đến nỗi luân hồi cả kiếp dài lâu, trọn chẳng 

có thuở thoát ra, chẳng đáng buồn ư? Vì thế, lúc mới thành Chánh Giác, đức 

Thế Tôn ta bèn lên cung trời Đao Lợi thuyết pháp cho mẹ, vì muốn cho hết 

thảy  chúng  sanh  đều  cùng  mong  báo  ơn  cha  mẹ,  nên  đặc  biệt  dạy  rõ  Địa 

Tạng  Bồ  Tát trong  những kiếp  xưa do cứu  mẹ  đã rộng  phát thệ  nguyện  Bồ 

Đề để làm thuyền bè cho chúng sanh trong tương lai được thoát biển khổ. 



Toàn bộ kinh văn [kinh Địa Tạng Bổn Nguyện] dạy cặn kẽ cả sự lẫn lý, 

văn  từ  rõ  ràng,  thoáng  đạt,  nêu  tỏ  trọn  vẹn  những  nghĩa  lý  “tâm  này  làm 

 Phật, tâm này là Phật; tâm này làm chúng sanh, tâm này là chúng sanh”  và  

 “tâm  có  thể  tạo  nghiệp  thì  tâm  có  thể  chuyển  nghiệp,  tâm  chẳng  chuyển 

 được  nghiệp  thì  nghiệp  sẽ  trói  buộc  tâm”   v.v…  Hai  câu  chuyện  đức  Địa 

Tạng trong kiếp xưa cứu mẹ càng nêu thật sát sao, rõ ràng ý nghĩa này; thật 

có  thể  gọi  là   “người  dẫn  đường  nơi  lối  hiểm,  đuốc  huệ  nơi  đường  tối,  kho 

 báu  cho  kẻ  nghèo  thiếu,  gạo  thóc  cho  năm  đói  kém”   khiến  cho  hết  thảy 

chúng sanh mê muội mau được giác ngộ, hết thảy những đứa con hiếu thuận 

có được sư thừa9. Lợi ích của kinh không thể nào tuyên nói được! Tây Thiên, 

Đông Độ, những người đọc kinh này bèn khởi chí chẳng thể nào đếm xuể! 



Hòa Thượng Chân Đạt muốn báo ân võng cực10, tính mời người viết chữ 

đẹp cung kính chép kinh này để in theo lối thạch bản thí tặng, gặp đúng lúc 

cư sĩ Trí Chuẩn Lỗ Chỉ Nam đem bản kinh Kim Cang do chính ông ta tự viết 

xin Hòa Thượng giảo chánh. Sư thấy cư sĩ vì muốn báo ân cha mẹ liền đích 

thân  cung  kính  chép  kinh  [Kim  Cang]  để  thường  trì  tụng,  ắt  cũng  sẽ  vui 

sướng chép kinh này, nên bèn khẩn khoản nhờ chép, liền được [cư sĩ] nhận 

lời.  [Hòa  Thượng]  sai  Quang  viết  lời  tựa  phơi  bày  trọn  vẹn  sự  lợi  ích  của 

kinh,  hòng  phát  khởi  tấm  lòng  hiếu  thảo  của  những  kẻ  làm  con  trong  thế 

gian,  mong  họ  sẽ  tùy  thời,  tùy  việc  trọn  hết  đạo  hiếu.  Nghĩ  đến  ân  sâu  cù 

lao11, ắt sẽ [thực hiện] cho đến khi cha mẹ ta được rốt ráo an ổn nơi bảo sở 



9 Sư thừa: Quan hệ truyền thừa giữa thầy và trò. 

10 Ân võng cực: Đại ân của cha  mẹ. Chữ này  xuất phát từ bài thơ Lục Nga trong thiên 

Tiểu Nhã kinh Thi:   “Phụ hề sanh ngã, mẫu hề cúc ngã, phủ ngã, súc ngã, trưởng ngã, 

 dục ngã, cố ngã, phúc ngã, xuất nhập phục ngã, dục báo chi đức,  hạo thiên võng cực”  

(cha sanh ra ta, mẹ nuôi nấng ta, vỗ về nuôi nấng, nuôi dạy lớn khôn, chăm nom, che chở, 

ra vào uốn nắn, muốn báo đức ấy, lồng lộng trời cao, khôn bề sánh ví!). Chín chữ  “sanh, 

 cúc, phủ, súc, trưởng, dục, cố, phúc, phục”  thường được gọi là  “cù lao cửu tự” (chín chữ 

cù lao). 

11 Cù lao: Ân cha mẹ, đây cũng là chữ xuất phát từ phần đầu bài thơ Lục Nga trong kinh 

Thi:  “Lục lục giả nga, phi nga y hao, ai ai phụ mẫu, sanh ngã cù lao. Lục lục giả nga, 

 phi nga y úy, ai ai phụ mẫu, sanh ngã cù lao” (cỏ nga xum xuê, không phải cỏ nga, cũng 

là cỏ hao, xót thay cha mẹ, sanh ta nhọc nhằn; cỏ nga xum xuê, chẳng phải cỏ nga, cũng 

là cỏ úy; xót thay cha mẹ, sanh ta nhọc nhằn). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 13 of 340 

mới thôi. Do vậy, dùng tâm chí thành, niệm thánh hiệu Phật, kèm thêm kính 

cẩn giữ vẹn luân thường, trọn hết thiên chức của chính  mình, đừng làm các 

điều ác, vâng làm các điều thiện, dùng công đức này để giúp cho cha mẹ ta, 

mong  cho  cha  mẹ  còn  sống  sẽ  được  nghiệp  chướng  tiêu  trừ,  thiện  căn  tăng 

trưởng, phước thọ tăng cao, trí huệ khơi mở, đã khuất bóng thì thần hồn siêu 

thăng cõi tịnh, nghiệp trả lại trần lao, chứng Vô Sanh Nhẫn, ở vào địa vị Bất 

Thoái, ngõ hầu hơi trọn được tấm lòng riêng của quạ12, chẳng làm đấng sanh 

thành phải thẹn. Lại còn phải biết: Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ trong 

quá khứ, là chư Phật trong vị lai, hãy nên dùng tâm Đại Bồ Đề tùy thuận cơ 

nghi  vì  họ  tuyên  nói  và  cứu  giúp  hòng  khế  hợp  Phật  tâm,  phù  hợp  cái 

nguyện của chính mình, quạt gió Từ dập tắt ác nghiệp, sẽ thấy lễ nghĩa, nhân 

nhượng được  hưng  khởi,  can  qua  dứt  bặt  mãi  mãi,  phong  tục  tốt  đẹp,  thiên 

hạ hòa bình! 



6. Lời tựa cho sách Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Tập Chứng  

(năm Dân Quốc 17 - 1928) 





Kinh  Phạm  Võng  là  đại  pháp  để  đức  Như  Lai  nung  luyện  hết  thảy  dù 

thánh  hay  phàm,  ngõ  hầu  họ  sẽ  rốt  ráo  đoạn  trừ  ba  Hoặc,  đích  thân  chứng 

được ba đức, khôi phục Phật Tánh sẵn có, thành Phật Quả vô thượng. Ấy là 

vì  đối  với  Chân  Như  diệu  tánh  thì  chúng  sanh  và  Phật  cùng  một  thể,  nơi 

phàm  chẳng  giảm,  tại  thánh  chẳng  tăng,  nhưng  từ  vô  thủy  đến  nay  cứ  mê 

chẳng  ngộ,  như  vàng  còn  trong  quặng  chẳng  thụ  dụng  được!  Đức  Như  Lai 

thương xót hết thảy chúng sanh mê mất minh châu trong chéo áo, uổng công 

rong ruổi hướng ra ngoài tìm tòi. Do vậy, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm 

-  dâm  đến  nỗi  luân  hồi  lục  đạo  trọn  chẳng  có  thuở  ra!  Dù  có  người  đoạn 

được những Hoặc trong tam  giới, thoát lìa sanh tử, nhưng vẫn còn cách địa 

vị Phật quá  xa!  Bởi thế, khi  mới thành Chánh Giác, Phật  liền  lập tức vì  hết 

thảy thánh - phàm giảng đại pháp này, trước hết làm cho họ liễu ngộ tự tâm 

vốn là Phật tâm, nên mới nói: “Hết thảy chúng sanh đều có Phật Tánh, các 

 ông là Phật sẽ thành, ta là Phật đã thành”.   

Tin được như thế, chắc chắn sẽ chẳng đến nỗi đề cao thánh cảnh nhưng 

tự cam phận phàm ngu, trên là cô phụ sự giáo hóa của Phật, dưới là phụ bạc 

tánh  linh của chính  mình! Cho nên  mới  nói:  “Thường tin tưởng như thế thì 

 giới  phẩm  đã  đầy  đủ!”   Rồi  đối  với  những  lời  ăn  tiếng  nói,  hành  vi  thường 

ngày,  khởi  tâm  từ  bi,  tâm  hiếu  thuận,  dẹp  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đánh  đổ 

cái ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các 

điều  ác,  vâng  làm  những  điều  thiện,  sao  cho  luôn  đúng  chừng  mực,  không 

phải  hổ  thẹn  chút  nào,  nơi  ba  nghiệp  vĩnh  viễn  trọn  chẳng  có  tỳ  vết  thì  hai 



12 Đây là một điển tích dựa theo câu chuyện trong sách Vật Do Như Thử. Theo đó, con 

quạ thấy mẹ nó đã già yếu không kiếm ăn nổi bèn tha mồi mớm cho quạ mẹ. “Trọn tấm 

lòng riêng của quạ” tức là trọn hết tấm lòng hiếu thảo vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 14 of 340 

thứ đại thể đại dụng “tự lập, lập người, tự lợi, lợi tha” đều đầy đủ. Giữ tấm 

lòng  thanh  khiết  xông  tận  trời  thẳm,  khác  nào  hư  không  mênh  mông  chứa 

khắp  muôn  hình  tượng  trọn  chẳng  chướng  ngại  gì!  Xử  sự  chánh  đại  quang 

minh  như  mặt  trời  chói  lọi  chiếu  khắp  muôn  phương,  nhưng  trọn  chẳng  hề 

chọn lựa. Do vậy, Tứ Nhiếp cùng được thực hiện, Tứ Hoằng13 phổ độ, đáng 

gọi là  “tiên dĩ dục câu khiên, hậu linh nhập Phật trí” (trước hết dùng dục14 

để lôi kéo, sau làm cho nhập Phật trí), hư không dẫu có tận, nguyện tôi vẫn 

vô cùng. 

Làm được như thế, nào còn có cái tâm ta - người, đúng - sai, tự tư tự lợi 

chi  nữa, huống  là có chuyện phá trai, phạm  giới  và tổn  người,  lợi  mình,  lật 

đổ,  tàn  hại  lẫn  nhau  nữa  ư?  Do  vậy  biết:  Kinh  này  dẫu  thuộc  về  đại  pháp 

xuất thế, nhưng quả thật là mưu lược tốt lành để giữ yên cõi đời. Vì thế, hết 

thảy quốc vương, đại thần và tứ chúng xuất gia, bốn chúng tại gia cùng các 

quỷ thần đều  nên thọ trì! Nếu có thể thọ trì sẽ  như  nước rửa sạch đồ đựng, 

liền  khôi  phục  sự  sạch  sẽ  sẵn  có;  như  hương  xông  áo,  sẽ  mau  chóng  thêm 

thơm  ngát  hơn.  Trong  lúc  Kiếp  Trược  này,  muốn  vãn  hồi  mà  bỏ  pháp  này, 

làm sao yên được? 

Hành giả Diệu Lãng xưa đã có linh căn, dốc lòng tu Tịnh nghiệp, thường 

đọc kinh  này, ngưỡng  mộ khôn  xiết, phát  nguyện lưu thông để lợi khắp hết 

thảy.  Lại  thường  đối  với  những  ý  nghĩa  trì  giới  trọng  yếu  đã  được  khai  thị 

trong các kinh Tiểu Thừa, Đại Thừa và các truyện ký mà chính mình đã đọc 

đều trích  lục, ghi vào đằng sau [chánh kinh] để làm pháp răn dạy cho  mình 

lẫn người cùng tu trì, ngõ hầu người đọc biết được lợi ích do trì giới: Gần là 

ba nghiệp thanh tịnh, Tam Học (Giới - Định - Huệ) viên minh, xa là sạch hết 

ba  Hoặc,  ba  đức  trọn  bày.  Họa  hoạn  do  phạm  giới  thì  gần  là  ba  nghiệp  ô 

trược,  vĩnh  viễn  đọa  trong  tam  đồ;  xa  là  ba  chướng15 thường  hiện  diện, 



13 Tứ Hoằng chính là Tứ Hoằng Thệ Nguyện: Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền 

não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô lượng thệ nguyện học, Phật đạo vô thượng thệ 

nguyện thành. 

14 Dục ở đây là lòng ham muốn, ý nói chư Phật, Bồ Tát dùng lợi để dẫn dụ con người do 

lòng  ham  lợi  sẽ  thực  hành  Phật  pháp,  rồi  dần  dần  dẫn  họ  nhập  đạo,  thể  ngộ  Phật  trí. 

Chẳng hạn, các kinh Đại Thừa thường nói rất nhiều đến những phước báo hiện tiền do trì 

tụng, thọ trì kinh, chú, lễ bái, cúng dường, tùy hỷ v.v…  

15 Ba chướng: Tam Chướng (Trīnyāvaranāni) có nhiều cách giải thích. Phổ biến nhất là 

cách giảng dựa theo kinh Đại Bát Niết Bàn, Phật Danh  Kinh (quyển 1), Phát Trí  Luận, 

Thành Thật Luận, Đại Trí Độ Luận, Tỳ Bà Sa Luận và Câu Xá Luận. Theo những kinh 

luận  ấy,  Tam  Chướng  là  Phiền  Não  Chướng  (Kleśāvarana),  Nghiệp  Chướng 

(Karmāvarana) và Dị Thục Chướng (Vipākāvarana). Phiền Não Chướng là ba thứ phiền 

não tham - sân - si sẵn có trong tánh thức. Nghiệp Chướng chính là nghiệp Ngũ Vô Gián 

hoặc những  nghiệp  bất thiện do thân  - khẩu  -  ý gây  nên. Dị Thục Chướng còn gọi Báo 

Chướng  hoặc  Quả  Báo  Chướng,  tức  là  quả  báo  của  Nghiệp  Chướng  và  Phiền  Não 

Chướng. Theo Du Già Đại Thừa Đại Giáo Vương Kinh, quyển 5, thì Tam Chướng lại là 

Ngã  Mạn  Trọng  Chướng,  Tật  Đố  Trọng  Chướng  (ganh  ghét)  và  Tham  Dục  Trọng 

Chướng (theo cách giải thích này thì ba chướng ấy chỉ tương ứng với Phiền Não Chướng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 15 of 340 

chẳng  thoát  được  tam  giới!  Phật  do  chính  ta  làm,  địa  ngục  do  chính  ta  tạo, 

như  đến  trước  gương  báu,  tốt  -  xấu  hiện  rành  rành,  ai  lại  chịu  tự  chuốc  lấy 

mối lo, bỏ lợi ích để nhận lấy họa hoạn cơ chứ? 

Người chị dâu [của Diệu Lãng] là Phương Tỉnh, vâng theo di  mạng của 

bà mẹ chồng đã quá cố, nguyện bỏ ra tịnh tài để giúp in một vạn cuốn hòng 

thành tựu chí nguyện này, ngõ hầu kính tặng các Phật tử tại gia và xuất gia. 

Do  công  đức  này,  mong  cửa  nhà  bình  yên,  may  mắn,  quyến  thuộc  yên  ổn, 

mạnh  khỏe,  đời  này  được  hưởng  Ngũ  Phước  như  Cơ  Tử  đã  luận,  con  cháu 

được hưởng trăm điều tốt lành như trong bài huấn dụ của Y Doãn16. Lại cầu 

thời  thế  hòa  bình,  mùa  màng  sung  túc,  dân  giàu,  vật  mạnh,  lễ  nghĩa,  nhân 

nhượng hưng khởi, can qua vĩnh  viễn chấm  dứt, pháp vận thông suốt, thiên 

hạ thái bình. Do vậy, bèn tụng rằng:  



 Đức Thế Tôn ta, 

  

 Là vua các pháp, 

  

 Khiến khắp chín giới, 

  

 Cùng chứng chân thường, 

  

 Các pháp nói ra, 

  

 Đều tùy cơ nghi, 

  

 Chỉ giới pháp này, 

  

 Phàm - thánh cùng nương, 

  

 Đẳng Giác Bồ Tát, 

  

 Quần manh sáu đường, 

  

 Không có một ai, 



mà thôi). Còn  rất nhiều cách giải thích khác, nhưng sợ quá rườm rà nên không dẫn  vào 

đây. 

16 Nguyên văn “Y Huấn”, đây chính  là tên của một thiên sách trong sách Thượng Thư, 

ghi lại nội dung bài giáo huấn của Y Doãn. Trong năm Thái Giáp nguyên niên, trong lễ tế 

tiên  vương  vào  tháng  Chạp,  Y  Doãn  đã  ban  lời  giáo  huấn  này  cho  vua  cùng  bá  quan. 

Trong bài giáo huấn ấy có nhắc đến trăm điều tốt lành do thuận theo đạo trời nên thường 

được văn học nhắc đến với từ ngữ  “Y Huấn chi bách tường”.  Y Doãn (1648-1549 trước 

Công Nguyên) tên thật là Chí, Doãn có nghĩa là Hữu Tể Tướng; do kính trọng nên không 

gọi tên mà gọi bằng chức vụ. Y Doãn vốn là nô lệ bồi giá của Sân thị (khi xưa, cô dâu về 

nhà  chồng  thường  mang  theo  nô  lệ,  những  nô  lệ  ấy  được  gọi  là  “nô  lệ  bồi  giá”),  giữ 

nhiệm  vụ nấu  ăn. Khi Sân thị được gả cho vua Thành Thang (Thương Thang), Y Doãn 

nhân  cơ  hội  dâng  cơm  cho  Thương  Thang  liền  phân  tích  tình  thế  thiên  hạ,  rất  được 

Thương  Thang  tán  thưởng,  bèn  xóa  bỏ thân  phận  nô  lệ  cho  Y  Doãn,  phong  cho ông ta 

làm Tể Tướng. Năm 1600 trước Công Nguyên, với sự phù tá của Y Doãn, Thương Thang 

diệt nhà Hạ, thành lập nhà Thương. Y Doãn tận lực chỉnh đốn chính thể, hiểu cặn kẽ dân 

tình nên nhà Thương lúc ấy rất cường thịnh. Khi Thành Thang mất, con là Thái Giáp kế 

vị,  vốn  là kẻ bất tài, hôn ám,  nên trong giỗ đầu của tiên vương, Y Doãn  đã nêu  lên bài 

huấn dụ này để răn nhắc đương kim hoàng thượng. Do Y Doãn dùng  đủ mọi biện pháp 

cứng rắn lẫn mềm dẻo uốn nắn nhà vua, Thái Giáp nổi giận, đày Y Doãn sang đất Đồng 

ba năm (có sách chép là bảy năm). Về sau, Thái Giáp hối hận, rước về, và tuân theo lời 

chỉ dạy của Y Doãn, bèn trở thành một bậc minh quân. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 16 of 340 

  

 Chẳng nên hành trì! 

  

 Do tâm chúng sanh, 

  

 Chẳng khác tâm Phật, 

  

 Do bởi Hoặc nghiệp, 

  

 Trở thành khác xa, 

  

 Về tướng tuy khác, 

  

 Nhưng tánh vốn đồng, 

  

 Nên nói kinh này, 

  

 Hòng chứng Đại Hùng17, 

  

 Đã biết chúng sanh, 

  

 Đều có Phật Tánh, 



 Phật là đã thành, 

  

 Ta thật sẽ chứng, 

  

 Ví như cùng tử18, 

  

 Được kho báu xưa, 

  

 Được, vốn chẳng được, 

  

 Hoan hỷ vô lượng, 

  

 Đã ngộ Phật Tánh, 

  

 Phải hành Phật Hạnh, 

  

 Nghiêm tịnh Tỳ Ni19, 

  

 Cẩn thận bóng áo20, 

  

 Phát tâm từ bi, 

  

 Và tâm hiếu thuận, 

  

 Tự lợi, lợi tha, 

  

 Cùng thoát vòng khổ, 

  

 Người được như thế, 

  

 Là chân Phật tử, 

  

 Những gì Phật đắc, 

  

 Ta sẽ giống thế, 

  

 Phải biết kinh này:  

  

 Khuôn lành đúc Phật, 

  

 Tận lực tu theo, 

  

 Liền chứng Vô Dư21, 



17 Đại Hùng (Mahā-vīra), có nghĩa là vĩ đại, anh hùng, là một trong những đức hiệu của 

đức Phật. Do đức Phật có đại trí lực, hàng phục ma chướng không ngăn ngại, run sợ nên 

được tôn xưng là Đại Hùng. 

18 Cùng tử: Đứa con nghèo đói. 

19 Tỳ Ni (Vinaya): Giới luật. 

20 Trích từ thành ngữ  “thận độc khâm ảnh” : Ý nói dè dặt, cẩn thận, dẫu chỉ có một mình 

vẫn  cẩn  thận,  nghiêm  cẩn,  chẳng  làm  chuyện  gì  để  thẹn  với  ngay  cả  bóng  vạt  áo  của 

chính mình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 17 of 340 



 Nguyện người thấy nghe, 

  

 Cùng chăm thọ trì, 

  

 Tiêu trừ Hoặc nghiệp, 

  

 Viên mãn Bồ Đề. 



7. Lời tựa cho sách Phổ Môn Phẩm Giảng Nghĩa  

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 





Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  trong  vô  lượng  kiếp  trước  đã  sớm  thành  Chánh 

Giác, hiệu là Chánh Pháp Minh22, nhưng do thệ nguyện rộng sâu, từ bi rộng 

lớn, chẳng lìa cõi Tịch Quang, hiện hình trong chín giới, tùy loại hiện thân, 

tầm  thanh  cứu  khổ.  Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  liền  hiện  thân  ấy  để 

thuyết  pháp,  nguyện  cho  hết  thảy  chúng  sanh  trong  hết  thảy  thế  giới  đều 

được  lìa  khỏi  nỗi  khổ  huyễn  vọng  trong  hiện  tại,  hưởng  pháp  lạc  chân 

thường,  nhưng  Ngài  lại  thương  xót  thế  giới  Sa  Bà  nhất.  Do  vậy,  trong  hội 

Pháp Hoa, Thích Ca Thế Tôn muốn cho chúng sanh cõi Sa Bà luôn được che 

chở, bèn đặc biệt  nhân  lời hỏi của Vô Tận Ý Bồ Tát23 mà trình bày rõ ràng 

thệ  nguyện  từ  bi,  công  đức,  oai  thần  của  đức  Quán  Âm  để  hết  thảy  chúng 

sanh trong chín giới đều được nương tựa. 

Cho đến khi [Phật] pháp được truyền sang xứ này, đến đời Tấn, pháp sư 

La Thập riêng dịch kinh  Pháp  Hoa, [mọi  người]  mới biết đức Quán Âm  dù 

Bổn  địa  hay  Tích  môn  đều  khó  nghĩ  lường!  Trong  hội  Lăng  Nghiêm,  đức 

Quán Âm tự thuật pháp Viên Thông; trong hội Hoa Nghiêm, đức Quán Âm 

chỉ dạy Thiện Tài, đều phù hợp khít khao với ý chỉ Pháp Hoa. Do vậy, biết: 

Đại  Sĩ  vô  tâm,  lấy  tâm  chúng  sanh  làm  tâm  [của  chính  mình],  cho  nên  hễ 

cảm  liền ứng, trọn chẳng sai chạy! Vào cuối  đời Tấn,  Thư Cừ Mông  Tốn24 



21 Vô Dư ở đây  là Vô Dư Niết Bàn (Nirupadhiśesa-Nirvāna).  Đôi khi còn được dịch  là 

Vô Dư Y Niết Bàn. Có nghĩa là đoạn sạch phiền não, diệt hết những dị thục khổ quả do 

Ngũ Uẩn tạo thành, chứng Niết Bàn rốt ráo không còn vướng mắc vào đâu nữa. 

22 Theo kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi 

Tâm  Đà  La  Ni,  trong  quá  khứ  vô  lượng  kiếp,  đức  Quán  Thế  Âm  đã  thành  Phật  hiệu  là 

Chánh Pháp Minh Như Lai, nhưng do nguyện lực độ sanh nên luôn thị hiện thân phận Bồ 

Tát hòng phù tá hết thảy Như Lai độ sanh. 

23 Vô Tận Ý Bồ Tát (Aksayamatir Bodhisattvah), còn được phiên âm là A Sai Mạt Bồ Tát, 

hoặc dịch nghĩa là Vô Tận Huệ, Vô Lượng Ý, còn có tên là Vô Tận Kim Cang, hay Định 

Huệ Kim Cang, là một trong mười sáu vị đại Bồ Tát của Hiền Kiếp. Do Bồ Tát quán hết 

thảy  nhân  duyên  quả  báo  đều  vô tận  bèn  phát tâm  cầu  chứng  công  đức  vô tận  của  chư 

Phật nên được danh xưng này. Theo hội A Sai Mạt trong kinh Đại Tập, Bồ Tát hiện đang 

trụ trong cõi nước Bất Thuấn của đức Phổ Hiền Như Lai ở phương Đông. 

24 Thư Cừ Mông Tốn (368-433) là người sáng lập triều đại Bắc Lương vào thời Nam Bắc 

Triều cuối đời Tấn, thuộc sắc dân Hung Nô. Thoạt đầu Mông Tốn  ủng hộ Lữ Quang ly 

khai nhà Diêu Tần, lập ra nhà Hậu Lương; sau đó, lại chống Lữ Quang, chiếm lãnh miền 

Cô  Tạng,  tự  xưng  là  Tây  Vương.  Về  sau,  Mông  Tốn  diệt  nhà  Hậu  Lương,  khống  chế 

đường giao thông Tây Vực, trở thành vua  một nước hùng  mạnh. Thư Cừ Mông Tốn rất 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 18 of 340 

nhà  Bắc  Lương  bị  bệnh,  ngài  Đàm  Vô  Sấm25 dạy  tụng  phẩm  Phổ  Môn, 

[Mông Tốn] liền được lành bệnh. Do vậy, phẩm này được lưu truyền riêng. 

Đời  Tùy  -  Trần,  đại  sư  Trí  Giả  chú  giải  kinh  Pháp  Hoa,  đặc  biệt  giải  thích 

cặn kẽ phẩm này. Đủ thấy tâm của Phật, Bồ Tát, tổ sư chỉ mong cho hết thảy 

chúng sanh lìa hết thảy khổ, được hưởng hết thảy vui. 

Pháp  sư  Đế  Nhàn  tận  lực  hoằng  dương  tông  Thiên  Thai,  kiêm  tu  Tịnh 

Độ.  Mùa  Hạ  này,  Sư  hoằng  giới  (diễn  giảng  về  giới  luật)  tại  Cáp  Nhĩ  Tân 

(Harbin),  trở  về  đi  ngang  qua  Đại  Liên,  các  cư  sĩ  Phan  Đối  Phù,  Thi  Tỉnh 

Chi v.v… thỉnh Sư giảng diễn kinh này. Lại sợ tiếng địa phương Nam - Bắc 

không  thông,  nhân  đấy  bèn  đem  những  nghĩa  đã  giảng  trước  đó,  in  ra  năm 

trăm bản, tặng cho mọi thính giả để họ đều được tận mắt thấy lời dạy; nhưng 

do thời gian vội vã, chẳng tránh khỏi sai sót. Cư sĩ Phan Đối Phù muốn [bài 

giảng ấy] được lưu truyền rộng rãi trong cõi đời; do vậy, bèn gởi cho tôi một 

bản và cậy viết lời tựa. 

Trộm nghĩ kinh tạng Pháp Hoa sâu thẳm u viễn, không ai có thể thấu đạt 

được,  chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  có  thể  thấu  triệt  rốt  ráo,  Quang  là  một  ông 

Tăng tầm thường chỉ biết cơm cháo, làm sao có thể nêu tỏ đến  mức tột bậc 

cho  được?  Đành  lược  thuật  Bổn  -  Tích26 của  đức  Quán  Âm  và  lai  lịch  lưu 



tôn  sùng  Phật  giáo,  từng  thỉnh  ngài  Đàm  Vô  Sấm  dịch  kinh  Phương  Đẳng,  Niết  Bàn 

v.v… Em họ Mông Tốn là Thư Cừ Kinh Thanh (?-464) là một cư sĩ học rộng, từng sang 

Vu Điền học tiếng Phạn, thông thạo Phạn Văn. Chính Kinh Thanh đã đích thân thỉnh ngài 

Đàm Vô Sấm đến đất Lương và chính ông ta đã dịch các bộ Thiền Yếu Bí Mật Trị Bệnh 

Kinh, Bát Quan Trai Giới Kinh, Quán Di Lặc Bồ Tát Thượng Sanh Đâu Suất Kinh v.v…  

25 Đàm Vô Sấm (385-433), tên Phạn ngữ là Dharma-raksa, đôi khi còn phiên là Đàm Ma 

La Thức, Đàm Ma Sám, Đàm Mô Sấm, Đàm La Vô Sấm, dịch nghĩa là Pháp Phong. Ngài 

xuất  thân  từ  dòng  Bà  La  Môn  tại  Trung  Ấn  Độ,  thoạt  đầu  tu  học  Tiểu  Thừa.  Sau  gặp 

được Bạch Đầu thiền sư truyền thụ kinh Đại Niết Bàn bèn phát tâm học Đại Thừa. Năm 

hai  mươi tuổi Sư đã thông thạo các kinh Đại Thừa, kiêm  hiểu Mật chú nên được gọi  là 

Đại Chú Sư. Sau Sư mang kinh Đại  Bát Niết Bàn, Bồ Tát Giới  Kinh, Bồ Tát Giới Bổn 

v.v…  sang  Kế  Tân,  đến  nước  Quy  Tư.  Do thấy  hai  xứ  này  sùng  trọng  Tiểu  Thừa,  bèn 

sang  Đôn  Hoàng.  Năm  Huyền  Thỉ  nguyên  niên  (412)  nhà  Bắc  Lương,  Hà  Tây  Vương 

Thư Cừ Mông Tốn sai Thư Cừ Kinh Thanh cung thỉnh Sư đến Cô Tạng để Sư học tiếng 

Hán trong vòng ba năm, rồi bắt đầu phiên dịch kinh Đại Bát Niết Bàn, hai vị Huệ Tung 

và Đạo Lãng giữ nhiệm vụ Bút Thọ. Do kinh Niết Bàn Sư mang theo chưa trọn vẹn, Sư 

bèn  trở  về  Vu  Điền,  tìm  được  một  phần  cuối  kinh  ấy,  mang  về  Cô  Tạng  tiếp  tục  dịch. 

Nhận lời thỉnh của Huệ Tung và Đạo Lãng, Sư chủ trì công việc phiên dịch các kinh Đại 

Phương Đẳng Đại Tập, Kim  Quang Minh Kinh, Bi Hoa Kinh, Bồ Tát Địa Trì Kinh, Bồ 

Tát Giới Bổn… Do Thái Võ Đế nhà Bắc Ngụy nghe tin Sư thông thạo phương thuật, bèn 

sai sứ sang thỉnh, Thư Cừ Mông Tốn sợ Sư sẽ sang đất Ngụy, liền giả vờ sai Sư sang Tây 

Vực  tìm  kiếm  phần  sau  kinh  Niết  Bàn  (phần  này  về  sau  được  ngài  Nhã  Na  Bạt  Đà  La 

dịch  tiếp  vào  đời  Đường),  rồi  ngầm  sai  thích  khách  giết  chết  Sư  giữa  đường.  Bản  kinh 

Đại  Bát  Niết  Bàn  của  Sư  được  gọi  là  Bắc  Bản  Niết  Bàn  để  phân  biệt  với  bản  dịch  Nê 

Hoàn Kinh của ngài Pháp Hiển dịch (thường gọi là Nam Bản Niết Bàn Kinh). 

26 Bổn Tích: Bổn thường được hiểu là chánh nhân, chánh vị của chư Phật, Bồ Tát. Tích là 

phương tiện quyền biến thị hiện. Chẳng hạn, đức Quán Thế Âm Bồ Tát là Phật (như vậy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 19 of 340 

thông,  chú  thích  kinh  này  cho  xong  trách  nhiệm.  Nguyện  khắp  các  đồng 

nhân  thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm.  Nếu  đạt  đến  mức  “niệm  cực  tình 

vong”,  tâm  lẫn  cảnh  cùng  vắng  lặng  thì  hằng  sa  công  đức,  vô  lượng  diệu 

nghĩa sẽ tự hiển hiện trọn vẹn trong một niệm. Do vậy, chẳng cần phải trình 

bày rườm rà chi nữa! 

 

8.  Lời  tựa  cho  [ấn  bản]  Đại  Phật  Đảnh  Thủ  Lăng  Nghiêm  Kinh  được 

viết theo lối chữ Khải để tặng đại chúng đọc tụng  





Như  Lai  Tạng  Diệu  Chân  Như  Tánh  chúng  sanh  và  Phật  cùng  sẵn  đủ, 

trọn chẳng hề tăng - giảm. Phật do rốt ráo chứng nên an trụ Tịch Quang, thụ 

hưởng pháp  lạc Thường -  Lạc - Ngã - Tịnh. Chúng sanh do triệt để  mê nên 

khởi Hoặc tạo nghiệp, chịu nỗi khổ sanh tử luân hồi huyễn vọng. Tuy là tịnh 

- nhiễm bất đồng, khổ - vui sai khác, nhưng tánh Chân Như mầu nhiệm sẵn 

có vẫn tự chẳng tăng, chẳng giảm! Chúng sanh chỉ có Tánh Đức, trọn chẳng 

có Tu Đức, nên chẳng thể thụ dụng được, ngược ngạo nương theo sức công 

đức của diệu tánh ấy để tạo ra cái nhân sanh tử, chịu quả luân hồi. Do nhân 

duyên ấy cảm Phật dấy lòng từ bi, thị hiện sanh trong thế gian, tùy cơ thuyết 

pháp, khiến cho ai nấy đều theo đường về nhà, biết lấy hạt châu trong chéo 

áo, ngõ hầu chẳng đến nỗi cô quạnh, lênh đênh, không nơi nương tựa. 

Đại  Phật  Đảnh  Thủ  Lăng  Nghiêm  Kinh  chính  là  nhân  bí  mật  để  viên 

mãn  Bồ  Đề  của  tam  thế  chư  Phật,  là  diệu  hạnh  để  tiến  về  giác  đạo  của  hết 

thảy Bồ Tát, cho nên gọi là Thủ Lăng Nghiêm (Śūrangama). Tiếng Phạn Thủ 

Lăng  Nghiêm,  tiếng  Hán  là  Nhất  Thiết  Sự  Cứu  Cánh  Kiên  Cố  (hết  thảy  sự 

rốt ráo cứng chắc). Nhất Thiết Sự là gì? Chính là hai pháp tâm và cảnh; nói 

rộng ra là Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại. Nhất 

Thiết  Sự  (hết  thảy  mọi  sự)  này  đều  là  toàn  thể  đại  dụng  của  Như  Lai  Tạng 

Diệu Chân Như Tánh, vốn tự cứng chắc, trọn chẳng có các tướng sanh, diệt, 

sạch, nhơ, tăng,  giảm,  nhưng chúng sanh mê chân đuổi theo  vọng, trái giác 

hợp trần, dù tâm hay cảnh đều thành huyễn vọng, đều là sanh diệt, đều chẳng 

cứng chắc! 

Vì  thế,  do  ngài  A  Nan  thưa  hỏi  phương  tiện  ban  đầu  để  mười  phương 

Như  Lai  thành  tựu  Bồ  Đề,  Xa  Ma  Tha,  Tam  Ma27,  Thiền  Na  mầu  nhiệm, 



về mặt Bổn ngài là một vị Phật, đã thành Phật từ vô lượng kiếp), nhưng vì lòng từ bi thị 

hiện thân Bồ Tát (đấy là Tích). Hoặc có thể hiểu ngài là một vị Bồ Tát (Bổn), nhưng lại 

hiện vô số ứng thân nhằm hóa độ mọi loài chúng sanh (đấy là Tích). 

27 Xa Ma Tha (Śamatha) có nghĩa là Chỉ (ngưng dứt), Tịch Tĩnh, hay Năng Diệt, là một 

trong bảy tên của Thiền Định. Do chú trọng đến tác dụng lắng đọng tâm không bị ngoại 

cảnh  lay  động  khiến  tâm  được  tịch  tĩnh,  nên  gọi  là  Chỉ,  hàm  nghĩa  ngưng  dứt  mọi  tán 

loạn. 

Tam Ma là gọi tắt của Tam Ma Địa (Samādhi), hay còn được phiên âm là Tam Muội hay 

Tam Ma Đề. Dịch nghĩa là Đẳng Trì, Chánh Định, Định Ý v.v… tức là xa lìa hết thảy lao 

chao, hôn trầm, chuyên tâm nơi một cảnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 20 of 340 

Như Lai liền gạn hỏi cái tâm, chỉ rõ cái Thấy, lần lượt [giảng về] Ngũ Ấm, 

Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại để hiển thị “mỗi mỗi đều 

là  Như  Lai  Tạng,  thuận  theo  tâm  chúng  sanh,  thuận  theo  nghiệp  mà  tỏ  lộ” 

khiến  cho  họ  khai  ngộ.  Kế  đó,  hai  mươi  lăm  vị  thánh  nhân,  mỗi  vị  chứng 

[một pháp] Viên Thông [riêng biệt] trong hai mươi lăm pháp, [mỗi vị tường 

thuật pháp Viên Thông do chính mình đã chứng] nhằm chứng thực lời giảng 

ấy.  Kinh  này  nhằm  thích  ứng  với  [năng  lực]  đa  văn  của  A  Nan  và  căn  cơ 

“tánh  nghe  nhạy  bén  nhất”  của  cõi  Sa  Bà.  Do  vậy,  đức  Văn  Thù  chọn  lựa 

[pháp Viên Thông] bèn chỉ chọn [phápViên Thông của] Quán Âm. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  Niệm  Phật  thích  hợp  trọn  khắp  căn  cơ  của  hết  thảy 

chúng  sanh  trong  mười  phương  ba  đời;  do  vậy,  được  kể  sau  pháp  [Viên 

Thông] của ngài Di Lặc, trước [pháp Viên Thông của đức] Quán Âm, nhằm 

ngầm  nêu  ý  nghĩa  thích  hợp  khắp  mọi  căn  cơ!  Nếu  không,  sẽ  kể  pháp  này 

sau pháp của  ngài  Hư  Không  Tạng28, trước pháp của  ngài Di  Lặc. Luận sát 

sao về những pháp môn thông thường thì phải đoạn sạch Phiền Hoặc mới có 

thể liễu sanh thoát tử, chỉ có bậc thượng thượng lợi căn nhất mới có thể giải 

quyết xong ngay trong đời này! Nếu chẳng phải là loại căn tánh ấy thì hoặc 

hai, ba, bốn, năm đời, hoặc hai, ba, bốn, năm kiếp, hoặc thậm chí từ trần sa 

kiếp  này  sang  trần  sa  kiếp  khác  vẫn  luân  hồi  trong  lục  đạo,  [kẻ  như  vậy] 

nhiều lắm! Bởi cậy vào sức Giới - Định - Huệ của chính mình để đoạn sạch 

Hoặc  nghiệp  phiền  não  tham  -  sân  -  si  cho  nên  khó  khăn.  Huống  chi  đang 

nhằm  thời  Mạt  Pháp,  căn  cơ  con  người  hèn  kém,  thọ  mạng  ngắn  chủn,  tri 

thức hiếm hoi, tà ma, ngoại đạo tung hoành, hễ chánh kiến hơi thiếu liền bị 

đọa vào lưới ma ư? Chỉ có pháp môn Tịnh Độ đặc biệt “cậy vào thệ nguyện 

từ bi của đức Di Đà và sức tín nguyện ức niệm của chính mình”, đến lúc lâm 

chung được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương [là thỏa đáng]! Nếu là hạng 

Thượng Thượng Căn sẽ mau chứng Vô Sanh, dẫu là kẻ Hạ Hạ Căn vẫn được 

dự vào dòng thánh! Lợi ích ấy làm sao diễn tả được? Nghĩa này là nghĩa quy 

tông cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm; đừng vì Quang là kẻ kém cỏi mà cho 

là sai lầm, bịa đặt! 

Nếu chúng ta có thể đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha như con 

nhớ mẹ, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối để niệm, thì hai tầng công phu 

“xoay cái niệm để niệm nơi tự tánh” của đức Thế Chí và “xoay cái nghe để 



28 Hư Không Tạng (Ākāśa-garbha) có nghĩa là phước trí hai tạng đều vô lượng, rộng lớn 

như hư không, không có ngằn mé. Ngài lưu xuất vô lượng pháp bảo, thí khắp cho người 

cầu muốn, lợi lạc chúng sanh. Ngài được đặc biệt tôn sùng trong Mật giáo và Thiên Đài 

Tông  Nhật  Bản.  Đông  Mật  Chân  Ngôn  Tông  Cao  Dã  Sơn  phái  của  Nhật  Bản  còn  lưu 

truyền câu chuyện tổ sư Không Hải  nhờ trì chú của Hư Không Tạng Bồ Tát mà trí  huệ 

mở mang, sang Trung Hoa học Mật với ngài Huệ Quả, lãnh hội được tinh nghĩa của Mật 

giáo chỉ trong vài ba năm, trở thành Sơ Tổ Mật Tông Nhật Bản. Trong kinh Đại Tập có 

hai pháp hội chuyên giảng về Hư Không Tạng Bồ Tát. Trong kinh Lăng Nghiêm, Bồ Tát 

dạy về pháp Viên Thông quán Không Đại. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 21 of 340 

nghe nơi tự tánh” của đức Quán Âm sẽ hòa lẫn trong một tâm để niệm hồng 

danh vạn đức của Như Lai. Lâu ngày chầy tháng, cái tâm nghiệp thức chúng 

sanh sẽ trở thành Như Lai Bí Mật Tạng, đấy gọi là  “dùng Quả Địa Giác làm 

 Nhân Địa Tâm, cho nên nhân trùm biển quả, quả tột nguồn nhân” . Người có 

duyên  gặp  được,  mong  chớ  coi  rẻ.  Đấy  là  đường  vào  cửa  Niết  Bàn  của  vi 

trần  đức  Phật,  huống  gì  chúng  ta  là  người  đời  Mạt  Pháp  há  dám  chẳng  noi 

theo?  Cuối  cùng,  [kinh]  chỉ  bày  nghiêm  ngặt  bốn  thứ  giới  luật  để  bồi  đắp 

nền  tảng  ấy,  nói  cặn  kẽ  công  đức  của  thần  chú  [Lăng  Nghiêm]  ngõ  hầu 

[hành nhân] được nương tựa, bảo vệ. 

Kinh  giảng  cặn  kẽ  nhân  quả  của  mười  pháp  giới,  mỗi  mỗi  đều  là  theo 

nghiệp  hiện  ra.  Chỉ  rõ  cảnh  Ngũ  Ấm  Ma  hòng  [người  nghe]  biết  kẻ  công 

hạnh sâu vẫn còn có chuyện bị ma dựa tạo tội đọa địa ngục, huống hồ kẻ sơ 

tâm  ư?  Xem  kinh  thoạt  đầu  là  bảy  chỗ  gạn  tâm,  mười  phen  tỏ  rõ  cái  Thấy, 

lần lượt giảng đến Ấm, Nhập, Xứ, Giới, Đại, tầng tầng khai thị khiến cho vị 

căn tánh nhạy bén nhất là A Nan viên ngộ Tạng tánh (tức là cái được nhà Thiền 

gọi là đích thân thấy được “bản lai diện mục trước khi được cha mẹ sanh ra”),  vậy  thì 

đại triệt đại  ngộ quả thật chẳng dễ dàng  gì!  Phần sau kinh  [nói  về  hành  giả 

đã có] sức Thiền Định sâu rồi, đã phá được hai Ấm là Sắc và Thọ, vẫn bị ma 

mê hoặc, đánh mất chánh kiến, tạo các ác nghiệp, sống vướng phép vua, chết 

đọa địa  ngục. Do  vậy biết: Muốn  liễu sanh tử chỉ cậy vào Tự  Lực thì  nguy 

hiểm,  khó  khăn  chẳng  thể  nào  sánh  ví  được!  Nguyện  những  người  cùng 

hàng  hãy  nương  theo  pháp  “nhớ  Phật,  niệm  Phật”  của  đức  Thế  Chí  và  lời 

dạy mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc của đức Phổ Hiền để cùng với 

các vị Bồ Tát trong Hoa Tạng Thế Giới Hải nhất trí tiến hành cầu sanh Tây 

Phương, đấy mới thật là kế sách vẹn toàn vậy! 

Cư  sĩ  Trí  Mậu  Hứa  Văn  Thanh  chép  kinh  Lăng  Nghiêm  theo  lối  chữ 

Khải  để  tặng  những  liên  hữu  trong  Giác  Xã  đọc  tụng;  hai  vị  cư  sĩ  Cù  Trí 

Hồng, Diệp Thánh Phương mua giấy. Chép xong, xin Quang viết lời tựa. Do 

Quang  thấy Giác Xã  là đạo tràng  niệm Phật, theo đúng  lý  thì phải  nêu tỏ  ý 

nghĩa thắng diệu của pháp môn Tịnh Độ, ngõ hầu những kẻ ham cao chuộng 

xa chẳng đến nỗi chuyên trọng tự lực, vứt bỏ Phật lực, rốt cuộc trở thành kết 

quả  “cầu  thăng  hóa  đọa,  biến  khéo  thành  vụng!”  Vì  vậy,  lời  lẽ  tựa  hồ  bàn 

luận  tràn  lan,  viễn  vông,  hủ  bại.  Dẫu  có  ai  vì  điều  này  mà  quở  trách,  cũng 

chỉ thưa A Di Đà Phật, A Di Đà Phật mà thôi! 

 

9. Lời tựa cho bộ Tịnh Độ Thập Yếu  

(năm Dân Quốc 19 - 1930) 





Hết thảy các pháp môn do đức Như Lai đã nói trong suốt cả một đời tuy 

là Đại, Tiểu, Đốn, Tạm bất đồng, Quyền, Thật, Thiên, Viên sai khác, nhưng 

không pháp nào chẳng nhằm khiến cho hết thảy chúng sanh đều theo đường 

về nhà, khôi phục tâm tánh mà thôi! Nhưng những pháp ấy đều cần tự lực tu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 22 of 340 

trì để đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử, hoàn toàn không được một 

sức nào khác nhiếp trì hòng chắc chắn được siêu phàm nhập thánh, thành tựu 

sở  nguyện  ngay  trong  đời  này!  Chỉ  có  pháp  môn  Tịnh  Độ  cậy  vào  sức  thệ 

nguyện,  nhiếp  thọ  của  Phật  và  lòng  thành  tín  nguyện  niệm  Phật  của  chính 

mình,  bất  luận  đã  chứng  ngộ  hay  không;  thậm  chí  kẻ  chưa  đoạn  mảy  may 

Phiền Hoặc nào vẫn đều có thể cậy vào Phật từ lực liền được vãng sanh Tây 

Phương ngay trong đời này. Đã được vãng sanh, nếu là người đã chứng ngộ 

liền lên thẳng Thượng Phẩm, kẻ chưa đoạn Hoặc vẫn dự vào dòng thánh. 

Do vậy biết pháp môn Tịnh Độ rộng lớn không có gì ra ngoài được, như 

trời che khắp, dường đất chở đều, thống nhiếp các căn cơ trọn chẳng sót vật 

nào! Thật có thể nói là pháp môn Tổng Trì thành thủy thành chung để mười 

phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng 

sanh, thích hợp khắp ba căn, thâu trọn lợi căn và độn căn. Trên là bậc Đẳng 

Giác Bồ Tát chẳng thể vượt ra ngoài được; dưới là phàm phu nghịch ác vẫn 

có thể dự vào trong đó. Thỏa thích bản hoài xuất thế của đức Như Lai, mở ra 

con đường chánh để chúng sanh trở về nguồn. Vì thế, [pháp này] được chín 

giới  cùng  quay  về,  mười  phương  cùng  khen  ngợi,  ngàn  kinh  cùng  xiển 

dương, muôn luận đều tuyên nói. 

Huống  chi  đang  nhằm  thời  Mạt  Pháp,  căn  cơ  con  người  kém  hèn,  bỏ 

pháp  này  tu  pháp  khác  thì  chẳng  những  hàng  phàm  phu  bộn  bề  phiền  não 

chẳng  có  cách  nào  thoát  ly  sanh  tử,  mà  ngay  cả  bậc  thánh  nhân  Thập  Địa 

cũng khó viên mãn Bồ Đề! Vì vậy, Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ, 

Viễn  Công,  Trí  Giả,  Thanh  Lương,  Vĩnh  Minh  đều  phát  tâm  Kim  Cang 

hoằng truyền, tán dương, ngõ hầu lục đạo, tam thừa đều được vượt ngang ra 

khỏi tam giới, khôi phục lại tâm tánh vốn có. Trước thuật tại Thiên Trúc và 

Chấn Đán (Trung Hoa) [để tuyên giảng pháp môn này] nhiều khó thể kể xiết! 

Đại sư Ngẫu Ích chọn  lấy chín tác phẩm khế  hợp thời cơ nhất  và bộ Di Đà 

Yếu Giải do chính  mình trước tác, [gộp thành  một bộ sách] đặt  tên  là Tịnh 

Độ Thập Yếu, muốn cho người học nhờ [xem] những tác phẩm này sẽ hiểu 

trọn vẹn chỗ trọng yếu trong sự độ sanh của đức Như Lai và nguyên do pháp 

này thống nhiếp khắp hết thảy các pháp. 

Đại Sư mất rồi, môn nhân là Thành Thời muốn [tác phẩm này] được lưu 

truyền  trọn  khắp  pháp  giới,  nhưng  sợ  văn  từ  dài  dòng,  số  lượng  quyển  quá 

lớn, chi phí lớn lao, khó thể [lưu truyền] rộng khắp được, bèn tóm lược câu 

chữ, đối với mỗi tác phẩm chỉ trình bày đại lược những ý chánh quan trọng, 

thêm  vào  những  điều  bình  luận,  quả  thật  hết  sức  lao  tâm  khổ  tứ!  Tiếc  rằng 

Sư  ỷ  mình  trí  có  thể  chiếu  soi  trọn  vẹn,  đọc  đến  đâu,  trích  lược  đến  đấy, 

chẳng bỏ công tra duyệt lại, cứ cho khắc in ngay, đến nỗi lời văn nhiều chỗ 

mù mờ, lại thêm giọng điệu sai lầm, lời lẽ chẳng đạt ý vậy! 

Năm  Dân  Quốc  thứ  bảy  (1918),  cư  sĩ  Từ  Úy  Như  đến  thăm  Quang;  do 

ông ta lo liệu việc khắc in Tạng kinh, tôi bèn cậy ông ta sưu tập, khắc in bản 

gốc [của bộ Tịnh Độ Thập Yếu]. Sau đấy, ông ta bèn khắc in hai tác phẩm là 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 23 of 340 

Di Đà Yếu Giải và Tây Phương Hiệp Luận. Nay đã có được nguyên bản đầy 

đủ,  cư  sĩ  Lý  Viên  Tịnh  tính  tái  bản  theo  đúng  như  hình  thức  sách  Tịnh  Độ 

Thập Yếu [đã được in] trước kia: Phàm mỗi  một lời bình luận do sư Thành 

Thời  đã  viết  đều  chiếu  theo  đó  sao  lục,  chỉ  bổ  sung  những  chỗ  sư  Thành 

Thời khiếm khuyết, hòng chẳng diệt mất sự cực trí của sư Thành Thời, soạn 

thành bốn quyển. Do những chỗ trích lược khác nhau bao nhiêu đó chỗ, cho 

nên phải sắp xếp lại thứ tự từng quyển. Trước kia, Tây Trai Thi, Niệm Phật 

Trực Chỉ thứ tự trước - sau bị đảo lộn, nay sắp xếp lại cho thích đáng; cuối 

mỗi quyển đều kèm theo những bài văn quan trọng và [những đoạn trích từ] 

Triệt  Ngộ  Ngữ  Lục.  Lại  còn  đem  Vãng  Sanh  Luận  Chú  và  Liên  Hoa  Thế 

Giới  Thi  gộp  thành  một  quyển  để  làm  phụ  bản,  tổng  cộng  là  năm  quyển, 

thảy đều phù hợp với lời văn, ý nghĩa và tông chỉ của sách Thập Yếu, hoàn 

toàn chẳng khác biệt. Giống  như  những  hạt châu nơi cái  lưới của Thiên Đế 

soi  bóng  lẫn  nhau,  khiến  cho  những  người  đọc  biết  sâu  xa  pháp  môn  Tịnh 

Độ  chính  là  chỗ  quy  túc  của  hết  thảy  các  pháp.  Hết  thảy  các  pháp,  không 

pháp nào chẳng lưu lộ từ pháp giới này, chẳng trở về pháp giới này! 



10. Lời tựa sách Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận Sớ  

(năm Dân Quốc 19 - 1930) 





Triệu  pháp  sư29 nói:   “Trong  trời  đất,  giữa  vũ  trụ,  có  một  vật  báu  giấu 

 kín trong núi hình”.  Lời này nói về kẻ chưa ngộ chưa chứng, chứ thật ra vật 

báu ấy bao quát thái hư, cùng tột theo chiều dọc, trọn khắp theo chiều ngang, 

hằng cổ, hằng kim, luôn luôn hiển lộ! Đấy chính là như câu nói:  “Thời thời 

 thị  thời  nhân,  thời  nhân  tự  bất  thức”   (Luôn  luôn  chỉ  dạy  cho  người,  mà 

người  vẫn  cứ  chẳng  hề  biết  cho),  chẳng  đáng  buồn  sao?  Chỉ  có  mình  đức 

Thích Ca Thế Tôn ta đích thân thụ dụng  được, những chúng sanh khác trải 

kiếp  này sang kiếp khác dựa vào sức oai thần của  vật báu ấy để khởi Hoặc 



29 Triệu Pháp Sư chính là ngài Tăng Triệu (384-414), môn nhân nổi tiếng nhất của đại sư 

Cưu Ma La Thập. Sư là con nhà nghèo, phải chép sách thuê để kiếm sống. Do vậy, thông 

hiểu kinh sử rất sâu. Thoạt đầu, Sư hâm mộ thuyết Lão Trang, sau do đọc kinh Duy Ma 

Cật bèn cảm  ngộ, đi xuất gia. Ngài thông hiểu kinh Phương Đẳng, thanh danh  lẫy  lừng 

miền Bắc Trung Hoa. Nghe pháp sư Cưu Ma La Thập đến đất Lương, bèn xin theo học, 

được ngài Cưu Ma La Thập khen là bậc kỳ tài. Đến khi Diêu Tần diệt nhà Lương, Sư bèn 

theo ngài La Thập sang Trường An. Tuân sắc lệnh của Diêu Hưng, Tăng Triệu cùng với 

Tăng Duệ lo phù tá ngài La Thập phiên dịch kinh điển. Do vậy, giải ngộ càng sâu, được 

tôn xưng  là bậc Giải  Không Đệ Nhất. Năm Hoằng Thỉ thứ sáu (404), khi ngài La Thập 

dịch xong bộ Đại Phẩm Bát Nhã, Sư soạn cuốn Bát Nhã Vô Tri Luận trình lên, được hai 

vị La Thập và Huệ Viễn nồng nhiệt tán thán. Sau đó, Sư còn soạn Phá Không Luận, Vật 

Bất Thiên Luận, Niết Bàn Vô Danh Luận, Chú Duy Ma Cật Kinh  v.v… Tiếc  là Sư mất 

rất sớm, chỉ thọ được 31 tuổi. Những  bài  luận của Sư được thâu thập thành cuốn Triệu 

Luận. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 24 of 340 

tạo nghiệp, luân hồi sáu nẻo, trọn chẳng có thuở ra! Ví như kẻ mù đích thân 

lên núi báu chẳng những không thụ dụng được, trái lại còn bị thương! 



Do vậy, đức Thế Tôn tùy thuận cơ nghi mà khai thị, khiến cho bọn họ ai 

nấy đều theo đường trở về nhà, nơi sáu căn, sáu trần, sáu thức, bảy đại, tùy 

theo từng hoàn cảnh  mà quán sát kỹ càng mong họ đích thân thấy được vật 

báu ấy. Nhưng bậc có đủ trí chiếu Bát Nhã liền lập tức rỗng không các uẩn, 

hết sạch mọi khổ ách, tuy có nhiều vị [làm được] như vậy, nhưng đấy chẳng 

phải là điều bọn chúng sanh độn căn đời Mạt mà hòng mong mỏi được! Bởi 

vậy,  [đức  Phật]  mở  ra  một  pháp  môn  đặc  biệt  ngõ  hầu  thượng  -  trung  -  hạ 

căn đều đạt được lợi ích thật sự ngay trong đời này, dạy họ dùng lòng tin sâu 

đậm, nguyện thiết tha chuyên niệm thánh hiệu A Di Đà Phật, nhiếp trọn sáu 

căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  lâu  ngày  chầy  tháng,  chính  cái  tâm  nghiệp  thức 

chúng sanh này sẽ trở thành Như Lai Bí Mật Tạng, tức là do báu Tam Muội 

chứng  được  báu  Thật  Tướng,  mới  biết  vật  báu  này  trọn  khắp  pháp  giới,  lại 

đem vật báu này thí khắp hết thảy. 

Do  vậy,  từ  khi  đức  Phật  mở  ra  pháp  môn  này,  hết  thảy  Bồ  Tát,  tổ  sư, 

thiện tri thức thảy đều tuân hành pháp này do pháp này trọn đủ tự lực và tha 

lực, so với những pháp chuyên cậy vào tự lực thì khó - dễ khác nào một trời, 

một vực! Pháp sư Phi Tích đời Đường trụ tích30 tại chùa Thảo Đường núi Tử 

Các trong rặng Chung Nam, hoằng dương giáo hóa rộng lớn pháp môn Tịnh 

Độ, đặc biệt soạn ra bộ Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận để hết thảy 

tứ chúng niệm trọn vẹn tam thế Phật, nhưng chuyên chú nơi Tây Phương A 

Di Đà Phật. Do nếu chẳng niệm chư Phật vị lai sẽ chẳng thể phát đại Bồ Đề 

tâm,  chiết  phục  tràng  ngạo  mạn,  trong  hết  thảy  cảnh  vẫn  còn  có  tình  kiến 

phàm  -  thánh,  làm  sao  lìa  trọn  vẹn  bốn  tướng,  triệt  chứng  Nhất  Chân  cho 

được? Nếu thấy hết thảy chúng sanh đều là Phật thì tâm sẽ tự chẳng còn có 

tình kiến phàm - thánh để được nữa, nên mới rốt ráo đoạn trừ phiền não, rốt 

ráo viên chứng tự tâm. Nếu chẳng niệm trọn vẹn chư Phật trong quá khứ và 

hiện  tại  thì  có  lẽ  cái  tâm  niệm  A  Di  Đà  Phật  sẽ  bị  câu  nệ,  hạn  cuộc,  chẳng 

thể  viên  mãn,  trọn  khắp.  Vì  thế,  dạy  người  niệm  Phật   “dẫu  niệm  một  đức 

 Phật nhưng niệm trọn tam thế chư Phật; tuy niệm trọn hết tam thế chư Phật 

 nhưng ắt phải chuyên dốc sức nơi A Di Đà Phật, ngõ hầu cái tâm niệm Phật 

 theo chiều ngang trọn khắp mười phương, theo chiều dọc tột cùng ba đời!”  

Đây  chính  là  cái  tâm  niệm  Phật  này  và  tâm  của  mười  phương  ba  đời  chư 

Phật không lúc nào chẳng khế hợp nhau! 

Bộ luận này ý nghĩa sâu rộng, nếu chẳng chú thích chắc có lẽ [người đọc] 

sẽ  gặp  tận  mặt  mà  bỏ  lỡ,  cũng  như  chưa  chắc  đã  khỏi  hiểu  lầm  lý  sự.  May 

mà  lão  pháp  sư  Đế  Nhàn  thuộc  tông  Thiên  Thai  chẳng  tiếc  tinh  lực,  riêng 

soạn  sớ  giải  để  dù  văn  hay  nghĩa  đều  được  sáng  tỏ.  Lợi  ích  ấy  há  diễn  tả 



30 Trụ tích: Còn gọi là “quải tích”. Khi một vị pháp sư trụ ở tại nơi đâu thì gọi là trụ tích 

tại nơi đó. Tích ở đây là tích trượng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 25 of 340 

được ư? Cư sĩ Chí Tịnh tu Tịnh nghiệp đã lâu, tâm lợi người tha thiết, phát 

tâm  in  năm  ngàn bộ để tặng cho các vị  Tăng - tục tu Tịnh Độ, xin tôi trình 

bày đại ý của bộ luận, ngõ hầu người đọc ngay từ đầu đã thấy được chỗ chỉ 

quy [của bộ luận]. Do vậy, chẳng nài thô lậu, trình bày đại lược những điều 

ẩn  chứa,  để  [người  đọc]  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  vừa  cạn  vừa 

sâu, vừa là Quyền vừa là Thật. Hết thảy pháp môn, hà sa diệu nghĩa, không 

pháp nào chẳng từ pháp giới này lưu lộ, không pháp nào chẳng trở về pháp 

giới  này, do pháp  này chính  là pháp  môn  Tổng  Trì thành thủy thành chung 

để  mười phương ba đời hết thảy chư Phật  trên thành Phật đạo, dưới hóa độ 

chúng sanh. Nếu thấy  lời  này chẳng thích  đáng,  xin  hãy chất  vấn Phổ Hiền 

Bồ Tát là vị đã khuyên phát mười đại nguyện vương, hướng dẫn về Cực Lạc! 



11. Lời tựa cho bộ Di Đà Thánh Điển 

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Một  pháp  Niệm  Phật  chính  là  tổng  trì  lời  Phật  dạy,  nhưng  có  người 

chuyên  niệm Tự Phật, có người chuyên  niệm  Tha Phật,  hoặc  niệm  Tự Phật 

lẫn Tha Phật bất đồng! Kẻ chuyên niệm Tự Phật là như tham cứu sâu xa đến 

cùng tận Thật Tướng trong các kinh để mong ngộ chứng, dùng trí chiếu Bát 

Nhã  để  thấu  hiểu  trọn  vẹn  đương  thể  của  hết  thảy  các  pháp  Ngũ  Ấm,  Lục 

Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại v.v… toàn là không, đích thân 

thấy  được  tánh  Chân  Như  mầu  nhiệm  vốn  sẵn  có,  hoặc  như  Thiền  Tông 

khán  những  câu  thoại  đầu  như   “người  niệm  Phật  là  ai?”   v.v…  để  mong 

đích  thân  thấy  được  “bản  lai  diện  mục  trước  khi  được  cha  mẹ  sanh  ra”. 

Trong bốn loại Niệm Phật, [cách này] được gọi là Thật Tướng Niệm Phật. 

Chuyên niệm Tha Phật thì có ba cách niệm:  



1) Một là quán tưởng, nghĩa  là dựa theo Thập  Lục Quán Kinh để quán, 

hoặc chuyên quán tướng bạch hào31, hoặc chỉ quán thân Phật một trượng sáu, 

hay thân tám thước, hoặc quán Pháp  Thân rộng  lớn  và quán  trọn  vẹn  mười 

sáu phép Quán. 



2) Hai là quán tượng, tức là đối trước hình tượng Phật, tưởng tướng hảo, 

quang minh của Phật v.v…  



31 Bạch  Hào  Tướng  (Ūrna-laksana):  Đôi  khi  còn  dịch  là  hào  tướng,  hào  mi,  bạch  mao 

tướng, mi gian bạch hào tướng, bạch hào trang nghiêm tướng, mi gian bạch hào nhuyễn 

bạch  đâu-la-miên  tướng  v.v…là  một  trong  ba  mươi  hai  tướng  của  đức  Như  Lai.  Đấy 

chính  là  một  sợi  lông  trắng  trong  ngần,  sáng  ngời  như  ngọc  lưu  ly,  thường  tỏa  quang 

minh, nằm giữa hai chân mày, cuộn tròn lại, quấn quanh theo chiều bên phải, nếu kéo dài 

ra sẽ dài đến  một tầm (Tầm  là đơn vị đo lường thời cổ, có chiều dài  bằng khoảng cách 

giữa hai cánh tay giang thẳng ra hai bên). Theo kinh Vô Thượng Y, quyển Hạ, tướng này 

do lúc tu nhân Phật thường tán thán mỗi khi thấy có chúng sanh nào tu tập Giới - Định - 

Huệ.  Theo  kinh  Quán  Phật Tam  Muội  Hải  thì  quang  minh  tỏa ra từ tướng  bạch  hào  có 

công năng trừ được tội lỗi trong trăm ức na-do-tha hằng sa kiếp sanh tử, nên là tướng thù 

thắng nhất trong vô lượng tướng của đức Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 26 of 340 



3) Ba là trì danh, tức là nhất tâm xưng niệm thánh hiệu A Di Đà Phật. 



Ba cách niệm Phật này tuy cách thức khác nhau, nhưng đều cần phải có 

lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha  thì  mới  cảm  ứng  đạo  giao  cùng  đức 

Phật được, mới có thể chắc chắn trong đời này lìa khỏi cõi Sa Bà này, sanh 

sang cõi Cực Lạc kia. 

Trong bốn thứ niệm Phật này, chỉ có Thật Tướng Niệm Phật là đế lý sâu 

xa  nhất,  nhưng  chẳng  dễ  gì  tu  được!  Do  cậy  vào  Giới  -  Định  -  Huệ  và  sức 

tham  cứu,  quán  chiếu,  soi  xét  của  chính  mình,  chứ  không  có  Tha  Lực  nào 

khác phụ trợ, nếu chẳng phải là hạng túc căn chín muồi thì ngộ còn chưa dễ 

gì đạt được, huống là thật chứng! Chỉ có Trì Danh Niệm Phật, thực hiện dễ 

dàng nhất, thành công nhanh nhất! Nếu có thể nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

liên tục ắt sẽ đích thân chứng được Niệm Phật tam-muội ngay trong đời này, 

lâm  chung  chắc  chắn  vãng  sanh  Thượng  Phẩm.  Dẫu  căn  cơ  hèn  kém,  chưa 

chứng được tam-muội, chỉ dùng  lòng tin chân thành trì danh  hiệu  Phật  như 

con  nhớ  mẹ,  luôn  luôn  chẳng  gián  đoạn,  đến  khi  lâm  chung  cảm  ứng  đạo 

giao, nương theo Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Chúng sanh đời Mạt chỉ 

có pháp này để nhờ cậy. Nếu không, chỉ gieo được cái nhân cho đời sau, khó 

được lợi ích thật sự! 

Nếu có thể chí tâm trì niệm, niệm đến khi  “toàn tâm là Phật, toàn Phật 

 là tâm, ngoài tâm không Phật, ngoài Phật không tâm, không niệm mà niệm, 

 niệm mà không niệm, tâm lẫn Phật cùng tỏ rạng, lại cùng mất hẳn”  thì diệu 

lý  Thật Tướng sẽ  hiện rõ rành  rành,  y báo, chánh  báo cõi Tây Phương triệt 

để  hiện  trọn  vẹn.  Tuy  trì  danh  nhưng  đạt  Thật  Tướng  sâu  xa,  chẳng  quán 

tưởng mà đích thân thấy được Tây Phương! [Pháp trì danh] nhiếp thọ căn cơ 

phổ biến nhất, được lợi ích sâu xa nhất, lợi lạc nhất cho kẻ độn căn trong đời 

Mạt Pháp, thỏa thích  lớn  lao bản  hoài  xuất thế của Như  Lai. Vì thế, từ  xưa 

hàng tri thức phần nhiều đều chuyên chú nơi một môn Trì Danh. Đây là nói 

đại lược về cách niệm Tha Phật vậy. 

Còn  như  niệm  Tự  Phật  lẫn  Tha  Phật  thường  được  gọi  là  Thiền  Tịnh 

Song  Tu,  có  người  chuyên  khán  câu   “người  niệm  Phật  là  ai?”   để  mong 

minh  tâm  kiến tánh, chẳng chú trọng tín  nguyện cầu sanh. Tuy tợ  hồ Thiền 

Tịnh Song Tu, nhưng thật ra là “có Thiền, chẳng có Tịnh”. Đã không có tín 

nguyện,  sẽ  không  có  cách  nào  cậy  vào  Phật  lực  để  đới  nghiệp  vãng  sanh 

được! Nếu chưa đạt đến địa vị nghiệp tận tình không, vẫn chẳng thể cậy vào 

tự  lực  để  liễu  sanh  thoát  tử!  Do  vậy  biết:  Thiền  Tịnh  Song  Tu  chỉ  hạng 

người  có  đầy  đủ  tín  nguyện  sâu  xa  mới  có  thể  được  lợi  ích.  Nếu  không, 

đương  nhiên  chẳng  bằng  chuyên  dốc  sức  nơi  một  môn  trì  danh  hiệu  Phật! 

Pháp môn Tịnh Độ thật là pháp môn đặc biệt khế lý khế cơ trong cả một đời 

giáo hóa của đức Như Lai. Vì thế, vãng thánh tiền hiền ai nấy đều hướng về, 

ngàn kinh muôn luận đâu đâu cũng chỉ bảo hướng về. 

Ông  X…  ở  Đông  Doanh  (Nhật  Bản),  trích  lục  những  nghĩa  lý  xiển 

dương pháp Niệm Phật từ các kinh luận, soạn thành bộ Di Đà Thuyết Lâm, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 27 of 340 

nội dung phân thành mười môn, diễn giảng thông suốt Nhất Hạnh32, đáng là 

một  bộ  sách  trợ  giúp  cho  việc  tu  Tịnh  nghiệp.  Cư  sĩ  Phạm  Cổ  Nông  đích 

thân giảo chánh, tra cứu, đổi tên thành A Di Đà Phật Thánh Điển nhằm tỏ rõ 

ý nghĩa tôn sùng; nhưng những phần trích lục hoàn toàn chẳng nêu rõ nguồn 

gốc, đợi khi  nào có thời gian rảnh rỗi, cư sĩ sẽ dựa theo kinh  mà phân định 

tường  tận  để  hết  thảy  mọi  người  biết  một  pháp  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương  chính  là  đạo  để  hết  thảy  thượng  thánh  hạ  phàm  cùng  tu,  ngõ  hầu 

chẳng đến nỗi phạm những lỗi như sanh lòng tự phụ “ta là bậc thượng căn”, 

chẳng chịu tu trì,  hoặc tự  hạ thấp “ta là  hạ căn chẳng thể  tu trì được”!  Thợ 

sắp  chữ  gần  xong,  cậy  Quang  viết  lời  tựa,  bèn  ước  theo  những  điều  mình 

biết  để  giãi  bày.  Nên  biết  rằng:  Một  pháp  Niệm  Phật  chính  là  pháp  môn 

Tổng Trì thành thủy thành chung để mười phương ba đời hết thảy chư Phật 

trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Nếu chẳng tin tưởng được, xin 

hãy chất vấn Phổ Hiền Bồ Tát! 



12. Lời tựa sách Tịnh Độ Tập Yếu  

(năm Dân Quốc 17 - 1928) 





Thuốc không quý - hèn, thuốc nào trị được bệnh [thì thuốc ấy]  là thuốc 

hay.  Pháp  chẳng  cạn  -  sâu,  [pháp  nào]  hợp  căn  cơ  sẽ  là  pháp  mầu  nhiệm. 

Đang  thời  Mạt  Pháp,  căn  cơ  con  người  kém  hèn,  nếu  chẳng  nương  vào 

hoằng thệ nguyện lực của đức Như Lai, ai có thể đoạn Phiền Hoặc để thoát 

sanh  tử,  thấy  được  bản  tánh,  chứng  vô  sanh?  Ví  như  bệnh  đã  lậm  vào  tạng 

phủ,  tuy  [bệnh  tình]  hòa  hoãn  vẫn  không  thể  làm  gì  được,  nhưng  nếu  chịu 

uống thuốc A Già Đà trị chung vạn bệnh này, thì chuyện “đoạn Phiền Hoặc 

để  thoát  sanh  tử,  thấy  được  bản  tánh,  chứng  Vô  Sanh”  vừa  nói  trên  đây  ai 

nấy  đều  đích  thân  chứng  được,  hoàn  toàn  chẳng  khó  khăn  gì!  Vì  sao  vậy? 

Do  người  ấy  dùng  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  trì  danh  hiệu  Phật 

cầu sanh Tây Phương, lâm chung chắc chắn sẽ được Phật tiếp dẫn, liền được 

vãng  sanh.  Đã  được  vãng  sanh,  thân  cận  Phật  Di  Đà  dài  lâu,  theo  gót  hải 

chúng,  còn  có  thể  viên  mãn  Bồ  Đề,  triệt  chứng  Niết  Bàn  rốt  ráo,  huống  là 

những  chuyện  “đoạn  Phiền  Hoặc  để  thoát  sanh  tử,  thấy  được  bản  tánh, 

chứng Vô Sanh” vừa mới nói đó ư? Do vậy, biết rằng: Trong thời tiết33 này, 

chỉ có một pháp này thích hợp căn cơ nhất. Nếu bỏ pháp môn cậy vào Phật 

lực  này  để  tu  những  pháp  môn  tự  lực  khác,  đừng  nói  hạng  trung  -  hạ  căn 

không cách chi mong mỏi, dẫu là thượng căn chắc chắn cũng khó lòng thành 

tựu  ngay  trong  một  đời  được;  phần  nhiều  chỉ  gieo  nhân  cho  đời  sau,  khó 



32 Nhất Hạnh: Có nghĩa là chuyên chú nơi một sự, là một từ ngữ đặc biệt chỉ hạnh Niệm 

Phật. Do vậy, Niệm Phật tam-muội còn gọi là Nhất Hạnh tam-muội. 

33 Xin đừng hiểu lầm chữ “thời tiết” ở đây là weather, mà có nghĩa là thời thế, đúng dịp, 

đúng lúc nhân duyên chín muồi, các duyên hội đủ, như trong thành ngữ “nhân duyên thời 

tiết” thường được dùng trong kinh sách. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 28 of 340 

được lợi ích thật sự! Vì thế, hàng tri thức xưa nay cực lực hoằng dương pháp 

này để mong trên báo ơn Phật, dưới độ những người cùng hàng. 

Các ông Phan  Huệ Thuần và Thiệu  Huệ Viên ở Lưu Dương (thuộc tỉnh 

Hồ  Nam)  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  xem  xét  thời  tiết,  căn  cơ;  do  vậy, 

bèn tập hợp những ý nghĩa trọng yếu đề xướng Tịnh Độ xưa nay, tạo thành 

một  cuốn  sách,  chia  làm  ba  thiên.  Thiên  đầu  là  tập  hợp  sao  lục,  biên  tập 

những lời dạy từ tướng lưỡi rộng dài [của đức Phật], hơi tóm gọn một chút, 

để làm bậc thang nhập môn đầu tiên cho hàng sơ cơ. Thiên giữa gồm những 

phần trích lục những lời khai thị thiết yếu nhất, viên đốn nhất [trích] từ sách 

Long Thư Tịnh Độ Văn, Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát, và [ngữ lục của] các 

đại  sư  Thiện  Đạo,  Vĩnh  Minh,  Ưu  Đàm,  Thiên  Như34,  Liên  Trì,  Hám  Sơn, 

Ngẫu Ích, Triệt Lưu, Tỉnh Am, Triệt Ngộ, và gần đây nhất là cư sĩ Bành Nhị 

Lâm, ngõ hầu [người đọc] từ cạn tiến đến sâu, lãnh ngộ đại lược chỉ thú của 

pháp  môn  Tịnh  Độ.  Thiên  cuối  cùng  tập  hợp  những  ghi  chép  về  nghi  thức 

Niệm  Phật,  những kinh chú  Tịnh Độ trong khóa tụng  hằng  ngày  và các bài 

văn  hồi hướng để dùng làm  nghi thức cho khóa tụng sáng tối. Cuối cùng  là 

phần Phụ Lục về nhân duyên ứng hóa của Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát và 

Đa Đa Ha Bồ Tát để nêu bật pháp môn Tịnh Độ khế hợp thời cơ sâu xa. Họ 

tính  ấn  hành  lưu  thông  để  biếu  những  ai  có  cùng  chí  hướng  trong  khắp  cõi 

xem đọc; do vậy, bèn đặt tựa đề là Tịnh Độ Tập Yếu, và lược thuật nguyên 

do của pháp môn Tịnh Độ ngõ hầu người đọc lẫn người nghe đều cùng sanh 

chánh tín, cùng tu Tịnh nghiệp, để có thể cùng sanh về Tịnh Độ, cùng chứng 

Vô Sanh, để rồi cùng thành Chánh Giác! 



13. Lời tựa cho bộ Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ  

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 





Lịch Sử tường thuật những chuyện thanh bình hay loạn lạc, hiền hay ngu 

xưa nay. Cảm Ứng  là những chứng  nghiệm  về sự được -  mất, tốt - xấu xưa 

nay.  Lịch  sử  nhiều  quá,  ai  có  thể  đọc  trọn  khắp  từng  chuyện  cho  được!  Vì 

thế, đặc biệt chọn lấy những sự tích cảm ứng rõ ràng nhất ghi lại hết để cống 

hiến  cho  những  người  cùng  hàng,  hòng  làm  tấm  gương  “cách  vật,  trí  tri, 

thành tâm, chánh ý, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” ngõ hầu tâm hợp 



34 Thiên Như Duy Tắc (không rõ năm sanh -1354), là một vị cao tăng thuộc tông Lâm Tế 

sống vào thời Nguyên, xuống tóc từ nhỏ tại Hòa Sơn, về sau qua Thiên Mục, đắc pháp 

với ngài Trung Phong Minh Bản, được nối pháp của ngài Trung Phong. Sư cực lực hoằng 

dương Thiền Tông nhưng chuyên tu Tịnh nghiệp, được vua ban danh hiệu Phật Tâm Phổ 

Tế  Văn  Huệ  Đại  Biện  Thiền  Sư.  Sư  chú  thích  kinh  Lăng  Nghiêm  đồng  thời  tổng  hợp, 

chín  tác  phẩm  chú  giải  đã  có từ thời  Đường  và  Tống, tạo thành  bộ  Lăng  Nghiêm  Kinh 

Hội  Giải  20  quyển,  lại  soạn  bộ  Lăng  Nghiêm  Kinh  Viên  Thông  Sớ  10  quyển.  Để  xiển 

minh giáo nghĩa Tịnh Độ, Sư soạn bộ Tịnh Độ Hoặc Vấn nhằm phá trừ những nghi vấn 

về  Tịnh  Độ,  sách  tấn  người  học  tu tập  Tịnh  nghiệp.  Ngoài  ra,  Sư  còn  để  lại  những  tác 

phẩm như Ngữ Lục, Thập Phương Giới Đồ Thuyết v.v…  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 29 of 340 

với đạo, tâm  hợp  với Phật, thiên  hạ sẽ thái bình,  nhân dân sẽ  yên  vui.  Phải 

biết: Nói đến cảm ứng chính là nói đến nhân quả vậy. Tu nhân như thế nào 

sẽ  được  quả  như  thế  ấy  như  trồng  dưa  được  dưa,  gieo  đậu  được  đậu.  Nếu 

muốn tránh khỏi quả ác, ắt phải tu nhân lành; nếu tạo ác nhân, quyết khó thể 

được thiện quả! Tôi thường nói:  “Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh 

 nhân thế gian xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh”. 

Nếu không có nhân quả, thiện sẽ không có gì để khuyên, ác không có gì 

để phạt, há còn bàn đến chuyện “làm sáng tỏ Minh Đức để đạt đến chí thiện, 

đoạn Phiền Hoặc, chứng Bồ Đề” nữa ư? Do những ai biết có nhân quả ắt sẽ 

hướng  lành, lánh dữ, sửa lỗi  hướng thiện,  dứt  lòng tà, giữ  lòng thành, đánh 

đổ lòng ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, ngõ hầu 

được dự vào bậc thánh, mong lên được cõi Cực Lạc. Bậc thượng bèn yên vui 

mà làm, bậc trung bèn vì lợi mà làm, bậc hạ bèn miễn cưỡng làm, đều cùng 

trừ khử được vật dục để tỏ lộ lương tri, thoát đường mê, lên bờ giác. Do vậy, 

biết  thánh  hiền,  Phật,  Bồ  Tát  tham  dự,  giúp  đỡ  cho  đạo  sanh  thành,  dưỡng 

dục,  xét  từ  cội  nguồn  đến  kết  thúc  chẳng  ngoài  hai  chữ  “nhân  quả”;  đấy  là 

căn  cứ  lớn  lao  khiến  cho  thiên  hạ  xưa  nay  thanh  bình  hay  loạn  lạc,  vững 

vàng hay nguy ngập và [để được] yên thân, giác ngộ cõi đời, siêu phàm nhập 

thánh,  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  muốn  vãn  hồi  thế  đạo,  lòng  người,  mà  bỏ  đi 

việc đề xướng nhân quả báo ứng, dẫu cho người ấy học thức, đạo đức, thần 

thông, trí  huệ  ngang bằng  thánh  hiền, Phật, Bồ Tát  vẫn chẳng  làm  gì được, 

huống là những kẻ kém cỏi hơn ư? 

Người  đời  thường  tưởng  nhân  quả  diệt  mất  không  dấu  vết,  thường  hay 

coi thường, chẳng chịu suy xét sâu xa. Đối với những thứ [nhân quả] rõ ràng 

dễ thấy, có thể có những thứ nhân quả khác xen lẫn vào khiến cho khó thấy 

được sự báo ứng; phàm phu mắt thịt chẳng biết nguyên do, bèn bảo “thiện ác 

đều rỗng không, chẳng có nhân quả”. Do vậy, cậy vào thiên kiến của chính 

mình,  cho  là  đích  xác  không  lầm  lẫn,  coi  lời  của  thánh  hiền,  Phật,  Bồ  Tát 

đều là hoang đường, vô căn cứ, chẳng đáng noi theo! Từ đấy, phô phang tà 

kiến  của  chính  mình,  lầm  lạc  khoe  khoang  là  bậc  thông  gia,  lập  ra  những 

nghị luận tự lầm, lầm người. Do một đồn thành nhiều, biến đổi tận gốc càng 

thêm  tệ  hại  đến  nỗi  ào  ạt  biến  thành  những  thảm  kịch  “phế  kinh  điển,  phế 

luân thường, bỏ lòng hiếu, mặc kệ lòng hổ thẹn, tranh thành, đoạt đất, tàn sát 

lẫn nhau” mỗi mỗi đều diễn ra, đến nỗi thiên tai nhân họa giáng xuống hằng 

ngày, vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống. Xét đến cội nguồn, nói chung 

là do chẳng biết nhân quả báo ứng mà ra! 

Năm  Dân  Quốc  13  (1924),  vùng  Giang  -  Chiết  đánh  nhau,  cư  sĩ  Ngụy 

Mai Tôn tản cư sang Thượng Hải, nghĩ cách muốn dứt sát kiếp để chấm dứt 

họa loạn cho tương lai. Tôi khuyên ông ta nên đọc khắp hai mươi bốn bộ sử, 

chọn  lấy  những  chuyện  nhân  quả  báo  ứng  rõ  ràng  nhất,  chép  thành  một  bộ 

sách  để  làm  gương  răn  mình  cho  các  giới  trong  thiên  hạ  đời  sau.  Ông  Mai 

Tôn rất hoan hỷ, từng nhiều lần thương lượng biện pháp, nhưng vì tuổi già, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 30 of 340 

tinh  thần chẳng đủ,  lại không có sức thỉnh người khác chịu  nhọc  nhằn thay 

cho [chính mình] nên đành buồn bã bỏ dở giữa chừng. May sao, tháng Chín 

năm  Dân  Quốc  thứ  16  (1927),  cư  sĩ  Nhiếp  Vân  Đài  thỉnh  được  cư  sĩ  Hứa 

Chỉ  Tịnh  biên  tập,  vâng  lệnh  của  thái  phu  nhân  cung  cấp  chi  dụng.  Đến 

tháng Tám năm nay hoàn thành bản thảo, gặp đúng dịp ông Nhiếp Vân Đài 

dưỡng bệnh tại Lô Sơn, tôi bèn vượt quyền tiếm phận, lo toan những chuyện 

trình bày, ấn hành v.v… Do thỏa lòng mong mỏi của tôi, ông Nhiếp Vân Đài 

bèn vui vẻ giảo định và gom góp tiền bạc để khắc in rộng rãi. Lần đầu in hai 

vạn bộ; nay lại dùng loại giấy in báo, in một bản với kiểu chữ Tứ Hiệu Tự35 

để mong cho giới thanh niên học sinh đều mua đọc được. Hai loại sách này 

mỗi thứ đều cho đánh máy thành ba bản, tận hết sức chắc cũng in được mấy 

chục  vạn  bộ,  khiến  cho  người  đời  đều  biết  nhân  quả  báo  ứng  tơ  hào  chẳng 

sai! Do vậy sẽ giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng 

thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  ngõ  hầu  thiên  hạ  thái 

bình,  nhân dân  yên  vui sẽ trở thành sự thật, chứ không phải chỉ  là  niềm  hy 

vọng xuông! 

 

14. Lời tựa sách Cảm Ứng Thiên Trực Giảng 

(năm Dân Quốc 17 - 1928) 





Con  người  tánh  vốn  lành,  do đối cảnh chạm  duyên  nhưng chẳng ra sức 

kiểm điểm,  xem  xét, cho  nên khởi  lên các chấp trước tốt  -  xấu, đủ  mọi  thứ 

tình kiến khiến bản tánh bị  mai một, đều luôn là như thế. Do vậy, những vị 

thánh nhân thời cổ vị nào cũng để lại ngôn giáo, mong cho con người hành 

theo để trở lại [thuần thiện như] thuở ban đầu. Những  lời dạy ấy tuy  nhiều, 

nhưng chẳng ngoài “cách vật trí tri, làm sáng tỏ Minh Đức, ở yên nơi sự tốt 

lành tột cùng” mà thôi. 

Trong chữ “cách vật” vừa nói đó, “cách” (格) giống  như “cách đấu” (格

鬬: trừ  khử,  chiến  đấu),  giống  như  một  người  chống  lại  muôn  người;  “vật” 

(物) là phiền  não, vọng tưởng,  mà cũng  là cái được gọi  là “nhân dục” (lòng 

ham muốn của con người) trong cõi đời. Chiến đấu với lòng nhân dục vọng 

tưởng phiền não, ắt  một phen phải đầy đủ  ý chí chẳng khiếp  nhược thì  mới 

có hiệu quả thật sự. Nếu không, tâm bị chuyển theo vật, làm sao trừ khử vật 

cho được? “Trí” (致) có nghĩa có là thúc đẩy,  mở rộng đến cùng cực. “Tri” 

(知) chính là lương tri “yêu thương cha mẹ, kính trọng anh” sẵn có của chúng 

ta, chứ không phải do dạy dỗ, do học hành rồi  mới có. Nhưng thường nhân 

trong xử sự thường ngày, nếu chẳng phản tỉnh, soi xét, kiểm điểm, thì từ đấy 

sẽ bị vật chuyển, chắc là  lương tri “yêu thương cha  mẹ, kính trọng anh” ấy 

cũng bị mất đi, còn mong chi thúc đẩy lương tri ấy đến cùng cực để đối phó 



35 Một kiểu chữ cỡ lớn vừa phải, tương đương với font chữ size 24 trong Microsoft Word. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 31 of 340 

khắp vạn sự, hàm dưỡng tự tâm nữa ư? Do vậy, thánh nhân muốn con người 

làm sáng tỏ Minh Đức, ở yên  nơi chỗ tốt  lành tột cùng, bèn dạy con  người 

chỗ  thực  hiện  đầu  tiên  chính  là  trước  hết  phải  khởi  sự  từ  cách  vật  trí  tri. 

Công phu vừa nói ấy mầu nhiệm không chi hơn được! 

Nhưng  muốn  cho  thường  nhân  y  theo  đó  tu  trì,  phải  có  khuôn  phép  đã 

hoàn chỉnh thì mới dễ được lợi ích. Ngũ Kinh, Tứ Thư đều là những khuôn 

phép  đã  hoàn  chỉnh,  nhưng  do  lời  lẽ  mênh  mông,  lại  còn  rải  rác  trong  các 

sách, chẳng được tập hợp lại chia theo từng loại, hơi khó để bắt chước theo. 

Kẻ  chưa  đọc  nhiều  sách  càng  chẳng  thể  nhờ  vào  đâu  để  vâng  theo  những 

khuôn mẫu ấy. Thái Thượng Cảm Ứng Thiên thâu tóm những lý lẽ tột cùng 

 “thuận  theo [chánh đạo] thì tốt lành, trái  nghịch thì xấu, phước thiện, họa 

 dâm” ,  thốt  ra  lời  nghị  luận  rung  trời  rúng  đất,  mắt  nhìn  vào,  tâm  kinh  hãi: 

“Thế nào là thiện? Thế nào là ác? Kẻ làm lành sẽ đắc thiện báo nào? Kẻ làm 

ác  sẽ  mắc  ác  báo  nào?”  đều  thấy  rõ  cội  nguồn  sáng  tỏ  như  xem  ngọn  lửa, 

nhưng kẻ ngu chẳng chịu làm lành, cứ mặc tình làm ác! Ấy là vì cái tâm tự 

tư tự lợi xui khiến như thế. Nay biết: Kẻ tự tư tự lợi đâm ra sẽ đánh mất lợi 

ích  lớn  lao,  mắc  họa  ương  lớn  lao,  há  dám  chẳng  gắng  sức  lương  thiện  để 

mong  họa  diệt,  phước  nhóm  ư?  Do  vậy,  bèn  nói  rằng:  Sách  này  tạo  lợi  ích 

cho con người cũng sâu xa lắm. Vì thế, bậc Đại Nho thời cổ phần nhiều đều 

ngầm tu tập theo sách này. 

Đời Thanh, ông  Bành Ngưng Chỉ ở Trường Châu phụng  hành sách  này 

từ bé, đến lúc vinh hiển đậu kỳ thi Đình, đạt đến địa vị Thượng Thư rồi, vẫn 

hằng ngày đọc sách này, lại còn đem tặng người khác, ghi tựa đề là Nguyên 

Tể Tất Độc Thư (sách phải đọc của Trạng Nguyên, Tể Tướng). Lại còn giải 

thích rằng:  “Chẳng có nghĩa là đọc sách này liền có thể làm Trạng Nguyên, 

 Tể Tướng, mà nghĩa là Trạng Nguyên, Tể Tướng nhất quyết không thể không 

 đọc  sách  này!”   Sự  nêu  tỏ  ý  nghĩa  ấy  có  thể  nói  là  thấu  triệt  đến  tột  bậc! 

Nhưng  “người  nhân  thấy  là  nhân,  kẻ  trí  thấy  là  trí”,  đều  tùy  theo  tánh  chất 

của  từng  người.  Sách  này  luận  đến  tột  cùng  thì  chỉ  có  thể  thành  tiên.  Nếu 

dùng đại Bồ Đề tâm để thực hành sẽ có thể siêu phàm nhập thánh, liễu sanh 

thoát tử, đoạn Tam Hoặc, chứng Pháp Thân, viên mãn phước huệ, thành tựu 

Phật  đạo;  huống  hồ  cứ  khăng  khăng  nơi  những  quả  báo  nhỏ  nhoi  trong  cõi 

trời người như thành tiên ư? 

Sách này được chú giải rất nhiều, chỉ có bản Tiên Chú của Nguyên Hòa 

Huệ Đống36 đời Thanh  tinh  xác, sâu  xa, rộng  rãi, thông suốt  nhất, tiếc  rằng 



36 Huệ Đống (1697-1758), tự Định Vũ, hiệu Tùng Nhai, là một nhà kinh học gia (chuyên 

gia nghiên cứu kinh truyện) đời Thanh, người huyện Nguyên Hòa (nay là Ngô Huyện, Tô 

Châu),  tỉnh  Giang  Tô,  nên  thường  được  gọi  là  Nguyên  Hòa  Huệ  Đống.  Ông  nội  Huệ 

Đống là một nhà nghiên cứu kinh Dịch rất nổi tiếng thời ấy, cha Huệ Đống cũng là một 

nhà  nghiên cứu cổ thư rất nổi tiếng. Ông chống đối cách giải thích kinh điển theo quan 

điểm Tống Nho, chủ trương để hiểu cổ thư phải đọc thẳng vào kinh điển, đừng dựa dẫm 

theo cách giải thích xuyên tạc, thiên kiến của Tống Nho. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 32 of 340 

nếu chẳng phải  là  hạng  học rộng sẽ không thể đọc  nổi!  Kế đến  là bộ Vựng 

Biên  quả  thật  là  bản  hay  nhất  để  người  nhã,  kẻ  tục  đều  cùng  xem  được, 

nhưng  đàn  bà,  trẻ  nít  không  thông  thạo  chữ  nghĩa  lắm  thì  vẫn  khó  thể  lãnh 

hội  được.  Chỉ  có  mỗi  một  cuốn  Trực  Giảng  là  có  thể  lợi  ích  trọn  khắp,  lời 

văn tuy nông cạn, dễ hiểu, nhưng từ ngữ thật hay đẹp, giản dị nhưng không 

thô  thiển,  dễ  cảm  động  con  người  nhất.  Cư  sĩ  Hương  Đào  bỏ  ra  một  ngàn 

đồng ấn hành để lưu thông rộng khắp. Cũng có những người cùng chí hướng 

đều  giúp  sức,  nguyện  cho  cuốn  sách  này  được  [phổ  biến]  trọn  khắp  vũ  trụ, 

ngõ  hầu  người  người  tu  Thập  Thiện,  nhà  nhà  tôn  sùng  hiếu  đễ.  Biết  họa  - 

phước chỉ do con người tự chuốc lấy, thiện hay ác đều có báo ứng thì có ai 

còn chịu làm ác để chuốc họa nữa đây? Phong tục ấy vừa được lưu hành thì 

điều  thiện  sẽ  có  thiện  báo:  Lễ  nghĩa,  nhân  nhượng  sẽ  hưng  thịnh,  can  qua 

vĩnh  viễn chấm dứt, nhân dân  yên vui, thiên hạ thái bình. Nguyện  những ai 

có  tài  lực  hay  trí  lực  hoặc  in  rộng  rãi  sách  này  để  lưu  truyền,  hoặc  thuyết 

pháp  để  giảng  diễn  khiến  cho  những  kẻ  chưa  đánh  mất  bản  tánh  sẽ  càng 

thêm  thuần  chân,  kẻ  đã  mất  bản  tánh  sẽ  mau  khôi  phục  cái  tánh  ban  đầu. 

Hành vi ấy có công đức há thể diễn tả được ư? 



15. Lời tựa sách Sức Chung Tân Lương  

(năm Dân Quốc 19 - 1930) 





Con  người  cùng  một  cái  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này,  chúng  sanh  và 

Phật  chẳng  hai,  phàm  -  thánh  như  một.  Do  Phật  rốt  ráo  ngộ  được  tâm  này 

nên triệt chứng Niết Bàn, chúng sanh do rốt ráo mê cái tâm này nên luân hồi 

sanh tử dài lâu. Nghĩ lại từ vô thủy đến nay, bọn chúng sanh ta và đức Thích 

Ca Thế Tôn cùng  là phàm phu, cùng chịu  nỗi khổ sanh tử dữ dội. Đức Thế 

Tôn  do  tự  phát  khởi  hùng  tâm,  trọn  đủ  sức  đại  hùng  mãnh,  tu  ròng  Giới  - 

Định  -  Huệ,  nên  đoạn  trọn  vẹn  Tam  Hoặc,  hai  thứ  Tử  (Biến  Dịch  và  Phần 

Đoạn) vĩnh viễn mất, an trụ trong Tam Đức bí tạng, phổ độ quần manh thuộc 

chín  giới.  Luận  về  thời  kiếp,  dù  có  dùng  hết  số  vi  trần  trong  một  cõi  nước 

cũng chẳng thể tính toán được! Luận về pháp môn thì cạn hết biển mực vẫn 

khó chép được! 

Trong  thời  kiếp  ấy,  ban  sự  pháp  hóa  này,  bọn  chúng  sanh  ta  há  chẳng 

nghe pháp tu hành, muốn chứng được tâm này trong một đời hay sao? Chỉ vì 

Phiền Hoặc sâu dầy, không sức nào đoạn trừ được, hễ thọ sanh lần nữa lại bị 

mê mất. Cũng như do chưa gặp được pháp cậy vào Phật từ lực để vãng sanh 

ngay  trong  đời  này,  hoặc  do  tu  pháp  này,  nhưng  tự  lực  mỏng  yếu,  không 

người  giúp  đỡ,  hoặc  tuy  tự  lực  sung  túc  nhưng  lâm  chung  bị  quyến  thuộc 

lắm cách phá hoại! Do đấy, trải cả kiếp dài lâu, luân hồi sanh tử. Dẫu được 

Phật  giáo  hóa,  vẫn  y  như  cũ  uổng  mang  cái  tâm  chẳng  khác  gì  tâm  Phật, 

nhưng chẳng thể chứng được quả chân thường giống như đức Phật! Trên đã 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 33 of 340 

cô  phụ  sự  giáo  hóa  của  Phật,  dưới  phụ  bạc  tánh  linh  của  chính  mình.  Mỗi 

phen nghĩ đến, ngũ tạng37 như lửa đốt. 

Nay  may  được  nghe  đức  Như  Lai  vì  thương  xót  chúng  sanh  thuở  mạt 

kiếp  không  có  sức  đoạn  Hoặc,  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  tín  nguyện  niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  để  hết  thảy  dù  thánh  hay  phàm  đều  cùng  trong  đời 

này  vãng  sanh  Tây  Phương:  Kẻ  đã  đoạn  Hoặc  sẽ  cao  đăng  Bổ  Xứ,  kẻ  vẫn 

còn đầy dẫy phiền  não cũng dự  vào dòng thánh. Thật  là  một pháp  môn đặc 

biệt trong suốt cả một đời giáo hóa của đức Như Lai; thích hợp khắp ba căn, 

lợi căn lẫn độn căn đều thâu tóm. Trên là bậc Đẳng Giác Bồ Tát còn chẳng 

thể vượt ra ngoài [pháp môn] này được; dưới là phàm phu Ngũ Nghịch Thập 

Ác  cũng  có  thể  dự  vào  trong  số  ấy.  Vì  thế,  [pháp  môn  này]  được  mười 

phương cùng khen ngợi, chín giới cùng tuân hành. Huống hồ bọn phàm phu 

chúng ta bỏ đi pháp này thì lấy đâu để nhờ cậy? 

Gần  đây,  đời  đã  loạn  đến  cùng  cực,  thiên  tai,  nhân  họa  liên  tiếp  giáng 

xuống, vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống! Người có chánh tri kiến đều 

biết thế giới này là nơi không yên ổn, Tây Phương Cực Lạc thế giới chính là 

quê  nhà  ta  sẵn  có.  Do  vậy,  tính  kế  trở  về  nhà,  cùng  tu  Tịnh  nghiệp.  Lại  sợ 

khi  lâm chung  tự  lực  mỏng  yếu, không ai  phụ  trợ,  và bị quyến thuộc  vô tri 

phá hoại chánh niệm đến nỗi vẫn lưu lại trong thế giới này, chẳng được vãng 

sanh.  Do  vậy,  mọi  người  đề  xướng  chuyện  trợ  niệm  hòng  phụ  trợ  kẻ  lâm 

chung.  Như  các  hội  Phật  Học  ở  Thiệu  Hưng,  Dư  Diêu,  Vân  Nam,  Thượng 

Hải  hoặc  soạn  định  chương  trình,  hoặc  xiển  dương  sự  lợi  -  hại,  đều  nhằm 

mong sao người mạng chung chắc chắn được sanh về Tây Phương mới thôi! 

Tâm ấy, chuyện ấy thật đáng khâm phục! 

Cư sĩ Lý Viên Tịnh vẫn sợ [những chương trình ấy] quá giản lược, rất có 

thể  người ta chẳng  lưu ý, bèn tuyển chọn những điểm  hay  nhất của chương 

trình các nơi và các ngôn luận, lại còn chọn lọc những bài văn nêu rõ lẽ lợi - 

hại lúc lâm chung của xưa nay và những câu chuyện vãng sanh do được trợ 

niệm  gần  đây,  biên  soạn  thành  bốn  thiên.  Thiên  đầu  tiên  là  Sức  Chung 

Chương  Trình  (chương  trình  trợ  niệm  cho  kẻ  lâm  chung),  thiên  thứ  hai  là 

Sức Chung Ngôn Luận (những bàn luận về việc trợ niệm cho kẻ lâm chung), 

thiên thứ ba là Dự Tri Lợi Hại (biết sẵn những điều lợi - hại), thiên thứ tư là 

Sức Chung Thật Hiệu (hiệu quả thật sự do trợ niệm lúc lâm chung), đặt tên 

[cho  cả  tập  sách]  là  Sức  Chung  Tân  Lương  (những  hướng  dẫn  về  việc  trợ 

niệm khi lâm chung), xin Quang viết lời tựa. 

Quang  đã  ở  vào  tuổi  bảy  mươi,  học  chẳng  thành  được  gì,  trộm  sợ  một 

hơi thở ra không hít vào được sẽ lại bị luân hồi trong sáu nẻo thì khổ chẳng 

thể nào tưởng tượng được! Do vậy bèn giấu tung tích, ẩn dật lâu dài, chuyên 

tu  Tịnh  nghiệp,  ngõ  hầu chẳng đến  nỗi thường  luôn khuyên  người khác  mà 



37 Nguyên văn “ngũ nội”, tức là một danh xưng khác của Ngũ Tạng, tức tim, gan, lá lách, 

phổi, thận. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 34 of 340 

ngược  lại  chính  mình  chẳng  có  phần,  khiến  cho  kẻ  vô  tri  do  đấy  sẽ  báng 

pháp rồi đọa ác đạo. Trước lúc bế quan, nhận được thư của ông ta, lòng khôn 

ngăn cảm động, bèn nêu đại lược đại ý của pháp môn Tịnh Độ và lợi ích của 

sự trợ niệm, mong sao những người học Phật trong cõi đời ai nấy đều chú ý, 

ngõ  hầu  thỏa  thích  lớn  lao  bản  hoài  phổ  độ  chúng  sanh  của  đức  Như  Lai 

cũng  như  nhằm  để  làm  chín  muồi  cái  nhân  thù  thắng  đã  được  vun  bồi  từ 

nhiều kiếp! 



16. Lời tựa bộ Tân Biên Quán Âm Linh Cảm Lục  

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 





Quán  Thế Âm Bồ Tát thệ  nguyện rộng sâu, từ bi rộng  lớn;  vì thế, phân 

thân trong các cõi nhiều như số vi trần, tùy loại hiện hình, tầm thanh cứu khổ 

độ  thoát  chúng  sanh,  nhưng  đối  với  thế  giới  Sa  Bà,  Ngài  lại  càng  nghĩ 

thương  xót  trọn  khắp,  tha  thiết,  cứu  vớt  chẳng  sót.  Huống  chi  trong  những 

năm  gần  đây,  nhân  dân  hằng  ngày  gặp  cảnh  hoạn  nạn,  dù  muốn  trốn  tránh 

quả thật cũng không có chỗ nào để lánh mình được, mà cũng chẳng có cách 

nào trốn lánh được; bởi thế đạo nhân tâm gần đây đã bại hoại đến cùng cực! 

Ngay  như  đại  ân  sanh  thành,  nuôi  dạy  của  cha  mẹ,  vẫn  cứ  công  khai  đề 

xướng bỏ đi lòng hiếu và coi giết hại cha mẹ là chuyện đại nghĩa diệt thân! 

Người  dân  sống  trong  cõi  đời  này  chẳng  đáng  thương  ư?  Do  vậy,  phàm 

những ai có chánh tri kiến không ai chẳng nghiên cứu Phật  học, tu trì  Tịnh 

nghiệp để cầu thoát lìa đời ác Ngũ Trược này, mau được dự vào Liên Trì Hải 

Hội, ngõ hầu vĩnh viễn lìa mọi sự khổ, chỉ hưởng các sự vui. 

Trong thời thế này, Quán Thế Âm Bồ Tát đặc biệt dấy lên lòng đại từ Vô 

Duyên, vận  lòng đại bi Đồng Thể, trong đủ  mọi khổ nạn, rủ  lòng nghĩ  nhớ, 

bảo vệ, che chở. Xưng hồng danh của Ngài gặp dữ sẽ hóa lành, gặp nạn lại 

trở thành điều may mắn, làm sao kể xiết? Những sự tích Bồ Tát cảm ứng đã 

được ghi chép thấy rải rác khắp các sách. Những sách chuyên ghi chép thì có 

bộ  Quán  Âm  Từ  Lâm  Tập  của  ngài  Hoằng  Tán,  Quán  Âm  Trì  Nghiệm  Ký 

của ông Châu Khắc Phục38, Quán Âm Linh Cảm Lục của ông Vưu Tích Âm, 



38 Quán Âm Từ Lâm Tập được ngài Hoằng Tán  biên soạn vào năm  Khang Hy thứ bảy 

(1668), được đưa vào tập 149 của Vạn Tục Tạng, gồm ba quyển. Quyển Thượng trích lục 

những kinh điển trọng yếu về bổn địa của ngài Quán Âm như Bi Hoa, Quán Thế Âm Đại 

Thế Chí Thọ Ký, Đại Thừa Trang Nghiêm Bảo Vương, Thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát Tiêu 

Phục Độc Hại Đà La Ni v.v… Quyển Trung và Hạ chép 154 câu chuyện cảm ứng ở Ấn 

Độ và Trung Hoa từ đời Tấn đến đầu đời Thanh. 

Quán Âm Kinh Trì Nghiệm Ký gồm hai quyển do Châu Khắc Phục soạn vào năm Thuận 

Trị 16 (1659), còn có tên là Quán Thế Âm Kinh Chú Trì Nghiệm Ký, được xếp vào tập 

134 của Vạn Tục Tạng. Nội dung bao gồm 118 câu chuyện cảm ứng do trì chú  Đại Bi, 

xưng danh  hiệu Ngài  hay tụng trì phẩm Phổ Môn v.v… Cuối  sách  lại còn chép các  bài 

kinh như Quán Thế Âm Đại Bi Tâm Đà La Ni (do ngài Bất Không dịch), Bạch Y Đại Bi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 35 of 340 

Quán  Âm  Bổn  Tích  Tụng  của  ông  Hứa  Chỉ  Tịnh,  Quán  Âm  Linh  Nghiệm 

Kỷ  của  ông  Nhiếp  Vân  Đài,  đều  là  những  sách  do  được  thấy  nghe  rồi  bèn 

ghi lại. 

Cư sĩ Lý Viên Tịnh lại tổng hợp từ tất cả các sách [nói trên] soạn [thành 

một  tác  phẩm],  đặt  tên  là  Tân  Biên  Quán  Âm  Linh  Cảm  Lục,  có  thể  gọi  là 

tập hợp tất cả những chuyện linh cảm của đức Quán Âm, là chỗ y cứ cho hết 

thảy  những  người  tín  phụng,  trì  niệm.  Tuy  nhiên,  cần  phải  biết  vì  sao  đức 

Quán Âm có thể linh cảm như thế? Ấy là vì Ngài xoay được Tánh Nghe để 

nghe  nơi tự tánh  và chiếu soi Ngũ Uẩn đều không. Đọc bộ sách này rồi, có 

thể chí thành khẩn thiết niệm hồng danh của Quán Âm Đại Sĩ, niệm đến khi 

niệm  cực  tình  vong  thì  bản  thể  của  hết  thảy  phiền  não  ác  nghiệp  đều  là 

không,  ngó  lại  hết  thảy  cảnh  duyên  sướng  -  khổ  đều  là  chẳng  thể  được! 

Trong  cái  “chẳng  thể  được”  ấy,  chẳng  ngại  gì  hưng  lòng  Từ,  vận  lòng  Bi, 

tùy cơ tiếp dẫn, lấy tâm của đức Quán Âm làm tâm mình, lấy sự nghiệp của 

đức  Quán  Âm  làm  sự  nghiệp  của  mình,  làm  cho  khắp  hết  thảy  chúng  sanh 

đang  chịu  khổ  cùng  được  gội  ân  trạch  của  đức  Quán  Thế  Âm  để  rồi  trong 

đời vị lai sẽ cùng hành đạo Quán Thế Âm xoay vần cứu độ vậy! 



17. Lời tựa cho Địa Tạng Bồ Tát Bổn Tích Linh Cảm Lục  

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 





Địa Tạng Bồ Tát thệ nguyện rộng sâu, tuy đã chứng cùng tột pháp tánh 

từ lâu, nhưng vẫn chẳng trụ Tịch Quang, chẳng chứng Phật quả, do lòng đại 

từ bi tùy  loại  hiện thân độ thoát  hữu tình trọn khắp các cõi nước nhiều  như 

số  vi  trần.  Ngài  lại  còn  thường  ở  trong  chốn  u  minh  nhằm  cứu  bạt  chúng 

sanh  tội  khổ  cực  nặng  trong  địa  ngục.  Do  Bồ  Tát  xưa  kia  từng  phát  đại 

nguyện:   “Chúng  sanh  độ  tận  phương  chứng  Bồ  Đề,  địa  ngục  vị  không  thệ 

 bất thành Phật”  (Chúng sanh độ hết mới chứng Bồ Đề; địa ngục chưa trống 

không, thề chẳng thành Phật). Ấy là vì tâm tánh của chúng sanh và tâm tánh 

của Phật chẳng hai; do mê muội nên đối với chân thường lầm sanh mê hoặc, 

khởi  tham  -  sân  -  si,  tạo  giết  -  trộm  -  dâm  đến  nỗi  luân  hồi  lục  đạo,  trọn 

chẳng  có  thuở  thoát  ra.  Lúc  sanh  vào  trời  người  thì  ít,  khi  đọa  tam  đồ  lại 

nhiều!  Bồ  Tát  riêng  rủ  lòng  từ  mẫn,  nhiều  cách  cứu  vớt,  mong  sao  chúng 

sanh sẽ bỏ vọng về với chân, trừ mê, được ngộ, để khôi phục lại Chân Như 

Phật Tánh sẵn có mới thôi. Ví như bảo châu Ma Ni39 vô giá, rớt trong nhà xí, 



Ngũ Ấn Tâm Đà La Ni Kinh, Lễ Quán Âm Văn và một chương sách giải trừ những điều 

ngoa truyền về đức Quán Âm. 

39 Ma Ni (Mani) gọi đủ là Chân Đà Ma Ni (Cintāmani), còn được phiên âm là Chấn Đà 

Mạt Ni, dịch nghĩa là Như Ý Bảo Châu, Như Ý Châu, hoặc Như Ý Ma Ni, Vô Giá Bảo, 

đều  có  nghĩa  là  một  viên  ngọc  quý  có  thể  thỏa mãn  mọi  ước  vọng.  Kinh  luận  chép  có 

nhiều loại Ma Ni, chẳng hạn như Đại Tỳ Bà Sa Luận nói có 102 loại Ma Ni như Quang 

Minh Ma Ni, Thanh Thủy Ma Ni, Phương Đẳng Ma Ni, Nguyệt Tràng Ma Ni, Diệu Tạng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 36 of 340 

kẻ ngu coi như đồ dơ, chẳng thèm mến tiếc! Người trí biết là bảo châu vô giá, 

vào nhà xí nhặt lấy, gột trừ phân dơ, dùng nước thơm gột rửa, treo trên tràng 

cao, tỏa sáng chiếu trời soi đất, mưa ra khắp đủ  mọi thứ báu. Tâm tánh của 

chúng sanh cũng giống như vậy, tuy còn mê muội tạo nghiệp, đọa lạc trong 

ác  đạo,  nhưng  Chân  Như  Phật  Tánh  sẵn  có  vẫn  trạm  tịch  thường  hằng,  bất 

sanh,  bất  diệt,  trọn  chẳng  có  tướng  biến  đổi,  tổn  thất.  Vì  thế,  bất  luận  kẻ 

nghiệp nặng tội sâu đến đâu, tâm Bồ Tát trọn chẳng có một niệm vứt bỏ, đối 

với  chúng  sanh  khổ  sở  nhất  càng  riêng  rủ  lòng  thương  xót  hơn,  gấp  gáp 

muốn độ thoát hơn. 

Cư sĩ Lý Viên Tịnh cảm lòng từ bi của Bồ Tát, tiếc cho chúng sanh mê 

muội,  do  vậy  bèn  dùng  thể  văn  Bạch  Thoại,  biên  soạn  trình  bày  những 

chuyện  thuộc  về  mặt  Bổn  lẫn  mặt  Tích  của  Bồ  Tát.  Lại  sao  lục  mười  tám 

chương  sự  tích  cảm  ứng  của  Ngài  từ  Tục  Tạng  của  Nhật  Bản,  cho  ấn  hành 

lưu thông, mong sao hết thảy hữu tình đều biết Bồ Tát từ vô lượng kiếp đến 

nay khởi lòng Từ, vận lòng Bi, ngõ hầu hết thảy chúng sanh được thoát khỏi 

sanh  tử,  chứng  được  Phật  tánh  vốn  có.  Từ  đấy,  chúng  sanh  đều  quy  mạng, 

cung  kính,  cúng  dường,  xưng  niệm  hồng  danh  để  được  nương  cậy,  được 

thoát  khỏi  cõi  Ngũ  Trược  này,  sanh  sang  cõi  sen  chín  phẩm  kia,  trên  cầu 

Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh, lấy tâm Bồ Tát làm tâm của chính mình, 

lấy sự  nghiệp của Bồ Tát  làm sự  nghiệp của chính  mình,  ngõ  hầu chẳng cô 

phụ  sự  giáo  hóa  của  đức  Phật,  chẳng  phụ  bạc  tánh  linh  của  chính  mình  mà 

thôi. Do vậy, tôi bèn viết duyên khởi để thưa với những bậc thông sáng mai 

sau vậy. 



18. Lời tựa sách Quán Âm Cảm Ứng Khóa  

 



Tâm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nghĩ  thương  chúng  sanh,  chẳng  thể  dùng 

ngôn ngữ để hình dung được! Dẫu lấy trời đất, cha mẹ, vẫn chưa đủ để sánh 

ví  chút  phần!  Làm  cho  kẻ  thiện  căn  chưa  gieo,  chưa  chín  muồi,  chưa  độ 

thoát, liền gieo, liền chín muồi, liền độ thoát. Nên dùng thân nào để độ được, 

bèn  hiện  thân  ấy  để  thuyết  pháp.  Ví  như  mặt  trời  rạng  rỡ  giữa  ban  ngày, 

muôn  vật  đều  được  chiếu  tỏ.  Xuân  về  trên  lãnh  thổ  vua  Vũ,  trăm  loài  thảo 

mộc  đều  được  sanh  thành.  Có  cảm  liền  thông,  không  chuyện  mưu  cầu  gì 

chẳng ứng. Ấy là vì Bồ Tát vô tâm, lấy tâm chúng sanh làm tâm [của chính 

Ngài], nên hễ khắp pháp giới cảm, liền ứng khắp pháp giới, đều đáp ứng tâm 

niệm của họ trọn chẳng sai biệt. Quán Âm Cảm Ứng Khóa40 là phương tiện 



Ma  Ni,  Đại  Đăng  Ma  Ni  v.v…  Đại  Phương  Đẳng  Đại  Tập  Kinh  nêu  tên  của  bốn  mươi 

bảy  loại Ma Ni  như Tỳ Lăng Già  Ma Ni, Phạm  Thiên Quang Tràng Ma Ni  v.v… Pháp 

tướng Thiên Thủ Thiên Nhãn của đức Quán Âm cũng cầm hai viên Ma Ni: Nhật Tinh Ma 

Ni và Nguyệt Tinh Ma Ni. 

40 Quán Âm Cảm Ứng Khóa là tên gọi khác của Quán Âm Linh Thiêm, tức Xăm Quán 

Âm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 37 of 340 

mầu  nhiệm  lớn  lao  thuận  theo  thói  đời  để  bói  tốt  -  xấu  ngõ  hầu  cùng  gieo 

thiện căn. Phàm những người xem bói đều phải xưng niệm danh hiệu Bồ Tát. 

Như trẻ nhỏ bị bệnh chẳng chịu uống thuốc, bèn bôi thuốc lên vú, thì trẻ nhỏ 

không  uống  thuốc  mà  vẫn  uống  thuốc41.  Danh  hiệu  của  Bồ  Tát  như  Phản 

Hồn Hương, nếu được thấy nghe, túc nghiệp tự tiêu, túc thiện (sự lành trong 

đời trước) sẽ tự sanh, dần dần cho đến trên là noi theo chí hướng, sự nghiệp 

của  đức  Quán  Âm,  rốt  ráo  tự  lợi  -  lợi  tha  nơi  vô  ký.  Sách  này  do  cư  sĩ  Từ 

Tích  Dư  và  phu  nhân  tìm  được  cổ  bản  thuộc  đời  Minh  trước  kia,  đem  in 

thạch ấn một ngàn quyển để kết Tịnh duyên. Tôi bèn lược thuật ý nghĩa Bồ 

Tát hành lòng Từ như vậy đó. 

 

19. Lời tựa cho bộ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục  

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Pháp  môn  Tịnh  Độ  rộng  lớn  như  pháp  giới,  rốt  ráo  như  hư  không.  Hết 

thảy các pháp môn không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này, hết thảy 


các  hạnh  môn  không  môn  nào  chẳng  trở  về  pháp  giới  này.  Người  thiên  tư 

thông  minh  thường  vì  [tưởng  lầm  pháp  này]  sự  giản  dị,  lý  tầm  thường  nên 

chẳng bỏ công xét kỹ, chẳng những chính mình không tu tập, lại còn thốt lời 

bàn  luận,  ngăn  trở,  phá  hoại,  bài  xích  người  khác  tu  trì,  nhằm  tỏ  vẻ  chính 

mình cao minh. Điều này đúng là  “biến quán lục hợp nhi bất kiến lai mao”  

(thấy  trọn  vũ  trụ  nhưng  chẳng  thấy  được  sợi  lông  nơi  khóe  mắt),  biết  trọn 

các pháp nhưng chẳng biết chính mình thế trí biện thông, tự coi mình Tông - 

Giáo đều thông, đức Phật gọi [kẻ ấy] là kẻ đáng thương xót! Họ chẳng nghĩ 

chỗ quy tông của kinh Hoa Nghiêm là cầu sanh Tịnh Độ. Văn Thù, Phổ Hiền 

thảy đều phát nguyện vãng sanh. Những vị ấy là người như thế nào, chuyện 

ấy là chuyện như thế nào? Dẫu bọn ta có hiểu được chút giáo nghĩa, nhưng 

Phiền  Hoặc chưa đoạn, sanh tử chưa  giải  quyết  xong,  hễ trải qua  một phen 

biến đổi sanh sang kiếp sau, há có thể chẳng mê mất được ư? Chén bát chưa 

nung,  gặp  mưa  liền  rã.  Nguyên  do  đức  Như  Lai  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn 

Tịnh  Độ  này  là  nhằm  làm  cho  thượng  thánh  hạ  phàm  đều  cùng  thoát  được 

sanh  tử  ngay  trong  đời  này.  Huống  chi  hai  vị  Đại  Sĩ  kia  thành  Phật  đã  lâu, 

thị  hiện  thuộc  địa  vị  Đẳng  Giác,  lấy  thân  làm  gương  cho  kẻ  khác  phát 

nguyện cầu sanh; ta là hạng người nào mà dám chống đối các vị ấy? 

Nghĩ kỹ như thế, chắc chắn sẽ nhanh nhảu thay đổi, tuân theo giáo huấn 

phổ  độ  thánh  -  phàm  của  đức  Như  Lai,  noi  theo  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã 

Minh,  Long  Thọ,  Viễn  Công,  Trí  Giả,  Thiện  Đạo,  Vĩnh  Minh  v.v…  các  vị 

đại  Bồ  Tát,  Tổ  Sư  mà  nhất  trí  tiến  hành,  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi 

hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, ngõ hầu viên mãn Phật quả, 

làm bậc đại trượng phu rốt ráo. Ai chịu cam lòng nhường đại lợi ích này cho 



41 Đây là một ví dụ được nói trong kinh Niết Bàn nhằm diễn tả phương tiện độ sanh thiện 

xảo của hàng đại Bồ Tát. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 38 of 340 

người  khác,  rồi  tự  mình  ở  yên  trong  nhà  lửa  tam  giới,  thường  bị  thiêu  đốt 

vậy thay? Từ khi đại pháp được truyền sang phương Đông, người đích thân 

chứng  được  tam-muội,  đắc  đạo,  vãng  sanh  trong  hiện  đời  và  kẻ  đầy  dẫy 

Phiền Hoặc cậy vào Phật từ lực được đới nghiệp vãng sanh kể sao cho xiết? 

Trong thời Càn Long đời Thanh, cư sĩ Bành Tế Thanh sai cháu trai là Hy 

Tốc  tập  hợp,  sao  lục  những  câu  chuyện  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  đầu  tiên  thuật 

chuyện Phật Di Đà nhằm chỉ rõ đấng giáo chủ lập ra pháp môn này. Kế đến 

là  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  v.v…  nhằm  tỏ  rõ  thánh  chúng 

xiển  dương  pháp  môn  này.  Tiếp  đó  là  tỳ-kheo  tăng  ni,  vua  chúa,  quan  lại, 

thường dân, nữ nhân, các loài vật vãng sanh, nhằm kể ra tứ chúng vãng sanh 

Tịnh Độ, tổng cộng hơn năm trăm người, đặt tên là Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. 

Đấy  chính  là  bộ  Sơ  Biên.  Trong  số  ấy,  dù  thánh  hay  phàm,  dù  trí  hay  ngu, 

đều cùng vào trong biển đại thệ nguyện của đức Như Lai, rồi dần dần chứng 

được sự vui sướng trong cõi Thường Tịch Quang. Nhìn từ chỗ này, biết pháp 

môn Tịnh Độ dường như biển cả dung nạp khắp mọi dòng chảy, cũng giống 

như thái hư bao hàm khắp vạn tượng. Chúng sanh trọn khắp pháp giới không 

một ai chẳng được nhiếp vào đây! Các pháp trong khắp cả pháp giới đều do 

pháp môn này mà đắc Thật Tế, bởi nó là pháp môn đặc biệt trong cả một đời 

giáo hóa của đức Như Lai, là đạo tổng trì trọng yếu của tam thế chư Phật. 

Đến cuối  niên  hiệu Đạo Quang, cư sĩ  Liên Quy  Hồ Đĩnh tập hợp [hành 

trạng  của]  những  vị  vãng  sanh  sau  thời  Càn  Long  được  hơn  một  trăm  mấy 

chục người, [soạn thành sách] đặt tên là Tịnh Độ Thánh Hiền Lục Tục Biên. 

Vào đời Hàm Phong - Đồng Trị, giặc giã tràn lan, người đề xướng ít ỏi, gần 

như quạnh quẽ. Gần đây, thế đạo nhân tâm ngày càng đi xuống, phàm những 

ai có con mắt thông suốt, mang lòng cứu đời, không ai chẳng đề xướng nhân 

quả báo ứng và pháp tín nguyện niệm Phật. Người có chánh tri kiến, không 

ai chẳng thuận theo chiều  gió. Vì thế, trong  mấy chục năm qua,  lại tập hợp 

được  [chuyện  vãng  sanh  của]  hơn  hai  trăm  người  nữa,  đặt  tên  là  Tịnh  Độ 

Thánh Hiền Lục Tam Biên. Bản thảo này do thầy Đức Sâm biên tập, nay đã 

sắp chữ xong. Vì thế, tôi thuật duyên khởi. 

Khi  xưa  không  có  thuyền  máy,  xe  lửa,  bưu  cục,  tòa  báo,  tuy  từng  địa 

phương ở sát cạnh nhau nhưng thường chẳng hay biết, cho nên thời cổ pháp 

đạo hưng thạnh  lớn  lao, nhưng số  người  vãng sanh được ghi chép  lại trong 

một ngàn  mấy trăm  năm chỉ được  mấy trăm  người  mà thôi! Một là vì thiếu 

ghi  chép,  hai  là  vì  sách  vở  xưa  thất  lạc.  Nếu  mọi  chuyện  đều  tiện  lợi  như 

ngày nay, dẫu cả mấy chục vạn vẫn là chưa nhiều. Người đọc chớ nên đem 

xưa để luận nay, nghĩ chưa chắc đã đều là chuyện thật; mà cũng đừng dùng 

nay luận xưa, cho là pháp [khi xưa] chẳng hưng thịnh lớn lao! Hãy thử nghĩ 

ngài  Thiện  Đạo  ở  Trường  An,  ngài  Thiếu  Khang  tại  Tân  Định,  tiếng  niệm 

Phật vang khắp nẻo đường, những người vãng sanh đương nhiên chẳng phải 

chỉ có trăm ngàn vạn ức! Nay thì xa cách ngàn dặm, sáng vừa gởi đi, tối đã 

đến,  lại  thêm  bưu  điện,  báo  chí;  vì  thế,  tuy  ngoài  ngàn  dặm  thảy  đều  biết 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 39 of 340 

được liền. Nhưng vẫn còn nhiều người [vãng sanh] chưa được ghi chép, nếu 

mỗi chuyện đều chép, quả thật còn nhiều hơn thế nữa! Nguyện người trong 

khắp cõi đời, ai nấy đều lấy giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng 

tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành  làm  nền 

tảng, lấy “thật sự vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, tín nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương” để tu trì, thì sống sẽ là bầu bạn của thánh hiền, thác sẽ vào cõi 

nước  của  Như  Lai,  lợi  ích  ấy  nếu  chẳng  phải  là  Phật  sẽ  không  thể  nào  biết 

được! Nguyện khắp những ai thấy nghe đều gắng công! 

 

20. Lời tựa cho sách Trùng Đính Tây Phương Công Cứ  

(năm Dân Quốc 19 - 1930) 





Sách  Tây Phương Công Cứ  lưu truyền trong cõi đời đã  lâu; tuyển chọn 

sao  lục  những  ngôn  luận  hoặc  tỉ  mỉ  hoặc  giản  lược  khác  nhau.  Có  bản  xếp 

kinh Di Đà, chú Vãng  Sanh  vào đầu sách, cũng có bản chẳng chép. Nhưng 

bên trong có  in  hình  Tam Thánh, đài sen  chín phẩm, trên đài sen có  những 

vòng tròn để người [niệm Phật] chấm vào đấy hòng ghi nhớ số [câu đã niệm] 

thì [các bản in] đều giống nhau. Đa số các bản in, với mỗi đài sen thuộc chín 

phẩm đều vẽ một tượng Phật. Tiếp đó, chọn lọc những khai thị thiết yếu xưa 

nay và những sự tích rõ ràng, ngõ hầu người đọc sanh lòng tín nguyện quyết 

định, chắc chắn nhờ vào đó để vãng sanh. Dụng ý sâu đậm, chu đáo làm sao, 

nhưng  do  niệm  xong,  hoặc  [do  người  niệm]  đã  khuất,  bèn  đốt  đi,  thật  cảm 

thấy mắc lỗi hủy hoại kinh tượng. Một cuốn sách tốt đẹp lợi người rốt cuộc 

bị  phó  cho  ngọn  lửa,  chẳng  những  uổng  phí  một  món  vật  quý  báu,  lại  còn 

chẳng thể lợi lạc rộng khắp. Nếu giữ lại để truyền cho đời sau thì do khuyên 

chấm đen đúa, lem luốc, khó gợi hứng thú cho người đọc được. Suy đi nghĩ 

lại, thật khó thể nào thích hợp! 



Bạn tôi là Dật Nhân sắp xếp nội dung sách lại theo một thứ tự khác: Đầu 

tiên  là  kinh,  chú,  nghi  thức  niệm  Phật.  Kế  đến  liệt  kê  các  khai  thị  rõ  ràng, 

rộng rãi, giản dị, gần gũi từ xưa đến nay, rồi lại chú trọng đến cách thức trợ 

niệm khi lâm chung, ngõ hầu chẳng đến nỗi công lao [niệm Phật] sắp thành 

công lại bị quyến thuộc vô tri phá hoại. Tiếp đó là những giải thích đại lược 

về Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện, Tứ Đế, Tứ Liệu Giản và  một trăm bài 

ca tụng Phật hiệu để cho người sơ phát tâm biết đại lược ý nghĩa. Tu chỉnh 

thành  một  bản  hòng  giữ  lại  đọc  vĩnh  viễn.  Cách  thức  dùng  chín  phẩm  [đài 

sen] để  ghi  nhớ số [câu đã  niệm] được  in riêng thành  một quyển, kèm theo 

cuốn chánh để giúp hành giả nhớ số rồi thiêu đi trong tương lai. Cách này rất 

hay, bèn cho ấn hành để biếu tặng rộng rãi, mong sao hết thảy những người 

cùng hàng đều được vãng sanh. 

Phải  biết  lợi  ích  của  [pháp  môn]  Tịnh  Độ  nếu  chẳng  phải  là  Phật  sẽ 

không thể biết được! Do vậy, trong hội Hoa Nghiêm, những vị [Bồ Tát] sau 

khi đã chứng Đẳng Giác vẫn dùng  mười đại nguyện vương hồi hướng vãng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 40 of 340 

sanh. Trong Quán Kinh, [kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác] lúc sắp đọa A Tỳ, niệm 

chưa  đủ  mười  tiếng  liền  dự  vào  chín  phẩm,  quả  thật  có  thể  nói  là  mười 

phương  tam  thế  hết  thảy  Như  Lai,  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng 

sanh, không  vị  nào chẳng bắt đầu bằng pháp này  và  đến cuối cùng  quy kết 

về  pháp  này!  Nguyện  khắp  những  người  cùng  hàng  ai  nấy  đều  sanh  chánh 

tín. 



21. Lời tựa cho bộ Phổ Đà Lạc Già Tân Chí  

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Hết thảy các pháp thế gian, xuất thế gian, đều do thời tiết nhân duyên mà 

phát  khởi.  Vì  thế,  cổ  đức  nói:   “Thời  tiết  nhược  chí,  kỳ  lý  tự  chương”   (Nếu 

đến  thời  tiết,  lý  sẽ  tự  được  tỏ  rõ),  thật  là  đúng  lắm!  Quang  vì  tầm  thường, 

kém  cỏi,  trăm  chuyện  chẳng  làm  được  một  chuyện  nào,  ăn  bám  chùa  Pháp 

Vũ  núi  Phổ  Đà  ba  mươi  hai  năm.  Trước  kia  đọc  Phổ  Đà  Chí,  thấy  những 

điều được ghi chép đều là chuyện đạo tràng hưng - suy và những chuyện tầm 

thường giống như vậy; còn đối với sự lý Bổn - Tích trong các kiếp xưa của 

Quán Âm Đại Sĩ và nhân duyên cảm ứng nơi phương này thảy đều thiếu sót, 

sơ sài, khôn ngăn người ta phải thở dài! 

Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), ba vị cư sĩ Vương Thái Thần, Châu Hiếu 

Hoài,  Trần  Tích  Châu  tới  núi  thăm  viếng.  Ông  Vương  và  ông  Châu  nói: 

“Phổ Đà  là thánh địa  đạo tràng của Quán  Âm  Đại Sĩ, trong  nước  lẫn  ngoài 

nước đều kính ngưỡng, cớ sao dẹp bỏ giảng tòa đã lâu, nỡ để cho pháp đạo 

tịch  mịch  vậy?  Xin  thầy  hãy  phát  tâm  giảng  kinh,  chúng  con  sẽ  lo  liệu  chi 

dụng đầy đủ”. Quang viện cớ kém cỏi cực lực chối từ. Ông Tích Châu  liền 

nói: “Bộ Sơn Chí chưa được tu chỉnh đã lâu, bản in đã mờ mịt rồi, nếu thầy 

chịu sửa chữa, con sẽ cho khắc in”. Quang nói:  

- Chuyện ấy nào phải dễ dàng! Nếu theo như lệ cũ thì bậc văn nhân mới 

có thể làm được. Nếu đem sự tu chứng về mặt Bổn lẫn mặt Tích của Đại Sĩ 

trong những kiếp xưa và sự tích cảm ứng nơi phương này mỗi mỗi đều lược 

thuật những nét chánh yếu khiến cho người đọc đều biết ân Đại Sĩ trọn khắp 

các  cõi  nước  số  lượng  nhiều  như  cát,  lòng  Từ  cứu  vớt  không  ngằn  mé;  từ 

đấy  phát  khởi  chánh  tín,  thân  lẫn  tâm  đều  quy  y  thì  gần  là  được  hưởng 

phước  trong  cõi  trời  người,  xa  là  chứng  quả  Bồ  Đề.  Nếu  không  đọc  trọn 

khắp Đại Tạng, tham khảo trọn khắp các sách sẽ không thể [làm được]. Nếu 

chẳng  tỏ  rõ  các  sự  lý  cảm  ứng  về  mặt  Bổn  lẫn  mặt  Tích  của  Đại  Sĩ  sẽ  trở 

thành bỏ chủ trọng khách, bỏ gốc lấy ngọn, có khác gì những sơn kinh thủy 

chí42 tầm thường đâu?  Làm sao có thể tỏ rõ Phổ Đà chính  là đạo tràng ứng 

hóa của Đại Sĩ, lại làm sao có thể tỏ rõ Đại Sĩ chính là cha mẹ đại từ bi của 

chúng sanh trong pháp giới, có nhân duyên sâu đậm nhất đối với chúng sanh 



42 Sơn kinh thủy chí: những sách ghi chép về đặc điểm, lịch sử sông, núi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 41 of 340 

cõi  Sa  Bà?  Nhưng  Quang  do  túc  nghiệp,  đến  nỗi  tâm  không  hiểu  biết,  mắt 

gần như lòa, vẫn cần phải sám hối một hai năm, đợi khi nghiệp tiêu trí rạng, 

chướng hết, mắt sáng, sẽ chẳng tiếc thân mạng, gắng sức thành tựu. Nếu như 

nghiệp  nặng,  chẳng  thể  cảm  ứng,  trừ  khử  được  nghiệp  chướng,  thì  sẽ  qua 

Giang Tây, cầu cư sĩ Lê Đoan Phủ thay tôi lo liệu công việc này. Vị ấy học 

thông suốt cả Nho lẫn Thích, văn chương hơn người, ắt sẽ có thể nêu tỏ tấm 

lòng, sự tích từ bi của Đại Sĩ được! 

Năm  sau,  cư  sĩ  Từ  Úy  Như  đem  Văn  Sao  ấn  hành,  khiến  cho  những 

người  không  suy  xét  tường  tận,  tưởng  lầm  Quang  là  tri  thức,  từ  đấy  thư  từ 

qua  lại,  hằng  ngày  chẳng  rảnh  rỗi!  Giữa  Xuân  năm  Dân  Quốc  thứ  tám 

(1919), ông Đoan Phủ quy Tây, cái tâm đã phát trước kia rốt cuộc trở thành 

lời  nói  xuông!  Mùa  Xuân  năm  Dân  Quốc  11  (1922),  Tri  Sự43 huyện  Định 

Hải  là  ông  Đào  Tại  Đông  lên  núi,  nói:  “Sơn  Chí  lưu  thông  sẽ  khiến  cho 

người ta do  tin tưởng, đổi dữ  hướng  lành,  bỏ  vọng  về  với chân, quả thật  là 

nhiệm  vụ  trọng  yếu  căn  bản  để  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm,  hãy  nên  gấp  rút 

sửa chữa, tu chỉnh”. Do ông Đào tâm hộ pháp tha thiết, lòng cứu thế ân cần, 

Quang  liền  cậy  chủ  nhân  hai  chùa  Phổ  Tế,  Pháp  Vũ  khẩn  khoản  thỉnh  ông 

Đào đích thân đảm nhiệm chuyện ấy. Ông Đào do việc công chẳng rảnh rỗi, 

bèn  ủy  thác  một  vị  hương  thân  trong  vùng  là  ông  Vương  Nhã  Tam  đảm 

nhiệm.  Hết  thảy  sự  việc  cần  thiết  thì  bên  ngoài  có  ông  Đào,  trong  núi  có 

[hòa thượng] Khai Như đã về hưu44 châm chước lo  liệu. Do không  rảnh rỗi 

nên  Quang  trọn  chẳng  hề  hỏi  đến.  Năm  sau,  ông  Đào  được  thăng  chức  lên 

huyện Hàng, nhưng vẫn thư từ qua lại, bàn soạn, lo liệu mọi sự. Nếu chẳng 

phải là do đời trước đã nhận sự phó chúc của Đại Sĩ, há có thể được như thế 

chăng? 

Thoạt đầu vừa bàn bạc về chuyện tu chỉnh Sơn Chí xong, chưa đầy một 

tháng, cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh ở Bành Trạch tỉnh Giang Tây đến thăm, vừa gặp 

mặt  đã  trở  thành  bạn  thiết.  Quang  thuật  lại  nỗi  niềm  trước  kia,  rồi  đem 

chuyện soạn Đại  Sĩ Tụng  gởi  gắm, ông ta  liền  nhận  lời. Nếu không phải  là 

Đại Sĩ thầm rủ lòng gia hộ, há có dịp gặp gỡ như vậy hay chăng? Ông Hứa 

bèn tra duyệt, sưu tập trong khắp kinh tạng  và các sách vở,  mất cả hai năm 

mới  hoàn  thành  bản  thảo,  soạn  ra  lời  văn  ca  tụng  gần  đến  hai  vạn  chữ,  lại 

còn chú thích ý nghĩa liền ngay sau đó để người đọc đều biết rõ nguyên do. 

Lại còn trích lục các kinh để làm chứng cớ rõ ràng. Lời văn ca tụng gồm ba 

quyển, kinh  văn  trích dẫn để  làm chứng  gồm  một quyển, tổng cộng  hơn  ba 

trăm bảy mươi trang, gởi tới [Phổ Đà] vào đầu Hạ. Ý nghĩa bài tụng đã được 

trình bày trong lời tựa của ông Hứa, ở đây không nhắc lại nữa. 



43 Vào đầu thời Dân Quốc, chánh quyền đổi chức vụ Tri Châu, Tri Huyện thành Tri Sự, 

nhưng chức trách vẫn là người đứng đầu ngành hành chánh một huyện. 

44 Nguyên văn là “thoái cư”, tức là đã từng làm Trụ Trì, rồi nại cớ tuổi già xin thôi, không 

làm Trụ Trì nữa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 42 of 340 

Thoạt  đầu,  Quang  muốn  đặt  cuốn  này  vào  đầu  bộ  Sơn  Chí,  nay  vì  số 

quyển quá nhiều, bèn cho lưu hành riêng ngõ hầu được lưu truyền rộng khắp 

trong thiên  hạ đời sau. Nếu  in chung  với Sơn Chí sẽ khó thể  lưu  hành rộng 

rãi được! (Về sau, ông Đào thấy tụng văn cao trỗi, tuyệt diệu, bảo phải đặt vào đầu bộ 

Sơn Chí, bèn lược bớt lời chú thích và các dẫn chứng từ kinh điển, chỉ sao lục chánh văn, 

gộp chung thành  một quyển, đặt tên  là Bổn Tích  Môn, tức quyển thứ  nhất [của bộ Sơn 

Chí]). Nhưng Đại Sĩ từ vô lượng kiếp đến nay, phân thân trong các cõi nước 

số nhiều như vi trần, cảm ứng dù Bổn hay Tích nếu không phải là đức Phật 

sẽ chẳng thể biết được! Mấy quyển tụng ấy bất quá là một hạt bụi trong đại 

địa,  là  một  giọt  nước trong biển cả, để kẻ chẳng biết đến  lòng đại từ bi sâu 

xa  của  Đại  Sĩ  sẽ  tạm  biết  đại  khái!  Từ  đấy  sẽ  thẹn  thùng,  xấu  hổ,  hào  khí 

bừng bừng nói:  

- Cái tâm của chúng ta và tâm Đại Sĩ không hai, không khác, nhưng Đại 

Sĩ viên thành Phật đạo đã trải kiếp lâu xa, lại do Bi tâm vô tận chẳng lìa cõi 

Tịch Quang, hiện hình trong chín giới, hiện khắp các sắc thân độ thoát chúng 

sanh.  Chúng  ta  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  luân  hồi  sáu  nẻo,  những  kẻ  được 

nhờ ơn Bồ Tát đích thân dẹp khổ ban vui, chẳng biết là bao nhiêu? Mãi cho 

đến ngày nay, ta vẫn còn là phàm phu, trên đã phụ bạc ân sâu Đại Sĩ cứu vớt, 

dưới  ruồng  rẫy  Phật  Tánh  sẵn  có  của  chính  mình.  Lặng  im  suy  nghĩ,  há 

chẳng  thẹn  đến  chết  ư?  Ngài  đã  là  trượng  phu,  ta  cũng  thế,  chẳng  nên  tự 

khinh rồi lùi bước, thua sụt. 

Do  vậy,  chuyển  phàm  tình  để  dõi  theo  dấu  thánh,  đánh  đổ  lòng  ham 

muốn xằng bậy của chính  mình để khôi phục lễ nghĩa, dứt lòng tà, giữ lòng 

thành,  sốt  sắng  làm  các  điều  lành  thế  gian,  kiêm  tu  Tịnh  nghiệp.  Lâu  ngày 

chầy  tháng  sẽ  cùng  được  biến  đổi.  Bậc  thượng  sẽ  liền  có  thể  đoạn  Hoặc 

chứng Chân, liễu sanh thoát tử ngay trong đời này; bậc hạ đến khi lâm chung, 

sẽ  nương  vào  Phật  từ  lực,  vãng  sanh  Tây  Phương.  Được  như  thế  thì  ai  nấy 

đều  giữ  vẹn  lễ  nghĩa, ai  nấy biết  nhân quả, tự  nhiên can qua  vĩnh  viễn dứt, 

nhân họa vĩnh viễn diệt, mưa nắng đúng thời, quyến thuộc trời thường giáng 

xuống.  Nhiệm  vụ  căn  bản  trọng  yếu  để  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm  như  ông 

Đào đã nói có phải là đấy hay chăng? Nguyện cho người thấy, kẻ nghe đều 

cùng  phát  tâm  ngưỡng  mộ  Đại  Sĩ,  gắng  sức  tu  tập,  may  mắn  vô  cùng!  Tán 

rằng:  



 Quán Âm thệ nguyện diệu nan tư, 

  

 Phó cảm ứng cơ bất thất thời, 

  

 Cứu khổ tầm thanh từ hấp thiết, 

  

 Hiện thân thuyết pháp nguyệt ấn trì, 

  

 Trần sát quốc trung hàm sự tế, 

  

 Sa Bà giới nội cánh thùy từ, 

  

 Thâm ân cùng kiếp mạc năng tán, 

  

 Ký mẫn quần manh phổ hộ trì. 



(Quán Âm thệ nguyện diệu khôn lường, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 43 of 340 



Cảm ứng tùy cơ há trễ tràng, 



Cứu khổ tầm thanh: từ hút sắt45, 



Hiện thân thuyết pháp: nước in trăng, 



Cứu vớt muôn sự trần sát cõi  



Sa Bà càng nặng tấm lòng Từ, 



Ân sâu hết kiếp khen sao trọn, 



Che chở quần manh khắp xót thương)  



22. Lời tựa cho bản tu chỉnh Thanh Lương Sơn Chí  

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Văn Thù Bồ Tát đạo chứng Nhất Chân, đức vượt trỗi Thập Địa, nhập bí 

tạng Tam Đức, thường trụ trong Tịch Quang, nhưng do lòng cứu khổ ân cần, 

niệm độ sanh thiết tha, nên chẳng lìa cõi Tịch Quang, hiện thân trong các cõi 

nhiều như số vi trần, đủ  mọi phương tiện độ thoát chúng sanh. Ngài là thầy 

của bảy đức Phật, là mẹ của các Bồ Tát, đấy vẫn là những sự thuộc về Tích 

Môn. Luận về Bổn Địa, nếu chẳng phải là đức Phật sẽ không thể biết được. 

Dù trọn hết các cõi nhiều như số vi trần trong một cõi nước, không cõi nào 

Ngài  chẳng  trụ,  nhưng  phàm  phu  chướng  nặng  không  cách  nào  biết  được 

diệu  dụng,  chiêm  ngưỡng  pháp  phạm  (khuôn  mẫu  về  đạo  pháp)!  Vì  thế, 

chẳng  thể  không  vì  kẻ  sơ  cơ  bày  ra  một  cuộc  đất  ứng  hóa  để  họ  có  chỗ 

hướng  về hòng  gieo thiện căn  xuất thế. Do vậy, từ  xưa đến  nay, Ngài cùng 

với  một  vạn  Bồ  Tát  thường  trụ  tại  núi  báu  Thanh  Lương,  diễn  thuyết  đạo 

Nhất Thật, đồng thời thị hiện đủ mọi thứ biến hóa thần dị chẳng thể nghĩ bàn, 

khiến  cho  kẻ  thiện  căn  chín  muồi  liền  chứng  chân  thường,  kẻ  chưa  chín 

muồi do đó sẽ được tăng trưởng. 

Phải  biết:  Bồ  Tát  chẳng  dấy  niệm  mà  tùy  cơ  thị  hiện  thuyết  pháp,  trọn 

chẳng khác biệt gì! Như vầng trăng giữa trời, in bóng trong các chỗ có nước. 

Chẳng những sông to rạch lớn mỗi nơi đều hiện một vầng trăng, ngay cả một 

chước46, một giọt cũng đều hiện một vầng trăng. Vầng trăng trong sông rạch, 

một  người  nhìn  vào  chỉ  thấy  một  vầng  trăng;  trăm  ngàn  vạn  người  ở  trăm 

ngàn vạn nơi nhìn vào, ai nấy cũng đều thấy một vầng trăng. Nếu con người 

đi  qua  phía  Đông,  trăng  cũng  theo  sang  Đông.  Nếu  ai  đi  sang  Tây,  trăng 

cũng theo sang Tây. Nếu con người đứng yên, trăng cũng bất động. Sắc pháp 

trong thế gian còn hay khéo như thế, huống là bậc Bồ Tát triệt ngộ duy tâm, 

viên  chứng  tự  tánh,  vận  lòng  Bi  đồng  thể,  khởi  lòng  Từ  vô  duyên  ư?  Sợ 

những kẻ câu nệ hẹp hòi thấy tất cả những chuyện thần diệu trong Sơn Chí 

sẽ ôm lòng ngờ vực, cho nên mới bày tỏ căn cội. Hiểu được điều này thì đọc 

khắp  kinh  điển  Đại  Thừa  sẽ  chẳng  đến  nỗi  kinh  nghi,  sợ  hãi,  chẳng  uổng 



45 Từ hút sắt: Nam châm hút sắt. 

46 Chước: Là một đơn vị đo lường thời cổ rất bé, bằng một phần trăm của một Thăng. Do 

Thăng thay đổi tùy theo thời đại nên ta có thể tạm hiểu Chước chừng bằng 10ml. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 44 of 340 

công  đọc  bộ  Sơn  Chí  này  để  làm  phương  tiện  dẫn  đường!  Bộ  Sơn  Chí  cũ 

được pháp sư Trấn Trừng47 tu chỉnh vào thời Vạn Lịch nhà Minh nói chung 

rất hay, nhưng trong ấy có những lỗi chưa khảo cứu tường tận. Lúc ấy, [các 

vị]  Hám  Sơn, Tử  Bách, Diệu  Phong đều  là bạn thiết, chẳng  những có quan 

hệ lớn lao với núi này, mà thật ra còn có quan hệ lớn lao với Phật pháp, thế 

đạo,  [nhưng  trong  Sơn  Chí]  đều  chẳng  thuật  truyện  các  Ngài!  Dưới  thời 

Khang Hy đời Thanh, lại có người tu chỉnh, trọn chẳng tham khảo rộng khắp, 

đối  với  những  phần  văn  tự  quan  hệ  lớn  lao  lại  mặc  tình  cắt  xén;  do  vậy, 

chẳng  được  lưu  truyền.  Nay  y  theo  bộ  Sơn  Chí  đời  Minh,  khảo  cứu,  hiệu 

đính, bổ túc, tu chỉnh đại lược  mà thôi! Mùa Xuân năm  ngoái,  một đệ tử là 

Lý Viên Tịnh nói:  

-  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Quán  Âm,  Địa  Tạng,  bốn  đại  Bồ  Tát  quả  thật  là 

chỗ nương cậy cho hết thảy chúng sanh. Thầy ở tại Phổ Đà từng thỉnh cư sĩ 

Hứa  Chỉ  Tịnh  soạn  Quán  Âm  Bổn  Tích  Tụng,  nêu  rõ  ân  sâu  đức  nặng  của 

ngài  Quán  Âm  thật  là  chu  đáo!  Thầy  lại  còn  sửa  chữa  bản  Phổ  Đà  Chí  do 

ông Vương Nhã Tam đã tu chỉnh, sao chẳng đem Sơn Chí của Thanh Lương, 

Nga  Mi,  Cửu  Hoa  tu  chỉnh  đúng  theo  lệ  ấy?  Huống  chi  Thanh  Lương  Chí 

không thỉnh ở đâu được, nhưng thể tài còn khá, chứ Nga Mi Chí thì chỉ chú 

trọng  đến  thế  núi,  vẫn  chẳng  chú  trọng  nêu  tỏ  đạo  của  ngài  Phổ  Hiền.  Cửu 

Hoa  Chí  càng  đau  lòng  đáng  than  hơn  nữa!  Đang  trong  lúc  thế  đạo,  lòng 

người suy yếu đến cùng cực này, cố nhiên càng phải khăng khắng sửa chữa 

cho lưu thông hòng làm căn cứ vãn hồi vậy! 

Do  vậy,  bèn  quên  mình  hèn  tệ,  gắng  sức  theo  đuổi,  bèn  thỉnh  ông  Hứa 

Chỉ Tịnh trình bày  những  nét chánh, còn  việc tu chỉnh, sửa chữa do Quang 

đảm  nhiệm.  Việc  giảo  chánh,  đối  chiếu  do  thầy  Đức  Sâm  lo.  Nay  đã  hoàn 

thành bản thảo, dẫu chưa thể nêu tỏ lớn lao, nhưng cũng bổ túc không ít. Đối 

với những chuyện gần đây, do thân chẳng ở nơi ấy, lại tuổi đã “sáng không 

bảo  đảm  được  chiều”,  cũng  chẳng  dám  cậy  người  hỏi  dò.  Sợ  chưa  tập  hợp 



47 Trấn Trừng (1547-1617) là một vị danh tăng thuộc tông Hoa Nghiêm, pháp tự Không 

Ấn, thông minh từ nhỏ. Năm mười lăm tuổi xin xuất gia với Dẫn Công chùa Quảng Ứng 

ở  Tây  Sơn,  chỉ  ba  năm  sau  được  Bổn  Sư  hứa  khả  cho  thọ  Cụ  Túc,  chuyên  học  Tánh 

Tướng Tông và kinh Hoa Nghiêm hơn mười năm. Sau Sư tham yết ngài Tiếu Nham được 

ấn khả Thiền chỉ. Năm Vạn Lịch thứ 10 (1582), Sư cùng ngài Hám Sơn Đức Thanh lập 

hội Vô Già tại Ngũ Đài, rồi ngồi nhìn vách suốt ba năm tại Tử Hà Lan Nhã mà đại ngộ. 

Năm  Vạn  Lịch  24  (1596),  Sư tu  chỉnh  Thanh  Lương  Chí,  rồi  cùng  bạn  là  Tuyết  Phong 

sáng lập Sư Tử Quật tại Ngũ Đài, dựng Vạn Phật Lưu Ly Tháp, giảng kinh Hoa Nghiêm, 

thính  chúng  rất  đông,  được Từ Thánh  Thái  Hậu  ban  tặng  Đại  Tạng  Kinh.  Tuân  sắc  chỉ 

của Thái Hậu, Sư giảng bộ Lăng Nghiêm Chánh Quán do chính mình soạn tại chùa Thiên 

Phật  ở Bắc Kinh, rồi giảng các kinh khác  ở chùa Từ Ân. Ngoài các bộ sách kể trên, Sư 

còn để lại Kim Cang Kinh Chánh Nhãn, Bát Nhã Chiếu Chân Luận, cũng như những bài 

giảng về Nhân Minh, Khởi Tín Luận, Nhiếp Luận, Vĩnh Gia Tập Chư Giải v.v…Khi Sư 

mất,  chính  ngài  Hám  Sơn  viết  lời  minh  đề  trên  tháp  và  còn  chép  bài  minh  ấy  vào  bộ 

Mộng Du Tập. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 45 of 340 

được [đầy đủ tài liệu] mà người đã mất, đến nỗi trở thành chuyện nói xuông. 

Vì thế để lại những chuyện gần đây cho bậc thông suốt đời sau [tu chỉnh]! 

Nhớ  năm  Quang  Tự  13  (1887)  khi  trước,  tại  núi  Hồng  Loa,  xin  nghỉ 

phép  đi  triều  bái  Ngũ  Đài  (tức tên  khác  của  Thanh  Lương),  muốn  thỉnh  Thanh 

Lương Sơn Chí, tới xưởng lưu ly ở kinh đô, hỏi khắp các tiệm bán sách cũ, 

chỉ  tìm  được  một  bộ,  do  vậy  bèn  mua  về.  Nay  cho  ấn  hành  lưu  thông  để 

người đời sau dễ tìm được hầu cởi gỡ mối tiếc nuối của chính mình thì may 

mắn nào hơn! Ngũ Đài tuy là đạo tràng của Văn Thù Bồ Tát, nhưng chưa hề 

thấy khi niệm [danh hiệu] Bồ Tát bèn cất lên lời tán tụng. Mùa Hạ năm nay, 

một vị sư ở  Hoa Nghiêm  Lãnh  là Tĩnh  Thê xin tôi  viết  một bài tán để nghi 

thức  niệm  tụng được đầy đủ, bèn  ghép  thành  tám câu  gởi cho thầy ấy. Tán 

rằng:  



 Văn Thù Bồ Tát đức nan lượng, 

  

 Cửu thành Long Chủng Thượng pháp vương  

  

 (Long  Chủng  Thượng  Phật  chính  là  danh  hiệu  khi  ngài  Văn  Thù  thành  Phật  trong 

 một  đời  thuộc  quá  khứ.  Long  Chủng Thượng  Tôn  Vương  trong  Thủ  Lăng  Nghiêm  Tam 

 Muội Kinh lại là một đức Phật khác, chẳng thể lầm lẫn dùng làm dẫn chứng được!)  

  

 Nhân mẫn chúng sanh mê tự tánh, 

  

 Đặc phụ Thích Ca chấn huyền cương, 

  

 Vi thất Phật sư thể mạc trắc, 

  

 Tác Bồ Tát mẫu dụng vô phương, 

  

 Thường trụ Tịch Quang ứng chúng cảm, 

  

 Vạn xuyên nhất nguyệt ảnh hàm chương 



(Văn Thù Bồ Tát đức khôn lường, 



Quá khứ thành Phật Long Chủng Thượng, 



Do thương chúng sanh mê tự tánh, 



Riêng giúp Thích Ca mở đạo huyền, 



Thầy bảy vị Phật thể khôn thấu, 



Mẹ chư Bồ Tát dụng khôn ngằn, 



Thường trụ Tịch Quang ứng mọi cảm, 



Muôn sông trăng hiện bóng muôn gương)  



23. Lời tựa bản tu chỉnh Nga Mi Sơn Chí  

(năm Dân Quốc 23 - 1934) 





Phổ Hiền Bồ Tát đạo chứng Nhất Chân, đức viên mãn Lưỡng Túc48, trụ 

cõi  Tịch  Quang,  nhưng  hưng  khởi  lòng  Từ,  vận  dụng  lòng  Bi,  phù  tá  đấng 

Thiện Thệ dùng quả để tu nhân. Trọn đủ toàn thể của đức Giá Na49, thị hiện 

thuộc địa vị Bổ Xứ, kết quy đại nghĩa Hoa Nghiêm chỉ về Tây Phương. Tuy 

trọn hết mười phương pháp giới, nhưng không nơi nào chẳng trụ trong chân 



48 Trí huệ lẫn phước đức đều trọn vẹn. 

49 Xá Na, tức Tỳ Lô Giá Na (Vairocana), Pháp Thân Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 46 of 340 

cảnh.  Hòn  núi  Đại  Quang  Minh  này  thật  ra  là  đạo  tràng  ứng  hóa  vậy.  Xét 

đến  ý  nghĩa  đặt  tên  thì  chính  là  vì  Phật  quang  hiện  trong  ban  ngày,  thánh 

đăng xuất hiện trong đêm, xưa nay vẫn thường chẳng hề ẩn diệt cho đến tận 

đời vị lai hòng khơi gợi quần sanh. Do vậy, núi báu Nga Mi50 này còn gọi là 

Đại Quang Minh. Một tên đặt theo hình thế [của núi], tên kia đặt theo thánh 

tích, cố nhiên chẳng có nhân duyên gì khác, nhưng những kẻ không biết đến 

đức  tướng  của  Bồ  Tát,  cứ  muốn  dựa  vào  lời  kinh  để  làm  bằng  chứng  rất 

thuyết phục, bèn lầm lạc dẫn [câu kinh trong] phẩm Bồ Tát Trụ Xứ của kinh 

Hoa Nghiêm:  “Phương Tây Nam có chỗ tên là Quang Minh Sơn, từ xưa đến 

 nay các vị Bồ Tát trụ ở trong đó, hiện đang có vị Bồ Tát tên là Hiền Thắng 

 và  các  vị  Bồ  Tát  quyến  thuộc  ba  ngàn  người  cùng  thường  trụ  trong  ấy  để 

 diễn thuyết pháp” . 

Đức  Như  Lai  ở  bên  Thiên  Trúc,  thành  Đẳng  Chánh  Giác  tại  nước  Ma 

Kiệt Đề, giảng kinh Hoa Nghiêm lần lượt tại bảy chỗ, [tổng cộng] chín hội. 

Hội đầu tiên được nói tại Bồ Đề Tràng. Hội thứ hai, hội thứ bảy, hội thứ tám 

đều  giảng  trong  điện  Phổ  Quang  Minh.  Điện  này  cũng  nằm  trong  Bồ  Đề 

Tràng.  Phẩm  Bồ  Tát  Trụ  Xứ  là  một  phẩm  được  giảng  trong  hội  thứ  bảy. 

Trước  hết, nói đến bốn  phương Đông, Nam,  Tây, Bắc, rồi đến  bốn phương 

bàng Đông Bắc, Đông Nam, Tây Nam, Tây Bắc. Thứ tự của các phương vị 

rạch  ròi  chẳng  loạn.  Những  kẻ  ấy  thấy  có  ba  chữ  “Quang  Minh  Sơn”  liền 

tưởng  [ngọn  núi  ở]  phía  Tây  Nam  [được  nói  trong  kinh  Hoa  Nghiêm]  ấy 

chính là Nga Mi của nước Chấn Đán (Trung Hoa), [vì Nga Mi] nằm ở phía 

Tây  Nam  Trung  Quốc.  [Đối  với  câu  kinh]   “nay  có  Bồ  Tát  tên  là  Hiền 

 Thắng” , bèn lầm lạc chú thích rằng:  “Tức là Phổ Hiền”.  Đức Phổ Hiền còn 

có  tên  là  Biến  Cát,  chưa  hề  thấy  Ngài  còn  có  tên  là  Hiền  Thắng!  Viện  dẫn 

kinh  nhưng  trái  nghịch  kinh  sâu  xa,  ấy  là  muốn  làm  cho  người  khác  sanh 

lòng tin lại ngược ngạo khiến cho người ta dấy lòng nghi! 

Chẳng biết: Dẫu [vận dụng] trí huệ của Như Lai hết cả kiếp cũng chẳng 

thể nói hết đức tướng của ngài Phổ Hiền! Trong tám mươi mốt quyển của bộ 

kinh Hoa Nghiêm, thần thông, trí huệ, đức tướng, đạo đức, công nghiệp của 

Phổ Hiền Bồ Tát được phô diễn rõ ràng đến hơn mười quyển! Nếu bỏ công 

nghiên cứu một chút, há chịu dẫn giải sai lầm! Giống như chỗ Luân Vương 

ngụ chính là vương đô (kinh thành), chỗ được quang minh chiếu đến sẽ trọn 



50 Núi Nga Mi thuộc huyện Nga Mi tỉnh Tứ Xuyên, còn có những tên gọi khác là Quang 

Minh Sơn, hay Hư Linh Đỗng Thiên. Đây là một nhánh của rặng Dân Sơn. Thế núi chập 

chùng, trông xa như một cái cầu vồng, quanh co đến hơn tám trăm cây số. Cao nhất là ba 

ngọn chính: Đại Nga, Trung Nga và Tiểu Nga. Từ chân núi lên đến đỉnh có hơn 70 ngôi 

chùa, đạo tràng Thánh Thọ Vạn Niên Tự được coi là đạo tràng trung tâm. Chùa này được 

khởi  công  xây  từ  đời  Tấn  do  Bồ  Ông thấy  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  hiển  hiện,  bèn  dựng  Bạch 

Thủy  Phổ  Hiền  Tự.  Chùa  này  được  đổi  tên  thành  Vạn  Niên  Tự  vào  đời  Vạn  Lịch  nhà 

Minh,  trong  chùa  có  đúc  tượng  Phật  bằng  đồng,  được  coi  là  văn  vật  trân  quý  của  Phật 

giáo  Trung  Hoa.  Những  chùa  rất  nổi  tiếng  khác  tại  đây  là  Phục  Hổ  Tự,  Báo  Quốc  Tự, 

Thanh Âm Các, Tiên Phong Tự, Kim Đảnh Tự, Quang Tướng Tự v.v…  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 47 of 340 

chẳng  tối  tăm.  Do  vậy,  trong  bộ  Sơn  Chí  hiện  tại,  đặc  biệt  lập  ra  một  môn 

gọi là Bồ Tát Thánh Tích. Trong môn ấy, chia thành sáu chương:  

1) Một  là  Thích Danh, [tức phần]  giải thích đại  lược  ý  nghĩa danh  hiệu 

Phổ Hiền. 

2) Hai là Tu Chứng: Trích lục hai kinh Bi Hoa và Lăng Nghiêm để chỉ rõ 

nhân địa và công phu tu chứng của Bồ Tát. Theo kinh Như Lai Bất Tư Nghị 

Cảnh Giới51 thì  Bồ Tát thành  Phật đã lâu, bổn địa của Ngài  nếu chẳng phải 

là Phật sẽ không thể biết được. 

3) Ba là Đức Tướng: Trích dẫn đại lược [những đoạn] kinh Hoa Nghiêm 

xưng tán Bồ Tát thần thông đạo lực chẳng thể nghĩ bàn. 

4)  Bốn  là  Pháp  Yếu:  Nêu  đại  lược  những  pháp  trọng  yếu  do  Bồ  Tát  đã 

nói,  nhưng  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  dùng  mười  đại  nguyện  vương 

hướng dẫn về Cực Lạc, khuyên Thiện Tài và khắp Hoa Tạng hải chúng nhất 

trí  tiến  hành  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  ngõ  hầu 

viên mãn Phật Quả, đấy chính là chỗ quy túc của kinh Hoa Nghiêm. Do vậy, 

biết một quyển kinh này rộng  mở pháp môn Tịnh Độ, quả thật là pháp môn 

Tổng Trì thành thủy thành chung để mười phương ba đời hết thảy chư Phật 

trên thành Phật đạo, dưới  hóa độ chúng sanh, thích  hợp khắp ba căn, phàm 

lẫn thánh đều cùng nhiếp thọ, hành nhân đời Mạt đều nên y chỉ. Vì thế, sao 

lục toàn văn để mong [mọi người] cùng chứng Liên Bang. 

5)  Năm  là  Lợi  Hành:  Trích  lục  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Quán  Phổ  Hiền 

Hành  Pháp52 để  nêu  đại  lược  những  chuyện  Bồ  Tát  bảo  vệ,  che  chở  hành 

nhân. 



51 Như Lai Bất Tư Nghị Cảnh Giới Kinh do ngài Thật Xoa Nan Đà (652-710) dịch vào 

đời Đường, còn có tên là Đại Phương Quảng Như Lai Bất Tư Nghị Cảnh Giới Kinh, hoặc 

gọi tắt là Bất Tư Nghị Cảnh Giới  Kinh. Theo kinh chép, khi đức Phật vừa thành Chánh 

Giác dưới gốc Bồ Đề tại nước Ma Kiệt Đề thì Phổ Hiền Bồ Tát, Quán Tự Tại Bồ Tát, Xá 

Lợi Phất, Đại Mục Kiền Liên, Ma Ha Ba Xà Ba Đề, Thích Phạm Hộ Thế, thiên long bát 

bộ v.v… các vị thánh giả cùng nhóm đến, đức Phật muốn cho đại chúng hiểu rõ sức oai 

thần Thiền Định bí mật cực sâu của chư Phật liền nhập Như Lai Bất Tư Nghị Cảnh Giới 

Tam Muội. Khi ấy, trong mỗi tướng của ba mươi hai tướng đều hiện ra vô lượng cõi Phật 

trong  mười  phương,  trong  mỗi  tướng  hảo  của  tám  mươi  tướng  hảo  lại  hiện  ra  đủ  mọi 

phương tiện tu hành của đức Như Lai khi còn tu hạnh Bồ Tát. Vì thế, Đức Tạng Bồ Tát 

bèn  hỏi  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  về  danh  nghĩa,  cách  chứng  nhập  cũng  như  phước  đức,  nhân 

duyên  của  tam-muội  này.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  bèn  giảng  cặn  kẽ  từng  điều  một.  Kinh  này 

chính là bản dịch khác của pháp hội Hoa Nghiêm được giảng tại Phổ Quang Minh giảng 

đường. 

52 Quán Phổ Hiền Bồ Tát Hành Pháp Kinh do ngài Đàm Ma Mật Đa (Dharmamitra) dịch 

vào đời Lưu Tống, còn có tên là Xuất Thâm Công Đức Kinh, thường được gọi tắt là Phổ 

Hiền Quán Kinh. Theo kinh chép, sau khi đức Phật nói kinh Pháp Hoa, đã giảng kinh này 

tại Đại Lâm Tinh Xá trong nước Tỳ Xá Ly, rồi tuyên cáo ba tháng nữa Phật sẽ nhập Niết 

Bàn. Các vị đệ tử như A Nan liền thưa hỏi Phật nhập diệt rồi thì nên tu hành như thế nào 

cũng  như  các  pháp  nghĩa  Đại  Thừa  quan  trọng,  đức  Phật  bèn  dạy  phương  pháp  quán 

tưởng đức tướng của ngài Phổ Hiền, cách sám hối để diệt tội nơi lục căn và công đức do 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 48 of 340 



6)  Sáu  là  Ứng  Hóa:  Chỉ  rõ  Bồ  Tát  chứng  trọn  cùng  pháp  giới,  tùy  loại 

hiện thân trong mười phương pháp giới, nên dùng thân nào để độ được bèn 

hiện thân ấy để thuyết pháp. Vì vậy, mười phương pháp giới [chỗ nào] cũng 

đều  có  thể  là  đạo  tràng  của  Bồ  Tát;  nhưng  Ngài  muốn  cho  chúng  sanh  có 

chỗ để gieo lòng thành nên mới đặc biệt thị hiện ứng hóa ở núi Nga Mi. Phải 

biết:  Bồ  Tát  ứng  hóa  gồm  có  Phổ  và  Chuyên.  Phổ  là  đại  chúng  đều  được 

đích thân  trông thấy, Chuyên  là chỉ có chính  mình tự hiểu rõ trong tâm. Ví 

như  hiện  tướng  trên  chót  mây,  mọi  người  đều  cùng  thấy;  [Bồ  Tát  hiện] 

tướng đứng với viên quang trùm thân, dẫu có rất nhiều người cùng đứng sát 

bên  nhau  nhưng  mỗi  người  mỗi  thấy  thân  [Bồ  Tát  hiện  cho]  chính  mình, 

chẳng thấy thân [hiện cho] người khác. Đối với hai điều này, đủ biết Bồ Tát 

thần  thông  ứng  hiện  không  ngằn  mé;  phàm  phu,  Nhị  Thừa  chẳng  thể  suy 

lường được! Đã có những nghĩa chẳng thể nghĩ bàn như thế, cần gì cứ phải 

lầm lạc dẫn kinh văn để tự vu báng, trở thành trò cười cho người khác ư? 

Những  điều  được  chép  trong  bộ  Sơn  Chí  cũ  sai  lạc  rất  nhiều.  Như  với 

truyện Thiên Tuế Bảo Chưởng53 trong quyển hai, nơi phần Nêu Tỏ Ý Nghĩa 

Các  Kinh  đã  nói:  Trước  năm  Quý  Hợi  (63)  thuộc  niên  hiệu  Vĩnh  Bình  đời 

Hán, [Thiên Tuế Bảo Chưởng] đã trụ tại núi này, Bồ Công thấy dấu chân nai 

giống  như  hoa  sen,  liền  theo  đường  tắt  đến  hỏi  chuyện  ngài  Bảo  Chưởng. 

Ngài  Bảo Chưởng  dạy [Bồ công] qua  Lạc  Dương  hỏi đạo  với  hai  vị sư Ma 

Đằng và Pháp Lan. Năm Giáp Tý, Bồ Công qua Lạc Dương, yết kiến hai vị 

Sư.  [Người  biên  soạn  Sơn  Chí]  chẳng  biết  Giáp  Tý  (64)  chính  là  năm  thứ 

bảy  đời  Hán  Minh  Đế  (58-75),  [năm  ấy,  vua]  mới  sai  Thái  Âm,  Tần  Cảnh, 

Vương Tuân  v.v… sang  Tây Vực tìm kiếm Phật pháp. Đến  năm  Đinh Mão 

(67), tức năm thứ mười [đời Hán Minh Đế], hai vị Sư mới theo những người 

ấy đến  Lạc Dương. Theo truyện Bảo Chưởng trong  Truyền Đăng  Lục, ngài 

Bảo  Chưởng  đến  Trung  Quốc  vào  năm  Kiến  An  hai  mươi  bốn  (219)  đời 

Hiến Đế (196-220) nhà Đông Hán. Vào thời Ngụy - Tấn, Sư vào đất Thục lễ 

đức Phổ Hiền, ở lại chùa Đại Từ. Trong bản Sơn Chí cũ, truyện này chỉ bỏ 

đi một câu “Đông Hán, Hiến Đế…” , sao chẳng lấy điều này để chứng tỏ sự 



sám hối. Kinh này được tông Thiên Thai coi là phần kết thúc của kinh Pháp Hoa, do vậy 

cùng với Vô Lượng Nghĩa và kinh Pháp Hoa hợp thành Pháp Hoa Tam Bộ. 

53 Ngài  Bảo  Chưởng  (?-657)  là  người  Trung  Ấn  Độ,  được  cõi  đời  xưng  tụng  là  Bảo 

Chưởng Thiên Tuế Hòa Thượng (vị Hòa Thượng tay báu ngàn tuổi). Theo truyền thuyết, 

lúc ngài sanh ra tay trái nắm chặt mãi đến bảy tuổi mới mở ra, nên có tên là Bảo Chưởng. 

Ngài đến Trung Hoa vào thời Ngụy - Tấn, vào đất Thục (Tứ Xuyên) tham lễ Phổ Hiền. 

Sư thường nhịn ăn, hằng ngày tụng kinh Bát Nhã đến hơn một ngàn quyển. Một bữa, đột 

nhiên  bảo  đại  chúng:  “Ta  nguyện  trụ thế  một  ngàn  năm,  nay  đã  sáu  trăm  hai  mươi  sáu 

năm  rồi!”  Vì  thế,  có  danh  xưng  là  Thiên  Tuế.  Sư  từng  tham  phỏng  Ngũ  Đài,  Lô  Sơn 

v.v…  Không  lâu  sau  gặp  Đạt  Ma  sang  Trung  Hoa  bèn  đến  hỏi  đạo,  được  khai  ngộ.  Từ 

năm Trinh Quán 15 (641), Sư ở lại chùa Bảo Nghiêm tại Bồ Giang, chơi thân với Lãng 

Thiền Sư, thường sai một con chó trắng đưa thư, Lãng sư sai con vượn xanh đưa thư đáp 

lời. Sư thị tịch năm Hiển Khánh thứ hai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 49 of 340 

sai  ngoa  trong  phần  trên?  Cả  hai  cảnh  ấy  đều  còn  mà  vẫn  chẳng  thể  nói  ai 

đúng, ai sai được ư? 

Trí Giả đại sư cả đời chẳng đến Tây Thục, mà [bản Sơn Chí cũ] cũng lập 

truyện.  Lại  còn  nói  đại  sư  với  tôn  giả  Mậu  Chân,  Tôn  Chân  Nhân,  đấu  cờ 

vây trên bàn cờ khắc trên tảng đá dưới chân ngọn Hô Ứng. Lại còn dựng Hô 

Ứng Am để ở, đều dùng tiếng hô, tiếng đáp trong khi đấu cờ vây để đặt tên 

cho ngọn núi và am! Kẻ đặt ra thuyết này chẳng những không biết gì về ngài 

Trí Giả, mà còn hoàn toàn chẳng thông Phật pháp. Ngài Trí Giả cả đời đem 

thân phụng sự pháp, làm gương mẫu cho hàng hậu học, làm sao có thể hằng 

ngày cùng với ông tăng, đạo sĩ nhàn tản thường làm chuyện phạm giới cấm 

nhà Phật, vui chơi, đánh mất chí hướng cho được? 

Ngài  Huyền  Trang  sanh  vào  năm  Giáp  Tý,  tức  năm  Nhân  Thọ  thứ  tư 

(604) đời Tùy Văn Đế. Anh Ngài là Tiệp pháp sư cho Ngài đi xuất gia, sống 

tại  chùa  Tịnh  Độ  ở  Lạc  Dương.  Năm  15  tuổi,  do  nhà  Tùy  sụp  đổ,  bèn  đến 

Trường  An,  khi  ấy  nhà  Đường  mới  thành  lập,  vẫn  còn  nhiều  chuyện  chưa 

thể  giải  quyết  xong,  chưa  rảnh  rỗi  để  hoằng  pháp  được.  Ngài  cùng  với  anh 

qua  Thành  Đô  cầu  học,  chẳng  bao  lâu,  tiếng  tăm  lan  xa.  Năm  Vũ  Đức  thứ 

năm (622), thọ giới Cụ Túc ở Thành Đô. Sư tính lên kinh đô để mong nghe 

được  những  điều  chưa  từng  nghe.  Bị  anh  giữ  lại,  Sư  bèn  lén  ra  đi,  theo 

đường  Tam  Hiệp  đến  Hán  Dương,  tới  Tương  Châu,  theo  đuổi  chuyện  cầu 

học,  hoằng pháp. Sau đó đến  Trường  An, muốn theo  gót các  vị Pháp Hiển, 

Trí Nghiêm, bèn kết bạn, dâng sớ xin qua Tây Vực để cầu những kinh chưa 

có  [tại  Trung  Hoa].  Thuở  ấy,  cõi  đời  mới  thái  bình,  Trung  Hoa  và  ngoại 

quốc  còn  chưa  qua  lại,  nên  vua  xuống  chiếu  không  chuẩn  tấu.  Mọi  người 

đều  ngã  lòng,  riêng  Sư  chẳng  khuất  phục,  vào  tháng  Tám  năm  Trinh  Quán 

thứ  ba  (629)  bèn  lén  ra  đi,  suốt  cả  mười  bảy  năm  mới  trở  về  Trung  Quốc. 

Đến  Vu  Điền54,  Sư  liền  sai  người  dâng  biểu  lên  Đường  Thái  Tông.  Thái 



54 Vu Điền (Kustana, Khotan), còn có tên là Hòa Điền, là một vương quốc cổ thuộc Tây 

Vực, thuộc vùng trũng Tarim, nằm trong miền Tây xứ Tân Cương ngày nay, có quan hệ 

rất lớn đối với Phật giáo Đại Thừa. Kustana có nghĩa là Địa Nhũ (sữa đất). Trung Hoa đã 

biết đến xứ  này từ thời Tây Hán. Đời Hán Minh  Đế, năm Vĩnh  Bình 16 (73), Ban Siêu 

từng  đem  quân  tấn  công  Vu  Điền,  vua  Vu  Điền  chấp  nhận  trở thành  chư  hầu  nhà  Hán. 

Theo Đại Đường Tây Vực Ký quyển 20, xứ này  quá nửa  là  lũng cát, nhưng khí  hậu ôn 

hòa, có nhiều bảo ngọc, sản vật phong phú, dân chúng hòa hoãn, sùng mộ Phật pháp. Từ 

Ấn Độ vào Trung Hoa, phần lớn phải đi qua xứ này nên tại đây giữ được rất nhiều kinh 

Phật. Vào năm Thái Khang thứ bảy (286) đời Tây Tấn, ngài Kỳ Đa Mật Tề là người Vu 

Điền  đã  dịch  Quang  Tán  Bát  Nhã  tại  đây.  Ngài  Chi  Pháp  Lãnh  cũng  tìm  được  bộ  Lục 

Thập Hoa Nghiêm tại xứ này. Cũng tại Vu Điền, vào thời Bắc Lương, ngài Đàm Vô Sấm 

cầu  được  kinh  Đại  Bát  Niết  Bàn,  Thư  Cừ  Kinh  Thanh  tìm  được  Thiền  Pháp  Yếu  Giải, 

Thiền Tông Bí Yếu Trị Bệnh Kinh; vào thời Tiêu Tề, ngài Pháp Hiến tìm đưọc Quán Thế 

Âm Sám Hối Trừ Tội Chú Kinh. Vào thời  Lương (548), ngài Cầu Na Bạt Đà người  xứ 

Vu Điền  mang kinh Thắng Thiên Vương Bát Nhã từ Vu Điền đến Trung Hoa. Đến đời 

Đường, ngài Thật Xoa Nan Đà là người xứ Vu Điền đã mang Bát Thập Hoa Nghiêm sang 

Đông  Thổ.  Đến thế  kỷ  thứ  9,  vương  triều  Karakhanids  (sử  Tàu  gọi  là  Mặc  Hãn  vương 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 50 of 340 

Tông ưu ái xuống chiếu đáp lời, lại còn hạ lệnh cho các quan chức có trách 

nhiệm dọc theo đường đi đều phải hộ vệ, đưa đón. Sư nghe vua muốn hỏi tội 

xứ  Liêu  Tân,  sợ  trùng  trình  sẽ  chẳng  gặp  được  [nhà  vua]  bèn  lên  đường  đi 

suốt  ngày  đêm.  Từ  Lưu  Sa  đến  Sa  Châu,  đều  do  đường  Cam  Túc  mà  đến, 

vua sắc các quan chức có trách nhiệm phải chuẩn bị nghi trượng nghênh tiếp. 

Đột nhiên Sư đã đến Tây Tào của kinh thành, vị quan chịu trách nhiệm  nơi 

đó không biết xoay trở ra sao! (Do căn cứ theo hành trình mà chuẩn bị nghi trượng, 

nhưng  vì  Sư  đi  suốt  ngày  đêm  nên  mới  đón  hụt).  Từ  đấy,  hằng  ngày  Sư  lo  phiên 

dịch.  Sự  nghiệp  chưa  hoàn  tất  đã  tịch,  lẽ  nào  có  chuyện  Ngài  còn  trở  sang 

Tây Vực, đến động Cửu Lão núi Nga Mi, gặp đức Thánh nói kệ, truyền dạy 

kinh ư? Chỉ vì đời đã xa, người đã khuất, qua bao lượt biển dâu, sách vở thất 

lạc, thiếu chứng cứ đến nỗi đem chuyện sai lầm truyền tụng sai lầm, không 

cách nào khảo cứu để sửa cho đúng được, nên mới thành ra như thế! 

Vào  cuối  đời  Minh,  ông  Hồ  Thế  An55 thích  đi  chơi  núi,  tuy  tin  Phật, 

nhưng  chẳng  lắng  lòng  nghiên  cứu.  Vì  vậy,  thâu  thập  rộng  rãi  những  sáng 

tác nghệ thuật, biên tập thành bộ sách Dịch Nga Lại, thật ra [Dịch Nga Lại] 

chính  là  công  trình  sưu  tập  văn  học56 cho  bộ  Sơn  Chí  của  Tưởng  Hổ  Thần 

đời  Thanh.  Hổ  Thần  tự  cho  là  bộ  Dịch  Nga  Lại  [đã  thâu  thập  hết  những 

trước  tác]  chẳng  sót  một  chữ  nào,  nhưng  những  gì  ông  ta  sao  lục  chẳng 

ngoài  mô  tả  những  ngọn  núi  chót  vót,  vách  núi  đẹp  tót  vời,  tình  huống  gió 

mây biến chuyển, chùa chiền  hưng thịnh  hay suy sụp  mà thôi! Còn đối  với 

nguyên do đức Phổ Hiền khởi lòng Từ, vận lòng Bi và tại sao tứ chúng cạn 

lòng  thành  tận  lòng  kính  thì  vẫn  chưa  thể  hình  dung  được  chút  nào;  huống 



triều) tấn công, chiếm đóng Vu Điền, buộc dân chúng cải theo đạo Hồi, đạo Phật dần dần 

suy vong, ngôn ngữ bị cải biến theo giọng của các sắc dân Đột Quyết (Turkic). Sau khi 

vương triều Mặc Hãn bị diệt vong, Vu Điền lần lượt rơi vào ách thống trị của Tây Liêu, 

Mông Cổ, rồi bị Càn Long nhà Thanh diệt quốc, biến Vu Điền thành một châu huyện của 

Trung Hoa (năm 1759). Đến đời Quang Tự, Vu Điền  bị đổi tên thành huyện Hòa  Điền, 

trực thuộc Khang Châu. 

55 Hồ Thế An (không rõ năm sinh-1663), tự là Xử Tĩnh, biệt hiệu Cúc Đàm, người huyện 

Khai Tỉnh, Tứ Xuyên, đỗ Tiến Sĩ năm đầu Sùng Trinh (1628) đời Minh, đến thời Thuận 

Trị làm quan đến chức Vũ Anh Điện Đại Học Sĩ, kiêm Binh Bộ Thượng Thư, tước Thái 

Tử Thái Bảo và Thái Tử Thái Phó. Ông thích du sơn ngoạn thủy, trước tác rất nhiều tác 

phẩm  ca  ngợi  cản  núi  sông  xinh  đẹp,  nổi  tiếng  nhất  là  bộ  Tú  Nham  Tập  (11  quyển). 

Những tác phẩm nổi tiếng khác là Đại Dịch Tắc Thông, Hễ Thiếp Tổng Văn, Dị Ngư Đồ 

Tán Tiên, Dị Ngư Đồ Tán Bổ v.v… Những tác phẩm này đều được đưa vào bộ Tứ Khố 

Toàn Thư. 

56 Nguyên văn là “quyền dư”: Quyền Dư là tên một bài thơ trong phần Tần Phong (dân ca 

đất Tần) thuộc thiên Quốc Phong trong kinh Thi. Về sau, Quyền Dư được dùng như một 

từ ngữ chỉ công  việc thu thập những sáng tác dân gian. Hiện thời, đa phần tăng nhân  ở 

Nga Mi vẫn tin bộ Nga Mi Sơn Chí được biên soạn dựa trên bộ Dịch Nga Lại do Hồ Thế 

An (tuy tác giả thật sự của bộ Dịch Nga Lại  là Tưởng Hổ Thần) biên tập vào thời Vạn 

Lịch nhà Minh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 51 of 340 

hồ  là  quang  cảnh  rạng  ngời  nơi  bổn  địa  của  Bồ  Tát,  tâm  tứ  chúng  khế  hợp 

biển giác thì làm sao có thể hình dung cho được? 

Thêm  nữa,  núi  này  xưa  kia  có  [quán,  miếu  của]  Đạo  Giáo.  Từ  khi  đại 

pháp hưng thịnh, họ lần lượt trở về với lẽ chân. Quả sáng diệt yêu quái, chói 

ngời dựng chùa nơi ngọn núi Trung Ương. Bọn khoác áo lông (đạo sĩ) cảm 

đức,  lũ  đội  mão  vàng  trở  thành  Tăng  sĩ  mặc  áo  thâm.  Từ  đấy,  nhất  trí  tiến 

hành, quy y Tam Bảo, Đạo giáo mất tăm mất tích đã hơn một ngàn năm. Đối 

với  những  chuyện  về  đức  Phổ  Hiền  và  bậc  cao  tăng  thuở  trước  đã  có  kinh 

truyện  để  khảo  chứng  mà  bộ  Sơn  Chí  cũ  vẫn  còn  [ghi  chép]  lắm  [điều]  sai 

ngoa, huống hồ là những sự thực về Đạo Giáo vốn bị tuyệt tích đã lâu, há lại 

chẳng  thể  sai  ngoa  được  ư?  Hoàng  Đế57 đến  núi  Không  Động,  hỏi  đạo  với 

Quảng  Thành  Tử58,  [như  đã]  chép  trong  thiên  Tại  Hựu  sách  Trang  Tử  thì 



57 Hoàng Đế là một vị thánh quân thời cổ theo huyền sử Trung Hoa. Vua họ Công Tôn 

(có thuyết nói là họ Cơ), tên là Hiên Viên, hiệu là Hiên Viên Thị, hoặc Hữu Hùng Thị, là 

con  của  Thiếu  Điển,  họ  Công  Tôn,  đóng  đô  tại  gò  Hiên  Viên  thuộc  Trịnh  Châu  (nay 

thuộc tỉnh Hà Nam). Mẹ Hoàng Đế thấy tia sáng Bắc Cực bèn có thai, rồi sanh ra ông. 

Hoàng Đế dẹp yên các bộ tộc đối kháng, được tôn làm Cộng Chủ, tức vua Trung Nguyên. 

Kẻ thù đáng gờm nhất của ông ta là Si Vưu, vua của bộ tộc Cửu Lê ở phía Đông. Sau ba 

năm giao tranh dai dẳng, cuối cùng Hoàng Đế đánh bại được Si Vưu tại cánh đồng Trác 

Lộc (thuộc địa phận Hà Nam), thống nhất Trung Nguyên. Tuy thế, theo các sử gia, thời 

ấy vẫn chưa thể nào có một chế độ quân chủ trung ương tập quyền như thời Hán sau này, 

Cộng Chủ chỉ là thủ lãnh tối cao của tù trưởng các bộ tộc. Do đất của bộ tộc Cửu Lê nằm 

trong lưu  vực  sông Dương Tử  và phía Nam Hoàng Hà, không thuộc địa  bàn cai trị của 

Hoàng Đế, sau khi đánh bại tộc Cửu Lê, vua phải lo tổ chức guồng máy cai trị cũng như 

khai khẩn tại phía  vùng đất mới, phải tốn rất nhiều thời gian  và sức  lực để giữ  yên dân 

tình, hầu như không thể nào có thời gian rảnh rỗi để trèo đèo lặn suối sang tận núi Nga 

Mi  ở phía Tây để gặp Quảng Thành Tử hỏi đạo! Đường  vào đất Thục (Tứ Xuyên) còn 

hiểm trở hơn nữa. Ngay đến thời Hán Cao Tổ, khi bị Sở Bá Vương Hạng Vũ phong cho 

đất Ba Thục (Tứ Xuyên), đường vào Tứ Xuyên vẫn còn rất hiểm trở đến nỗi khi Trương 

Lương lập kế nghi binh, cho đốt sạn đạo, Hạng Vũ bèn an tâm ngủ say trên chiến thắng, 

cho rằng Lưu Bang không còn đường nào khác để thoát ra khỏi Ba Thục được. Tới thời 

An Lộc Sơn làm phản, vua tôi nhà Đường phải chạy vào Tứ Xuyên, đường vào đất Thục 

vẫn còn rất hiểm trở đến nỗi thi nhân thời ấy than thở  “đường vào đất Thục cheo leo tận 

 trời thẳm”. 

58 Quảng Thành Tử được nhắc đến đầu tiên trong thiên Tại Hựu của Trang Tử. Theo đó, 

Quảng  Thành  Tử  đang  tu  tại  núi  Không  Động,  Hoàng  Đế  đến  hỏi  đạo  hai  lần.  Quảng 

Thành Tử dạy về thuyết Tinh - Khí - Thần, chú trọng tu dưỡng nội tâm. Có thể đây là một 

câu chuyện ngụ ngôn do Trang Tử đặt ra nhằm trình  bày quan  điểm triết học của chính 

ông vì Trang Tử rất nổi tiếng về những câu chuyện ngụ ngôn, đến nỗi người Hán thường 

gọi  những  chuyện  bịa  đặt  nhằm  gởi  gắm  ý  riêng  là  “Trang  Tử  ngụ  ngôn”;  nhưng  Đạo 

Giáo bèn vịn vào đó, đặt ra rất nhiều thuyết để khẳng định Quảng Thành Tử chính là do 

Thái Thượng Lão Quân (Lão Tử) hóa thân. Họ còn soạn ra Thái Thượng Lão Quân Khai 

Thiên Kinh để làm căn cứ chứng minh cho câu chuyện này và tôn xưng Không Động Sơn 

là Đạo Giáo Đệ Nhất Sơn. Điều đáng nói là thuyết Tinh - Khí - Thần là một thuyết được 

lập ra rất trễ sau khi Đạo Giáo đã phát triển; ngay cả thời Trương Lăng sáng lập Ngũ Đấu 

Mễ đạo (tiền thân của Đạo Giáo), cũng chưa thấy nói đến khái niệm Tinh - Khí - Thần! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 52 of 340 

làm sao lại có thể đến  núi Nga Mi hỏi đạo nơi Thiên Hoàng chân nhân cho 

được? 

Thiên  Hoàng  chân  nhân  chính  là  Quảng  Thành  Tử!  Hoàng  Đế  là  người 

có trách nhiệm với thiên hạ, đâu thể nào sánh với tăng sĩ hay đạo sĩ nhàn tản, 

tùy  ý  vân  du!  Đã  đến  Không  Động  hai  lần,  ắt  có  sở  ngộ.  Dẫu  cho  Quảng 

Thành  Tử  dời  sang  sống  tại  Nga  Mi,  lẽ  nào  Hoàng  Đế  lại  tới  Nga  Mi? 

Huống chi đường sang đất Thục  gian nan, đến  nay vẫn còn nghe tiếng than 

vang  dậy.  Trong  thời  Hoàng  Đế,  chẳng  lẽ  không  khó  khăn  hơn  hiện  thời 

trăm ngàn lần ư? Vì thế, biết những điều ghi chép ấy đều là bịa đặt. Dẫu cho 

cực  đích  xác  đi  nữa,  cũng  chẳng  liên  quan  khẩn  yếu,  bởi  những  pháp  được 

nói ấy đều là pháp thuộc về Nhân thừa và Thiên thừa trong Phật pháp. Đạo 

giáo ở Nga Mi đã tuyệt tích từ lâu, sao lại còn lập riêng pháp ấy để đến nỗi 

đời sau bị phân vân đôi đường, chẳng biết theo ngả nào? Bởi thế, đem những 

chuyện ghi chép ấy bỏ đi gần hết, hòng giương cao Phật nhật thích hợp khắp 

ba căn, chắc cũng được Thiên Hoàng chân nhân tán thành, chấp thuận! 

Quang là một ông Tăng tầm thường, sao dám dối xưng là bậc thông gia 

hòng tu chỉnh [bốn bộ] Sơn Chí của Tứ Đại Danh Sơn! Nhưng do ở đậu núi 

Phổ Đà hơn ba mươi năm; năm Dân Quốc 11 (1922), Tri Sự huyện Định Hải 

là ông Đào  Tại Đông  đề  xướng tu chỉnh bộ Phổ Đà  Sơn Chí, thỉnh bậc túc 

nho  trong  vùng  là  tiên  sinh  Vương  Nhã  Tam  chủ  trì  việc  ấy.  Đối  với  đạo 

Nho,  có  thể  xưng  tụng  ông  Vương  là  bậc  bác  lãm,  nhưng  đối  với  đạo  Phật 

ông ta chưa hề nắm được đường lối. [Ông ta] tu chỉnh Sơn Chí xong, bậc kỳ 

túc  trong  núi  sai  Quang  sửa  chữa  lại.  Gần  đây,  Quang  do  khắc  in  các  sách 

trọn chẳng được rảnh rỗi. Đến năm Dân Quốc 19 (1930), yểm quan tại thành 

Tô  Châu,  mới  in  ra  sách,  thì  một  đệ  tử  là  Lý  Viên  Tịnh,  nhiệt  tâm  làm 

chuyện công ích, nói: “Phổ Đà, Thanh Lương, Nga Mi, Cửu Hoa là Tứ Đại 

Danh Sơn của Trung Quốc, thầy đã sửa đổi bộ Phổ Đà Sơn chí thỏa đáng rồi 

đem  ấn  hành,  nhưng  ba  bộ  Sơn  Chí  của  Thanh  Lương,  Nga  Mi,  Cửu  Hoa 

cũng chớ nên mặc kệ không quan tâm đến!” 

Do vậy, đặc biệt cầu thỉnh  người trước kia đã soạn Quán Âm  Bổn Tích 

Cảm Ứng Tụng, Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ, và Phật Học Cứu Kiếp Biên 

là  một  đệ  tử  quy  y  ở  Bành  Trạch  tỉnh  Giang  Tây  tức  cư  sĩ  Hứa  Chỉ  Tịnh 

soạn  cương  yếu.  Quang  chỉ  đảm  nhiệm  việc  cắt  xén  cho  thỏa  đáng  và  ấn 

hành, còn  việc  giảo chánh đưa  về cho  vị  hiện đang ở  nơi  xa lãnh  nhiệm  vụ 

Trụ Trì chùa Thọ Lượng ở Cám Châu là pháp sư Đức Sâm và cư sĩ Trần Vô 

Ngã. Thanh Lương Chí đã in thành sách vào năm ngoái. Nga Mi Chí chẳng 

bao  lâu  nữa  cũng  sẽ  cho  ấn  hành.  Cửu  Hoa  Chí  chắc  là  trong  khoảng  từ 



Nếu  Quảng  Thành  Tử  thật  sự  là  Thái  Thượng  Lão  Quân,  sao  Đạo  Đức  Kinh  không  hề 

nhắc đến Tinh  - Khí  - Thần? Đến thời Minh, qua sự miêu tả của Hứa Trọng Lâm trong 

Phong Thần Diễn Nghĩa, Quảng Thành Tử  là thủ lãnh của  mười  hai  vị  Kim Tiên thuộc 

phe  Xiển  Giáo,  sống  tại  Đào  Nguyên  thuộc  Cửu  Tiên  Sơn,  khiến  cho  bọn  đạo  sĩ  càng 

thêm sùng bái vị tiên này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 53 of 340 

Xuân  sang  Hạ  năm  sau  sẽ  in  ra  được.  Bốn  bộ  Sơn  Chí  cũ  chỉ  có  Thanh 

Lương Chí là hay nhất, kế đến là Phổ Đà Chí, Nga Mi Chí lại kém hơn nữa, 

Cửu  Hoa  Chí  đứng  hạng  bét.  Ấy  là  vì  ba  bộ  Sơn  Chí  đều  do  hạng  Nho  sĩ 

chẳng thông  hiểu Phật học sửa chữa,  mới đến  nỗi  mua rương trả lại  ngọc59, 

kính trọng lính hầu, khinh mạn chủ nhân, chỉ dốc sức [miêu tả] hình thế núi 

non huyễn vọng, chẳng hình dung được chỗ Bồ Tát khởi lòng Từ, vận lòng 

Bi cứu khổ, ban vui. Chú trọng đến núi, chẳng chú trọng vào Phật, làm việc 

điên đảo. Tuy có Sơn Chí nhưng chẳng thể làm cho người thấy, kẻ nghe tăng 

trưởng thiện căn, gieo nhân Bồ Đề. Đấy là chỗ ngụ ý sâu xa của bộ Sơn Chí 

hiện thời, nên tôi trình bày đại lược ý ấy. Nhưng vì chẳng phải là người đích 

thân trải qua cảnh sắc nơi ấy, nên chẳng thể hỏi han tường tận được, chỉ dựa 

theo bộ Sơn Chí cũ và các kinh truyện để tra cứu, điều chỉnh. Đối với những 

bậc danh đức gần đây và những kiến trúc mới đều nhất loạt chẳng ghi thêm 

vào, để khỏi vướng lỗi sót tên bậc danh đức, bị chê bai “ghi tên một vị để sót 

cả vạn”. Người sáng mắt hiểu biết ắt sẽ lượng thứ cho! 

 

24. Lời tựa tu chỉnh Cửu Hoa Sơn Chí 

(năm Dân Quốc 26 - 1937) 





Chân Như Phật Tánh, chúng sanh và Phật đồng thể, tại phàm chẳng giảm, 

nơi thánh không tăng. Dẫu Tánh Đức tuy  đồng,  Tu Đức khác biệt,  nên đến 

nỗi  chúng  sanh  và  Phật  khác  xa,  khổ  -  vui  khác  biệt  vời  vợi!  Chư  Phật  vì 

thuận  tánh  tu  hành,  do  đấy  bỏ  vọng  về  chân,  trái  trần  hợp  giác,  đoạn  sạch 

Phiền Hoặc, triệt chứng Chân Như Phật Tánh sẵn có trong chính cái tâm này. 

Vì thế, được yên trụ trong Tịch Quang, vĩnh  viễn  hưởng pháp lạc Niết Bàn 

thường  trụ.  Chúng  sanh  vì  nghịch  tánh  mà  tu,  do  vậy  mê  chân  đuổi  theo 

vọng,  trái  giác  hiệp  trần,  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  hoàn  toàn  bị  mê  nơi  Chân 

Như Phật Tánh sẵn có trong chính cái tâm này. Do vậy, thường trụ trong Sa 

Bà, luôn chịu nỗi khổ huyễn vọng luân hồi trong sáu nẻo. Do chư Phật thấy 

chúng  sanh  về  tâm  thể  thì  đồng  nhưng  tâm  tướng  lại  khác,  nên  thương  xót 

khôn ngằn, chẳng nài khổ nhọc, phát hoằng thệ nguyện độ thoát chúng sanh, 

bởi  coi  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật  vậy!  Vì  thế,  kinh  Phạm  Võng  nói: 

 “Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh” . Lại nói:  “Ông là Phật sẽ thành, ta 

 là Phật đã thành. Thường tin được như vậy thì giới phẩm đã trọn đủ”.  Bởi 

lẽ, nếu đã tin chính mình là Phật trong tương lai, chắc chắn sẽ chẳng chịu tùy 

thuận phàm tình tạo nghiệp sanh tử, chắc chắn lập tức tin nhận lời Phật dạy, 

tu đạo Bồ Đề. 

Có kẻ mê muội cạn, túc căn sâu xa, vừa nghe lời Phật dạy, liền được liễu 

ngộ, tin nhận phụng  hành. Có những kẻ  mê  muội sâu  xa, túc căn nông cạn, 

vừa  nghe  lời  Phật  dạy,  liền  ngược  ngạo  sanh  lòng  phỉ  báng,  hoặc  còn  hủy 



59 Nguyên  văn   “mãi  độc  hoàn  châu”   là  một  thành  ngữ  ngụ  ý  chỉ  chú  trọng  bề  ngoài 

không trọng thực chất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 54 of 340 

diệt cho hết sạch chẳng còn sót gì, bởi họ coi Phật là chúng sanh vậy! Dùng 

cái  tâm  chúng  sanh  tham  -  sân  -  si  của  chính  mình  để  suy  lường  tâm  Phật, 

cho những gì Ngài đã nói đều là những lời dối trá nhằm lừa bịp ngu phu ngu 

phụ tuân phụng giáo pháp của Phật, hoàn toàn chẳng chân thật, chẳng thể tin 

cậy  được!  Nếu  tin  theo  sẽ  vĩnh  viễn  đi  vào  nẻo  mê,  không  cách  gì  thoát  ra 

được. Đối với loại chúng sanh ấy, tâm chư Phật trọn chẳng có một niệm vứt 

bỏ,  càng  sanh  lòng  xót  thương  yêu  tiếc  gấp  bội.  Như  kẻ  mắc  bệnh  cuồng, 

đánh chửi cha mẹ, cha mẹ chẳng trị tội  mà lòng càng thêm thương xót, biết 

hắn đã mất bản tâm rồi! Nếu lành bệnh cuồng sẽ tự chẳng mắc lỗi ấy. 

Nếu là kẻ mê cực sâu, từ kiếp này sang kiếp khác cũng khó tỉnh ngộ, cho 

nên chư Phật thệ nguyện “độ thoát chúng sanh đến hết đời vị lai”, những vị 

Bồ Tát đã chứng Pháp Thân không vị nào chẳng đều như vậy. Những kẻ do 

tự tư tự lợi bèn báng Phật nếu biết được nghĩa này há chẳng thẹn đến chết ư? 

Kẻ  mê  cạn,  túc  căn  sâu  xưa  nay  chẳng  thiếu  người.  Nay  nêu  lên  những 

trường  hợp  đặc  sắc  nhất,  như  Thừa  Tướng  Trương  Thương  Anh  đời  Tống, 

cư sĩ Chung Đại Lãng thời Minh. 

Thương  Anh thoạt đầu chẳng biết đến Phật pháp, do đến chơi  một  ngôi 

chùa, thấy kinh  Phật trang  nghiêm thù thắng,  giận dữ  nói: “Sách của  người 

Hồ lại được trang nghiêm như vậy, sách của bậc thánh nước ta vẫn chưa thể 

sánh bằng”. Tối đến, cầm bút, rên rỉ, không viết được một bài nào. Phu nhân 

là Hướng Thị khá tin Phật, thấy vậy bèn hỏi chồng rên rỉ về chuyện gì. Ông 

đáp: “Ta định viết bài luận [chứng minh] không có Phật”. Phu nhân nói: “Đã 

là không có Phật, cần gì phải luận nữa! Mà ông đã từng đọc kinh Phật chưa 

vậy?” Đáp: “Ta đời nào chịu đọc loại kinh ấy!” Phu nhân nói: “Đã chưa đọc 

kinh của người ta thì dựa vào ý nghĩa nào để luận định đây!” Ông bèn thôi. 

Sau  đấy,  ở  chỗ  bạn  đồng  liêu,  thấy  trên  bàn  có  cuốn  kinh  Duy  Ma  Cật 

bèn ngẫu nhiên mở ra xem, cảm thấy từ lý cao siêu, tuyệt diệu, nhân đấy bèn 

thỉnh  về  đọc  cho  hết.  Chưa  được  quá  nửa,  bèn  sanh  lòng  hối  hận,  ngộ  đạo 

lớn lao, phát nguyện hết báo thân này hoằng dương pháp hóa. Đối với Giáo 

lẫn  Tông  thảy  đều  tâm  đắc,  soạn  cuốn  Hộ  Pháp  Luận  cực  lực  tán  dương, 

[luận  ấy]  được  đưa  vào  Đại  Tạng.  Ông  ta  vào  triều  làm  Thừa  Tướng  đời 

Tống  Huy Tông,  lúc ấy  hạn  hán đã lâu, ngay đêm  đó trời  liền đổ  mưa  ngọt 

lai láng, Huy Tông viết hai chữ to “Thương Lâm” thưởng cho ông. Ấy là lấy 

ý nghĩa trong thiên Thuyết Mạng của sách Thương Thư:  “Nhược tuế đại hạn, 

 dụng  nhữ  tác  lâm  vũ” (Như  gặp  năm  bị  hạn  hán  to,  dùng  ngươi  như  được 

trận mưa dầm) để khen ngợi vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 55 of 340 

Chung Đại Lãng60 người trấn Mộc Độc, Tô Châu, cha mẹ cầu đảo Quán 

Âm  sanh  được  ông.  Thuở  nhỏ  theo  cha  mẹ  lễ  tụng,  nhưng  đến  khi  đi  học, 

nghe  được  cái  học  của  đạo  Nho  bèn  lấy  việc  hoằng  dương  đạo  Nho  làm 

trách nhiệm của chính mình. Do vậy, chẳng những không lễ tụng mà còn tự 

tiện  viết  văn  báng  Phật.  Về  sau,  đọc  bài  tựa  cuốn  Tự  Tri  Lục  của  Liên  Trì 

đại sư mới biết hổ thẹn, chẳng còn báng Phật nữa. Đọc Địa Tạng Bồ Tát Bản 

Nguyện Kinh, ông liền phát tâm học Phật làm cư sĩ, rồi nghiên cứu các sách 

của  Thiên  Thai  và  Thiền  Tông,  mỗi  mỗi  đều  có  sở  đắc,  bèn  lễ  môn  nhân61 

của Hám Sơn đại sư xin xuất gia, pháp danh là Trí Húc, tự là Ngẫu Ích. Giới 

hạnh  trong  sạch  như  băng  tuyết,  kiến  địa  sáng  tỏ  như  nhật  nguyệt,  nhưng 

Ngài  chú  trọng  một  pháp  Tịnh  Độ.  Do  chúng  sanh  đời  Mạt  chẳng  nương 

theo  Phật  lực,  quyết  khó  thể  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này.  Cả  đời 

hoằng pháp, chẳng làm Trụ Trì, [do] thường ngụ tại chùa Linh Phong ở núi 

Bắc Thiên Mục nên  người đời sau thường gọi  ngài  là  Linh  Phong, chứ thật 

ra Ngài chẳng phải là chủ nhân của Linh Phong! 

Như bọn Hàn, Âu báng Phật, chỉ căn cứ theo những hành vi luân thường 

gần gũi của đạo Nho và lấy lễ nhạc, hình phạt, sự cai trị để luận, trọn chẳng 

dẫn  kinh  văn  nhà  Phật  để  luận.  Do  vậy,  biết  những  lời  chê  bai  của  bọn  họ 

đều  là chưa thấy  màu sắc đã bàn luận  mù  quáng.  Họ  Hàn (Hàn Dũ) do gặp 

được thiền sư Đại Điên62, họ  Âu (Âu  Dương  Tu) do  gặp được đại sư Minh 



60 Tổ Ngẫu Ích tên thật là Chung Tế Minh, sau khi đọc cuốn Tự Tri Lục và Trúc Song 

Tùy Bút của tổ Liên Trì, Ngài tự biết trước kia mình đã sai trái, bèn đốt hết những bài văn 

báng Phật. Năm 20  tuổi, do đọc kinh Địa Tạng  Bản Nguyện  bèn phát chí  xuất gia, đến 

năm 23 tuổi, tự phát ra 48 nguyện, tự xưng là Đại Lãng Ưu Bà Tắc. Do vậy, đa số sách 

vở khi viết về giai đoạn trước khi Ngài xuất gia đều gọi là ngài là cư sĩ Chung Đại Lãng. 

61 Tổ Trí Húc xin xuất gia với ngài Tuyết Lãnh, đệ tử của đại sư Hám Sơn. 

62 Đại Điên Bảo Thông (732-824), người xứ Dĩnh Châu, họ Trần, pháp hiệu Bảo Thông, 

tự  đặt  hiệu  là  Đại  Điên  Hòa  Thượng.  Trong  niên  hiệu  Đại  Lịch,  Sư  theo  học  với  ngài 

Dược Sơn Duy Nghiễm, rồi qua Nam Nhạc tham yết ngài Thạch Đầu Hy Thiên, đại ngộ 

tông  chỉ,  được  nối  pháp  Tào  Khê.  Sư  dựng  Linh  Sơn  thiền  viện  tại  dưới  rặng  Tây  U  ở 

Triều  Châu,  ra  vào  thường  có  cọp  đi  theo,  môn  nhân  hơn  ngàn  người.  Lúc  ấy,  Đường 

Hiến Tông thờ phụng xá-lợi trong cung, cảm được xá-lợi phóng quang, quần thần dâng 

biểu chúc  mừng, riêng Hàn Dũ  lại dâng sớ can  vua đừng  mê tín đạo Phật, đòi  đốt kinh 

Phật,  dẹp  chùa,  đuổi  Tăng  về  làm  dân.  Vua  tức  giận,  đày  Hàn  Dũ  đi  Triều  Châu.  Tới 

Triều Châu, nghe danh Đại Điên, Hàn Dũ bèn mời tới, giữ lại hơn mười ngày, định dùng 

lời  lẽ đánh  bại Sư. Rốt cuộc, Hàn Dũ hết sức khâm phục Sư, thường  lui tới  hỏi đạo, tà 

kiến báng Phật cũng giảm dần. Sư từng tự chép kinh Kim Cang một ngàn năm trăm biến, 

chép Pháp Hoa, Duy Ma mỗi kinh ba  mươi  bộ. Trước thuật gồm hai  bộ Bát Nhã Ba La 

Mật Đa Tâm Kinh Thích Nghĩa và Kim Cang Kinh Thích Nghĩa. Tháp Sư được dựng bên 

chùa. Cuối đời Đường, giặc giã phá tháp, thấy xương sọ đã tiêu hết, chỉ còn lưỡi vẫn tươi 

nhuận như khi còn sống, bèn chôn đàng hoàng, gọi là Ế Thiệt Trủng (mồ chôn lưỡi). Đến 

niên  hiệu  Chí  Đạo  đời  Tống,  người  trong  vùng  lại  đào  lên,  chỉ  thấy  lưỡi  vẫn  còn,  bèn 

chồng đá dựng tháp, đặt tên là Thiệt Kính Tháp (Tháp gương lưỡi). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 56 of 340 

Giáo63 mới hơi biết về Phật, nên chẳng thể hoằng dương như họ Trương, họ 

Chung  được!  Nhưng  những  ông  Châu,  Trình,  Trương,  Châu  đời  Tống  là 

người tiếp nhận được đạo tâm truyền của Khổng Mạnh xét về nguồn gốc đều 

do học Phật mà được. Ông Châu Mậu Thúc người cực thuần hậu, trọn chẳng 

báng Phật một chữ. Hai ông Trình, họ Trương và họ Châu64 thì ngấm ngầm 

khâm phục, ngoài mặt chống đối, họ lấy những ý nghĩa sâu thẳm trong kinh 

Phật để giải thích kinh điển đạo Nho, sợ người đời sau bảo những gì họ nói 

đều phát xuất từ kinh Phật bèn cực lực báng bổ thật sự, thật lý “nhân quả ba 

đời, luân hồi sáu nẻo” do đức Phật đã nói, cho là Phật bịa chuyện để làm căn 

cứ gạt gẫm ngu phu, ngu phụ tin thờ giáo pháp của Phật, chứ thật sự không 

hề có chuyện ấy! 

Từ đấy trở đi, phàm là nhà Nho đều chẳng dám nói đến nhân quả, sợ bị 

người  khác  công  kích  là  dị  đoan.  Phàm  bọn  Lý  Học  đều  lén  lút  xem  kinh 

Phật  để  tự  hùng,  nhưng  đều  cực  lực  báng  Phật  để  tự  củng  cố  [địa  vị,  danh 

tiếng],  đến  nỗi  càng  lúc  càng  đi  xuống,  cho  nên  mới  diễn  ra  thảm  kịch  tai 

họa  liên  miên,  dân  không  lẽ  sống!  Nếu  như  mọi  người  đều  đề  xướng  nhân 

quả sẽ hoàn toàn chẳng đến nỗi cùng cực như thế này. Nhân quả là phương 

tiện lớn lao để thánh nhân trị thiên hạ, để chư Phật độ chúng sanh. Bỏ nhân 

quả đi sẽ không thể lập ra cách nào khác được! Nay đời loạn đến cùng cực, 

mong  cõi  đời  yên  ổn,  mà  nếu  vẫn  chẳng  lấy  nhân  quả  làm  gốc  thì  cái  họa 

mai sau sẽ còn thê thảm kịch liệt hơn nữa! 

Cửu  Hoa Sơn  là đạo tràng ứng  hóa của Địa Tạng  Bồ  Tát. Địa Tạng  Bồ 

Tát trong vô lượng kiếp trước đã chứng Pháp Thân từ lâu, đã thành Phật đạo, 

nhưng chẳng ở địa vị Phật. Do phát nguyện  “độ hết chúng sanh mới chứng 



63 Minh Giáo Đại Sư chính  là  ngài  Khế Tung (1007-1072), một vị cao tăng thuộc tông 

Vân  Môn  sống  vào  đời  Tống,  quê  ở  Đàm  Tân,  Đằng  Châu  (nay  là  huyện  Đằng  tỉnh 

Quảng Tây), tự Trọng Linh, hiệu Tiềm Tử. Sư xuất gia năm bảy tuổi, mười ba tuổi được 

thế phát, thọ giới, mười chín tuổi đi tham học khắp nơi, đầu thường đội tượng Quán Âm, 

mỗi  ngày  trì  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  mười  vạn  câu.  Về  sau,  Sư  đắc  pháp  nơi 

thiền sư Hiểu Tông thuộc tông Tào Động. Sư đọc trọn khắp các kinh điển, sách  vở, rất 

giỏi văn chương, thường nhấn mạnh thuyết “Nho - Phật nhất trí”. Khi Âu Dương Tu cực 

lực bài xích đạo Phật, dùng những lời lẽ báng Phật để mê hoặc Tống Nhân Tông, Sư soạn 

Phụ Giáo Biên dâng lên vua, vua đọc xong hết sức khâm phục, sai Hàn Kỳ đưa cho Âu 

Dương Tu coi, họ Âu kinh ngạc, nói: “Không ngờ trong Tăng chúng có được người như 

thế?” bèn xin Hàn Kỳ cho gặp mặt. Khi gặp Sư, Âu Dương Tu cật vấn suốt cả ngày, bị 

Sư hoàn toàn khuất phục, từ đó không báng Phật nữa. Ngoài bộ luận Phụ Giáo Biên nổi 

tiếng  ra,  Sư  còn  trước  tác  những  cuốn  Truyền  Pháp  Chánh  Tông  Định  Tổ  Đồ,  Truyền 

Pháp  Chánh  Tông  Ký  v.v…  Những  trước  tác  của  Sư  được  Tống  Nhân  Tông  hết  sức 

ngưỡng  mộ,  hạ  lệnh  đưa  vào  Đại  Tạng,  ban  tặng  cho  Sư  ca-sa tía  và  ban  hiệu  là  Minh 

Giáo đại sư. Sau khi Sư thị tịch tại chùa Linh Ẩn vào năm Hy Ninh thứ năm (1072), môn 

nhân thâu thập những ngữ lục của Sư soạn thành bộ Đàm Tân Văn Tập, 20 quyển 

64 Hai ông Trình là anh em Trình Di, Trình Hạo, Trương là Trương Tải, Châu là Châu Hy, 

đều là những nhà sáng lập ra Lý Học. Mậu Thúc là tên tự của Châu Đôn Di, cũng là một 

nhà Lý Học. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 57 of 340 

 Bồ Đề, địa ngục chưa trống thề chẳng thành  Phật” , tâm  xót thương chúng 

sanh chịu nỗi khổ sanh tử sâu đậm, thiết tha không cách nào diễn tả được! Vì 

thế,  khi  đức  Phật  vì  mẹ  thuyết  pháp  trên  cung  trời  Đao  Lợi,  mười  phương 

thế  giới chư Phật, Bồ Tát, thiên  long bát bộ đều đến dự  hội, dẫu dùng Phật 

nhãn  vẫn  chẳng  thể  tính  biết  được!  Những  vị  Phật,  Bồ  Tát  ấy  đều  do  ngài 

Địa Tạng giáo hóa nên mới đắc đạo quả, nhưng ngài Địa Tạng vẫn hiện thân 

dưới hình thức Thanh Văn. Ngoài việc hiện đủ mọi loại thân để thuyết pháp 

trong mười phương thế giới ra, Ngài lại thường trụ trong chốn u minh khổ sở 

tột  bậc  để  cứu  độ.  Mười  phương  chư  Phật,  Bồ  Tát  không  vị  nào  chẳng  tán 

thán tấm lòng sâu thẳm “hưng lòng Từ, vận lòng Bi” của Ngài. Đại sư Ngẫu 

Ích vừa đọc kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện liền phát đại Bồ Đề tâm, do 

đức Địa Tạng là thầy của chư Phật, là mẹ của các Bồ Tát vẫn còn miệt mài 

chuyên chú độ bọn  ta, nếu  [bọn ta] chẳng  coi “ta và  người cùng  thoát sanh 

tử” là chí hướng, sự nghiệp thì cô phụ từ ân cũng lớn lắm thay! 

Bồ  Tát  thị  hiện  giáng  sanh  tại  nước  Tân  La  vào  đời  Đường  (Trước  thời 

Đường Cao Tông, vốn có ba nước Cao Câu Ly, Tân La, Bách Tế riêng biệt. Đường Cao 

Tông  diệt  Cao  Câu  Ly,  đất  đai  của  Bách  Tế  đều gộp  vào  nước  Tân  La,  hợp  thành  một 

nước. Thời Ngũ Đại, Vương  Kiến kế thừa [nước  Tân La], đặt quốc hiệu  là Cao Ly. Từ 

đầu đời Minh đến nay, đặt tên nước là Triều Tiên. Người ta thường cho Tân La chính là 

Tiêm  La65, thật  lầm  vậy),  dòng  dõi  nhà  vua,  họ  Kim,  tên  Kiều  Giác,  đến  năm 



65 Tân La (Silla)  là  một trong ba vương quốc cổ thuộc lãnh thổ Đại Hàn  hiện thời, còn 

Tiêm La là gọi tắt từ chữ Tiêm La Hộc (tức tên gọi gộp chung của hai vương quốc Siam 

và Lwo), một vương quốc cổ tại Thái Lan. Trong ba nước cổ của Đại Hàn, Cao Câu Ly 

(Koguryo)  lớn  nhất, tồn tại  từ  năm  37  trước  Công  Nguyên  cho  đến  năm  668.  Địa  phận 

nước này bao gồm vùng Đông Bắc Trung Hoa (gần trọn vùng Mãn Châu hiện thời) và ¾ 

bán đảo Triều Tiên (Joseon). Quốc gia này do Đông Minh Thánh Thái Vương Cao Châu 

Mông (Jumong) sáng lập. Bách Tế (Baekje) khá nhỏ, nằm ở vùng Tây Nam của bán đảo 

Triều Tiên, tồn tại từ năm 18 trước Công Nguyên đến năm 660 thì bị Tân La  liên  minh 

với nhà Đường thôn tính tiêu diệt. Theo truyền thuyết, Bách Tế được sáng lập bởi Ôn Tộ 

(Onjo), con thứ của Châu Mông, sau khi bị anh dòng đích là Lưu Ly Vương (Yuri) đàn 

áp  phải  trốn  khỏi  Cao  Câu  Ly.  Ôn  Tộ  đặt  quốc  đô  tại  Úy  Lễ  Thành  (Wiryeseong,  nay 

thuộc phụ cận Seoul). Tân La (57 trước Công Nguyên đến 935)  nhỏ nhất, nằm ở Đông 

Nam  Hàn  quốc  hiện  thời.  Theo  truyền  thuyết,  vua  sáng  lập  Tân  La  là  Hách  Cư  Thế 

(Hyeokgeose)  vốn  là thần  nhân từ trên trời cưỡi  bạch  mã  xuống  nhân gian, đóng đô tại 

Kim Thành (Geumseong, nay là Khánh Sơn - Gyongsan), xưng quốc hiệu là Từ La Phạt 

(Seora-beol). Vào thời kỳ đầu, ba bộ tộc lớn là họ Phác (Pak), họ Tích (Seok) và họ Kim 

tranh  giành  quyền  cai  trị  Từ  La  Phạt.  Đến  năm  356,  Nại  Hốt  Vương  (Naemul)  họ  Kim 

giành được uy quyền tuyệt đối, trở thành hoàng gia vĩnh viễn của Từ La Phạt. Như vậy, 

ngài  Kim  Kiều Giác  là hậu duệ của Nại Hốt Vương. Đến năm 503, mới chánh thức đổi 

tên vương quốc Từ La Phạt thành Tân La. Khi nhà Đường diệt Bách Tế và Cao Câu Ly, 

Tân  La  thừa  cơ  chiếm  trọn  bán  đảo  Triều  Tiên, trở thành  một  vương  quốc  hùng  mạnh. 

Đến năm 780, khi Huệ Cung Vương (Hyegong) chết, trong triều đình xảy ra chuyện tranh 

giành ngôi vua, vương quốc Tân La lâm vào cảnh quân phiệt cát cứ. Cho đến năm 901, 

Tân La bị chia thành ba mảnh nhỏ: Tân La, Hậu Bách Tế và Hậu Cao Câu Ly. Sử gọi là 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 58 of 340 

Vĩnh  Huy thứ tư (653) đời Đường Cao  Tông, Sư đến  núi Cửu  Hoa, sự khổ 

hạnh tu tập của Ngài trong cõi đời không ai hơn được. Thức giả coi Ngài là 

Địa Tạng thị hiện, xin coi chi tiết trong Sơn Chí, ở đây không cần phải viết 

nhiều.  Nhưng  những  kẻ  câu  nệ,  hẹp  hòi,  chẳng  biết  hành  trạng  phân  thân 

ứng  hóa trong cõi nước nhiều như số vi trần của Bồ Tát, thường  nói  vị Địa 

Tạng này chẳng phải là Địa Tạng trong kinh [Địa Tạng Bồ Tát] Bổn Nguyện. 

Nếu  vậy  thì cũng có  thể  nói  Bố Đại  Hòa  Thượng chẳng phải  là  Đương  Lai 

Hạ Sanh Di Lặc Bồ Tát hay sao? Núi này kể từ khi được Bồ Tát kiến lập đạo 

tràng trở đi, sau nhiều năm tháng sâu xa, bao lượt đổi thay, đến nỗi sách vở 

thất truyền. Đến thời Gia Tĩnh nhà Minh, mới biên tập Sơn Chí. Từ thời Vạn 

Lịch, Sùng Trinh [nhà Minh] cho đến Khang Hy, Càn Long, Quang Tự nhà 

Thanh, trải qua sáu lần [biên soạn Sơn Chí] đều do triều đình chủ trì, do Nho 

sĩ  biên  tập.  Đối  với  lòng  hoằng  từ  đại  bi  của  Bồ  Tát,  ý  nghĩa  tinh  diệu  của 

pháp môn đều chưa nêu tỏ được, nên chẳng khác gì những sơn kinh thủy chí 

tầm thường, thật đã mất đi ý nghĩa của một đạo tràng vì nước cầu an, vì dân 

chúc phước nơi danh sơn, nhưng cũng không có câu chữ nào hủy báng Phật 

pháp. Bộ Sơn Chí thời Quang Tự, khi Châu Sơn Môn tu chỉnh đã đưa thêm 

vào rất nhiều lời văn hủy báng hòng phô phang tri kiến cao minh của chính 

mình, buộc Tăng chúng bỏ tiền, nhưng bản thảo vẫn giữ tại công đường nơi 

huyện lỵ, không cho phép khắc in, tôi chẳng biết ý ông ta như thế nào! 

Do ông Lý Viên Tịnh xin tu chỉnh, tôi bèn cậy cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh xem 

xét, hiệu đính, nhờ thầy Đức Sâm biên tập. Sách đã hoàn thành (hết thảy nhân 

duyên  thành  tựu, trong  lời  bạt  của thầy  Đức  Sâm  nơi  quyển  cuối  đã  nêu  cặn  kẽ,  ở  đây 

không nhắc lại nữa). Do vậy, trình bày đại lược lòng đại từ bi sâu xa của Bồ Tát 

hòng người thấy kẻ nghe ai nấy đều sanh chánh tín, ngõ hầu cậy vào từ lực 

của  Bồ  Tát  thoát  khỏi  nỗi  khổ  huyễn  vọng,  được  sự  vui  rốt  ráo.  Nhân  đó, 

bèn tán rằng:  



 Đại Sĩ thệ nguyện bất khả trắc, 

  

 Vận bi châu biến trần sát quốc, 

  

 Chúng sanh tận hậu thệ phương hưu, 

  

 Địa ngục không thời nguyện thỉ tức, 

  

 Thọ hóa đa thành vô thượng đạo, 

  

 Tự thân do thị Thanh Văn tích, 

  

 Chỉ duyên sanh Phật tánh duy nhất, 

  

 Dục linh đồng hoạch Cứu Cánh Tức.   



(Đại Sĩ thệ nguyện há thể lường, 



Lòng bi trọn khắp cõi vô ương, 



Chúng sanh độ hết mới xong thệ, 



Địa ngục trống rồi nguyện mới thôi. 



Giáo hóa nhiều người thành Phật đạo, 



Hậu Tam Quốc thời đại. Về sau, Vương Kiến (Wang Geon) xứ Hậu Cao Câu Ly đánh bại 

hoàng tộc ba nước, thống nhất sơn hà, đổi tên nước thành Cao Ly (Goryeo). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 59 of 340 



Tự thân vẫn hiện tướng Thanh Văn, 



Chúng sanh và Phật tánh vốn một, 



Cùng muốn ta người chứng Pháp Vương)  

 

25. Lời tựa cho cuốn Nhật Tụng Kinh Chú Tuyển Lục  

(năm Dân Quốc 18 - 1929)  





Phật  pháp  không  gì  lớn  lao  chẳng  bao  trùm,  không  điều  nhỏ  nhặt  nào 

chẳng  được  nêu  lên,  chỉ  có  Phật  và  Phật  mới  có  thể  thấu  hiểu  rốt  ráo.  Bậc 

Đăng  Địa  Bồ  Tát66 vẫn  chưa  thể  thấu  hiểu  triệt  để  đến  tột  nguồn  tận  đáy 

được,  huống  là  phàm  phu  sát  đất  đầy  dẫy  Hoặc  nghiệp  ư?  Nhưng  rút  lấy 

những  ý  nghĩa  trọng  yếu  [trong  giáo  pháp  nhà  Phật]  thì  chỉ  là  mong  sao 

[chúng sanh] hiểu rõ tự tâm, chứng  Phật tánh triệt để. Muốn  hiểu rõ tự tâm 

để  chứng  Phật  tánh,  ắt  phải  dùng  Giới  để  trói  buộc  cái  thân,  dùng  Định  để 

dứt  vọng,  dùng  Huệ  để  đoạn  Hoặc  ngõ  hầu  có  thể  tự  thoát  khỏi  sanh  tử 

huyễn  vọng,  chứng  Niết  Bàn  chân  thường.  Về  thứ  tự  tu  trì  thì  nên  lấy  việc 

mở  mang tri kiến của chính  mình để dẫn đường, dùng Tín - Nguyện - niệm 

Phật làm Chánh Hạnh, lấy vạn thiện trang nghiêm làm Trợ Tu. Vì thế, [sách 

này]  xếp  Kim  Cang  Kinh  lên  đầu,  [rồi  đến]  Tâm  Kinh,  Quán  Thế  Âm  Phổ 

Môn  Phẩm,  Đại  Thế  Chí  Niệm  Phật  Viên  Thông  Chương,  A  Di  Đà  Kinh, 

Vãng  Sanh  Chú,  Niệm  Phật  Khởi  Chỉ  Nghi  (nghi  thức  niệm  Phật),  Phát 

Nguyện  Văn,  và  các  chú  Đại  Bi,  Chuẩn  Đề,  hoặc  kiêm  trì  các  thứ,  hoặc 

chuyên trì một thứ đều nhằm để giúp cho sự tu trì Tịnh nghiệp ngõ hầu triệt 

ngộ   “Ngũ  Uẩn  vốn  là  không,  các  pháp  chẳng  có  tướng” ,  hành  khắp  muôn 

hạnh  nhưng chẳng thấy tướng  năng  hành, chuyên chí  niệm Phật  mà  hiểu rõ 

 “tâm làm, tâm là”.   

Tu  được  như  thế  sẽ  nhanh  chóng  ra  khỏi  đường  mê,  lên  thẳng  bờ  giác! 

Ấy  là  vì chúng sanh đời Mạt chướng sâu, huệ cạn, nếu chẳng cậy  vào Phật 

lực, thật khó  thể  giải thoát, bởi  một pháp  Niệm Phật chính  là pháp  môn  vô 

thượng  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật 

trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh;  so  với  hết  thảy  những  pháp 

cậy vào tự lực để đoạn Hoặc chứng Chân hòng liễu sanh tử thì khác biệt một 

trời, một vực! Lại muốn cho sơ cơ hành nhân biết sâu xa nguyên do của các 

pháp môn, hai chúng tại gia trong cuộc sống hằng ngày và trong luân thường 

có thể dung thông cả Chân lẫn Tục, trọn hết cả Phật lẫn Nho, nên bèn in kèm 

theo Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn, Giác Thế Kinh và những khai thị về tu 

trì Tịnh Độ để làm quy củ, chuẩn mực hòng cải ác hướng thiện, hướng lành 

tránh dữ, siêu phàm  nhập thánh,  liễu sanh  thoát tử,  ngõ  hầu  ngay trong đời 

này  liền  vượt  ra  ngoài  tam  giới  lục  đạo,  vào  thẳng  chín  phẩm  sen  bảy  báu. 

Nguyện những người tu đều cùng ra sức chú ý. 



66 Đăng Địa Bồ Tát: Hàng Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 60 of 340 

 

26. Lời tựa sách Tịnh Độ Thiên 

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Pháp môn Tịnh Độ thích hợp khắp ba căn, đối với người tại gia lại càng 

khẩn  yếu;  vì  người  tại  gia  ai  nấy  đều  có  công  việc,  chẳng  dễ  gì  tham  cứu 

những pháp như Thiền, Giáo v.v… được! Chỉ có pháp Niệm Phật này là khế 

lý,  khế  cơ  nhất.  Thật  thà  cắm  cúi  niệm  Phật,  niệm  đến  lúc  nghiệp  tận  tình 

không thì  “bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra” , Như Lai Tạng Diệu 

Chân  Như  Tánh  thảy  đều  tỏ  lộ  trọn  vẹn  sát  sao.  Đến  khi  lâm  chung,  chắc 

chắn  lên  Thượng  Phẩm.  Nếu  như  căn  cơ  kém  hèn  chưa  thể  nghiệp  tận  tình 

không,  nhưng  do  lòng  thành  tin  tưởng  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  trì  danh 

hiệu Phật cầu sanh Tây Phương, ắt sẽ có thể cảm ứng đạo giao với Phật, đích 

thân  được  Phật  tiếp  dẫn,  liền  được  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Tịnh  Độ  mầu 

nhiệm chính là ở chỗ này đây! 

Nếu  chẳng  biết  nghĩa  này,  dẫu  tham  thiền  đạt  được  cốt  tủy,  khán  Giáo 

minh tâm, hễ còn mảy may Hoặc nghiệp chưa hết sạch thì vẫn luân hồi sanh 

tử  y  như  cũ,  chẳng  thể  thoát  lìa  được!  Hãy  chớ  nên  tự  ỷ  lại,  để  đến  nỗi  bị 

hàng ngu phu ngu phụ do niệm Phật cầu sanh Tây Phương được đới nghiệp 

vãng  sanh  phải  thương  xót!  Than  ôi!  Kẻ  ngu  dại  tầm  thường  tột  bậc  phần 

nhiều đạt được lợi ích thật sự, còn người đại thông minh chẳng mong chi sát 

cánh kề vai! Phần đông là vì ỷ mình thông minh, tuy có Phật lực vẫn chẳng 

chịu  nương  cậy,  rốt  cuộc  phải  luân  chuyển  số  kiếp  dài  lâu,  trọn  chẳng  có 

thuở thoát ra, chẳng đáng buồn ư? Từ xưa, bậc cổ đức vốn sẵn mang lòng Bi 

của Phật đề xướng Tịnh Độ, bao nhiêu trước thuật nhiều khôn kể xiết, nhưng 

phần lớn viết bằng thể loại Văn Ngôn, chẳng thuận tiện cho hạng bình dân. 

Cư  sĩ  Lý  Viên  Tịnh  vốn  dựa  theo  bốn  kinh  Tịnh  Độ  và  ý  tứ  từ  những 

trước  thuật  của  cổ  đức,  dùng  lối  văn  nói  (Bạch  Thoại)  để  xiển  dương  Tịnh 

tông. Tuy [nội dung sách] được chia thành  mười  môn, lời  văn  gần đến  một 

vạn  chữ,  nhưng  mỗi  chữ  mỗi  nghĩa  đều  xuất  phát  từ  kinh  Phật  hay  lời  Tổ, 

trọn chẳng tự lập ý kiến để tự khoe khoang đến nỗi mắc lỗi “lầm người, hoại 

pháp”! Do thấy [sách  này] có ích cho kẻ sơ cơ, Phật Học Thư Cục đặc biệt 

xếp  nó  vào  loại  tiểu  tùng  thư  để  sách  được  lưu  truyền  rộng  rãi.  Nay  lại  in 

riêng  theo  lối  chữ  Tam  Hiệu  Đại  Tự  để  những  người  lớn  tuổi  mục  lực  suy 

yếu  chẳng  bị  khó  đọc.  Lại  cậy  Quang  viết  lời  tựa  dẫn  giải  hòng  khơi  gợi 

chánh  tín.  Những  nghĩa  trọng  yếu  khác  trong  sách  đã  tự  có  đủ,  không  cần 

phải  rườm  lời!  Phải  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  biển  pháp  để  hết  thảy  các 

pháp  đổ  về.  Nếu  ai  tin  được  như  thế,  người  ấy  liền  có  thể  cao  đăng  chín 

phẩm  ngay trong đời này, tương  lai chắc chắn viên  mãn Tam Giác67. Có kẻ 



67 Tam Giác có thể hiểu theo hai cách:  

1) Tự Giác, Giác Tha, và Giác Hạnh Viên Mãn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 61 of 340 

cho lời ấy nói quá lố, tôi thưa: “Tội lỗi này tôi đâu dám gánh vác, đã có Bổn 

Sư Thích Ca Mâu Ni Phật và A Di Đà Phật gánh chịu rồi!” 



27.  Lời  tựa  cho  bản  in  gộp  chung  hai  sách  Tịnh  Độ  Vấn  Biện  và  Công 

Quá Cách  

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 





Cổ  nhân  nói:   “Tử  sanh  diệc  đại  hỹ,  khả  bất  bi  tai!”   (Chết  -  sống  cũng 

lớn thay, chẳng đáng buồn ư?)  Biết chết - sống đáng buồn,  hãy nên cầu  lấy 

pháp có thể liễu được sanh tử thì chuyện đáng buồn sẽ biến thành đáng vui. 

Nếu  chẳng  cầu  pháp  liễu  sanh  tử,  sanh  lòng  bi  cảm  xuông,  có  ích  chi  đâu? 

Đại trượng phu sống trong thế gian, không chuyện nào chẳng tính toán sẵn, 

nhưng chỉ có  mỗi một chuyện sanh tử đa số đều ngược ngạo bỏ mặc không 

hỏi tới, mãi cho đến khi báo hết mạng tận phải theo nghiệp chịu báo, chẳng 

biết  một  niệm  tâm  thức  này  sẽ  lại  đi  thọ  sanh  trong  đường  nào!  Cõi  trời 

người là quán trọ, tam đồ là quê nhà! Mỗi lần thọ báo trong tam đồ là trăm 

ngàn kiếp, trọn chẳng có dịp nào lại được sanh trong cõi trời người! Do vậy 

nói  rằng:  “Đương  nhiên  không  thể  nào  không  miệt  mài  cầu  tìm  pháp  liễu 

sanh tử!” Phải biết: Pháp môn vô lượng, nhưng đều phải dùng tự lực để đoạn 

Hoặc chứng Chân thì mới có phần liễu sanh tử, nên chúng sanh đời Mạt hơi 

khó thể được lợi ích thật sự ngay trong đời này. Chỉ có tín nguyện niệm Phật 

cầu sanh Tây Phương thật là bậc nhất, do cậy vào Phật từ lực nên dẫu là kẻ 

chưa  đoạn  được  Hoặc  nghiệp  vẫn  có  thể  thoát  khỏi  cõi  Sa  Bà  này,  lên  cõi 

Cực Lạc kia. [Pháp môn Tịnh Độ] quả thật là một sự nương tựa lớn lao cho 

hạng không có sức đoạn Hoặc như lũ chúng ta. 

Vì  thế,  cư  sĩ  Châu  Tiếp  Thần  chỉ  sợ  người  đời  quen  thói  chấp  thường, 

chẳng  chịu  tu  tập  đến  nỗi  tự  lầm.  Do  vậy,  đem  những  thứ  nghi  tình  chính 

mình  từng  ôm  ấp  trước  kia,  mỗi  mỗi  đều  mổ  xẻ  rạch  ròi  để  hướng  dẫn  hết 

thảy mọi người cùng hàng. Lại còn đính kèm những thiên sách khuyên hiếu 

răn  dâm  để  làm  [những  hướng  dẫn]  hòng  nghiêm  ngặt  vâng  giữ  điều  thiện 

tột bậc, răn dè điều ác tột bậc, ngõ hầu nền tảng vững vàng, tiến tu không bị 

vướng mắc. Lại sợ bị sai sót trong luân thường và xử sự hằng ngày nên đem 

Công Quá Cách in kèm vào phần sau. Trộm nghĩ: Công Quá Cách này chính 

là nhiệm vụ trọng yếu để cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, hễ tận hết tâm 

lực  thực  hiện  thì  lo  chi  chẳng  đạt  đến  địa  vị  thánh  hiền.  Phàm  những  ai  có 

chí  mong  thành  thánh  thành  hiền,  xin  chớ  vì  pháp  này  vụn  vặt  rồi  xem 

thường thì tốt đẹp lắm thay! 

Thêm nữa, Công Quá Cách viết theo thể văn xuôi, chẳng thuận tiện tụng 

thuộc.  Cảm  Ứng  Thiên,  Âm  Chất  Văn  thật  sự  là  cội  nguồn  của  Công  Quá 



2) Bổn Giác (tâm thanh tịnh sẵn có trong tự tánh), Thỉ Giác (sự giác ngộ có được do Bổn 

Giác huân tập và do tu tập) và Cứu Cánh Giác (Bổn Giác lẫn Thỉ Giác đạt đến cùng cực, 

hợp nhất). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 62 of 340 

Cách; vì thế, cung kính chép vào đầu sách để mong sao sáng chiều tụng đọc, 

chiếu  rọi  lẫn  nhau,  ngõ  hầu  ba  nghiệp  thanh  tịnh,  một  dạ  thuần  thành, 

chuyên dốc, hòng đấng sanh ra ta khỏi thẹn, hành vi trở thành mẫu mực cho 

cõi  đời.  Do  vậy,  thế  pháp  lẫn  Phật  pháp  một  bề  cùng  tu,  thành  tựu  chính 

mình, thành tựu người khác, trọn chẳng sai biệt. Trước là kế thừa bậc thánh 

đời trước, sau là mở mang nếp học cho người sau, tán trợ quyền sanh trưởng, 

giáo hóa của [trời đất], giúp cho đất nước yên lành, đều do những lời lẽ tầm 

thường,  hành  vi  tầm  thường  ấy  mà  đạt  được!  Nếu  bỏ  đi  những  điều  này 

chẳng thực hành, cầu lấy pháp huyền diệu nào khác, dẫu cho sở đắc lớn lao 

vẫn  chỉ  có  thể  lợi  lạc  cho  hạng  căn  tánh  nào  đó  mà  thôi,  huống  chi  là  kẻ 

chuyên chuộng bàn xuông [mà hòng được lợi ích] ư? 



28. Lời tựa cho bộ Giác Hậu Biên    

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 





Khổng  Tử  nói:   “Tánh  tương  cận  dã,  tập  tương  viễn  dã”   (Tánh  thì  gần 

giống như nhau, nhưng do rèn luyện mà thành khác xa nhau). Tánh chính là 

bản thể của Giác, Tập chính là công dụng của Giác. Tánh thì phàm - thánh, 

chúng  sanh  -  Phật  trọn  chẳng  khác  nhau,  nên  nói   “tương  cận” ,  cũng  giống 

như nói:  “Nhân đồng thử tâm, tâm đồng thử lý”  (con người có cùng một cái 

tâm  này, tâm có cùng  một lý  này). “Tập” thì có thuận tánh,  nghịch tánh sai 

khác. Thuận theo tánh thì suy tư, nẩy sanh ý niệm, xử sự đều tự có thể  nén 

giận,  khắc  chế  được  ham  muốn,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành.  Cho  đến  khi 

nhân  dục  hết  sạch,  thiên  lý  thông  suốt,  sẽ khôi  phục  trọn  vẹn  giác  tánh  nơi 

bản thể, cho đến trở thành hiền thành thánh, vượt ra ngoài điều mong đợi lúc 

ban đầu. Người như thế gọi là Giác Giả. Người đã giác ngộ trước (tiên giác) 

đem  điều  chính  mình  đã  giác  để  giác  ngộ  kẻ  chưa  giác,  khiến  cho  họ  đều 

cùng  được  giác,  khiến  cho  những  kẻ  chưa  giác  sau  đấy  mỗi  mỗi  đều  giống 

như bậc tiên giác vậy. 

Đại  pháp  để  kế  thừa  đời  trước,  mở  mang  cho  đời  sau,  tham  dự  quyền 

sanh thành giáo hóa [của trời đất], duy trì thiên hạ hậu thế ấy cũng chính là 

nguyên do vì sao con người cùng với trời đất được xưng là Tam Tài vậy. Vì 

thế, Y Doãn nói:  “Dư thiên dân chi tiên giác giả dã, dư tương dĩ tư đạo giác 

 tư dân dã, phi dư giác chi nhi thùy dã”  (Ta là người giác ngộ trước hết thảy 

nhân  dân,  ta  phải  đem  cái  đạo  ấy  để  giác  ngộ  cho  những  người  dân  ấy. 

Chẳng phải là ta giác ngộ họ thì còn ai vào đây nữa?). Ông ta đã coi hết thảy 

nhân dân như thánh hiền, nhân dân nghe được lời lẽ ấy, ai chịu tự hạn cuộc 

trong phận ngu hèn, chẳng thể không sốt sắng tu trì để tiến thẳng vào địa vị 

thánh hiền ư? Tiếc cho đời sau chưa được bậc tiên giác chỉ dạy, thường mê 

chân, đuổi theo vọng, trái giác, xuôi trần, rong ruổi trong thanh, sắc, của cải, 

lợi  lộc,  đến  nỗi  đạo  đức,  nhân  nghĩa  đều  bị  bỏ  lửng  hết.  Tuy  cùng  sẵn  có 

giác tánh ấy, nhưng vì trái nghịch nên không những chẳng thể là hiền thánh, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 63 of 340 

mà trái lại còn đọa xuống phận ngu tối, tầm thường, thành phường bạo loạn, 

há chẳng đáng buồn quá đỗi ư? 

Kinh Thư dạy:   “Duy thánh võng  niệm tác cuồng, duy cuồng khắc niệm 

 tác thánh”  (Thánh mất niệm thành cuồng, cuồng khắc chế được ý niệm bèn 

thành  thánh)  nên  chẳng  thể  không  miệt  mài  tìm  tòi  đạo  hậu  giác  (giác  ngộ 

cho  người  chưa  giác)!  Cư  sĩ  Chánh  Định  Vương  Khắc  Am  là  một  vị  ẩn  sĩ 

vào  đời  Thanh  xưa  kia,  do  cõi  đời  đang  trong  thuở  Mạt,  khó  thể  thân  cận 

thánh  hiền,  không  thể  do  đâu  mà  bắt  chước  theo  khuôn  phép  được,  hạng 

người bình thường  lại chẳng thể  lãnh hội những  lời lẽ trong sáu kinh,  Luận 

Ngữ, Mạnh Tử. Do vậy, bèn chọn lọc những lời dạy trong Cảm Ứng Thiên, 

Âm Chất Văn, Công Quá Cách…  và  những  lời  lẽ tốt  lành  về  hiếu thảo cha 

mẹ,  kính  trọng  bậc  trưởng  thượng,  giữ  thân,  xử  thế,  sửa  lỗi  hướng  thiện  từ 

những  trước  tác  của  những  bậc  hiền  triết  xưa  nay,  biên  soạn  thành  một  tập 

sách,  tổng  cộng  gồm  mười  bốn  môn.  Đầu  tiên  là  Minh  Tông  (nêu  rõ  tông 

chỉ), sao lục ba thứ cảm ứng để làm tổng cương (cương lãnh tổng quát), mỗi 

môn  sau  đó  đều  nhằm  nêu  tỏ  ý  nghĩa  “những  khuôn  phép  nên  tuân  theo, 

những điều nên răn dè” thuộc về ba thứ cảm ứng ấy. 

Nếu  người  đời  sau  đọc  được  cuốn  sách  này  [sẽ  giống  như]  giở  cái  lưới 

lên,  mọi  mắt  lưới  đều  căng  ra,  gốc  đã  lập  đạo  bèn  sanh,  phàm  mỗi  lời  nói, 

mỗi hành động không gì chẳng theo đúng khuôn khổ. Giống như vàng lỏng 

đổ vào cái khuôn tốt đẹp, lẽ đương nhiên phải trở thành món vật đàng hoàng; 

như  giống  lúa tốt được đẫm  mưa  ngọt, chắc chắn  mùa  màng bội thu. Thiện 

quả  thế  gian  đã  đạt  được  thì  ai  chịu  vạch  đất  tự  hạn  chế,  chẳng  chịu  chăm 

chú  tu  trì  pháp  môn  Tịnh  Độ  để  mong  chứng  trọn  vẹn  giác  tánh  ấy,  để  trở 

thành vô thượng đại giác trong thế gian lẫn xuất thế gian ư? Em ông ta là Lôi 

Hạ tính lưu truyền sách này, đưa cho tôi xem. Do vậy bèn quyên mộ tiền bạc 

ấn  loát  để  lưu  truyền  rộng  rãi.  Người  có  duyên  gặp  được  hãy  nên  đọc  kỹ, 

nghĩ chín, đừng để luống qua thì may mắn lắm thay! 



29. Lời tựa sách Học Phật Thiển Thuyết  

(năm Dân Quốc 13 - 1924) 





Phật pháp rộng sâu như biển cả, chỉ có Phật với Phật mới có thể thấu tột 

nguồn đáy. Chín pháp giới kia dù thánh - phàm, lợi - độn khác nhau, ai nấy 

đều tùy theo khả năng của chính mình để tu tập hòng chứng nhập. Ví như Tu 

La, hương tượng68 và muỗi mòng uống nước biển cả, mỗi loài uống no bụng 



68 Hương tượng (Gandha-hastin) là một loài voi lớn thân có mùi thơm nồng gắt thường 

tỏa  mùi  rất  hăng  trong thời  kỳ  nó  động  dục.  Theo  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận,  quyển  30  chép: 

 “Trong thời kỳ ấy, hương tượng rất mạnh, tánh chất cực hung bạo, khó thể chế ngự, sức 

 của nó mạnh bằng mười con voi thường” . Vì loài voi này rất mạnh có thể vượt sông dễ 

dàng, nên kinh thường dùng hình ảnh  “hương tượng độ hà”  (voi thơm vượt sông) để chỉ 

bậc đại căn đại lực có thể dũng mãnh thoát dòng sanh tử. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 64 of 340 

rồi đi. Nếu muốn một hơi hút cạn hết, trừ phi là kẻ có dung lượng bằng biển 

cả mới làm được. Nếu không, chỉ có thể đích thân nếm vị nước biển, chưa dễ 

gì thấu tột nguồn đáy được! Nhưng Phật pháp chính là pháp sẵn có trong tâm 

của  hết  thảy  chúng  sanh,  ngoài  cái  tâm  của  chúng  sanh  ra,  trọn  chẳng  có 

pháp nào thêm vào được vì bản thể của tâm hết thảy chúng sanh và tâm Phật 

chẳng  hai!  Nhưng  do  mê  muội  chưa  ngộ,  bèn  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  theo 

nghiệp  chịu  khổ,  đến  nỗi  trí  huệ  đức  tướng  sẵn  có  nơi  cái  tâm  ấy  bị  phiền 

não,  ác  nghiệp  che  lấp  giống  như  mây  phủ  kín  mặt  trăng,  chẳng  thấy  được 

tướng  sáng.  Tuy  chẳng  thấy  được  tướng  sáng,  nhưng  tướng  sáng  của  mặt 

trăng  vẫn  tự  thường  chẳng  biến  đổi,  trọn  chẳng  bị  giảm  suy.  Do  vậy,  đức 

Như  Lai  khởi  lòng  Từ  vô  duyên,  vận  lòng  Bi  đồng  thể,  tùy  thuận  cơ  nghi 

thuyết pháp. Tuy tùy theo căn cơ đặt ra Đại, Tiểu, Quyền, Thật, Thiên, Viên, 

Đốn,  Tiệm,  đủ  mọi  thứ  sai  khác,  nhưng  bổn  ý  của  đức  Phật  không  lúc  nào 

chẳng  nhằm  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh  đều  trái  trần  hiệp  giác,  bỏ  mê  về 

với ngộ, thoát khỏi sanh tử huyễn vọng, thành tựu Phật đạo vốn sẵn có mới 

thôi! 

Do chúng sanh nghiệp chướng sâu nặng chưa dễ gì tiêu trừ, nên Phật đặc 

biệt mở ra pháp môn Tịnh Độ tín nguyện niệm Phật để hết thảy dù phàm hay 

thánh, dù ngu hay trí, đều cùng nương vào hoằng thệ nguyện lực của đức Di 

Đà vãng sanh Tây Phương hòng khôi phục tâm tánh sẵn có, thành vô thượng 

Bồ Đề dễ dàng. Từ khi Phật pháp được truyền  vào Chấn Đán (Trung  Hoa), 

hơn  một  ngàn tám trăm  năm qua, phàm  là bậc vua thánh, tôi  hiền,  vĩ  nhân, 

danh sĩ, không ai chẳng tuân phụng lời Phật dặn dò mà hộ trì, lưu truyền, bởi 

lẽ Phật pháp tuy thuộc pháp xuất thế, nhưng tất cả đạo xử thế trong cõi đời 

đều  được  bao  gồm  chẳng  sót.  Phàm  những  gì  Phật  pháp  đã  nói  về  cha  từ, 

con  hiếu, anh  nhường, em kính, chồng  hòa, vợ thuận, chủ  nhân từ, tớ trung 

thành đều chẳng khác gì  với  những điều thánh  nhân thế  gian đã nói. Thánh 

nhân  thế  gian  chỉ  dạy  dỗ  con  người  trọn  hết  tình  nghĩa,  trọn  hết  bổn  phận, 

còn đức Phật dạy rõ báo ứng thiện - ác của việc trọn hết tình nghĩa, trọn hết 

bổn  phận  và  không  trọn  hết  tình  nghĩa,  không  trọn  hết  bổn  phận.  Trọn  hết 

tình nghĩa, trọn hết bổn phận thì chỉ có thể dạy bậc thượng trí; còn nếu là kẻ 

bẩm tánh ương bướng, kém cỏi, nếu không giả vờ làm, ắt sẽ chống trái. Nếu 

biết  báo  ứng  thiện  -  ác  thì  muốn  làm  lành  ắt  sẽ  gắng  sức,  muốn  làm  ác  ắt 

chẳng  dám  làm.  Đối  với  những  pháp  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi  lục  đạo  do 

đức  Như  Lai  đã  nói,  kẻ  sâu  sắc  sẽ  thấy  là  sâu  sắc,  kẻ  nông  cạn  sẽ  thấy  là 

nông cạn. Dùng những pháp ấy để tu tâm sẽ có thể đoạn Hoặc chứng Chân, 

liễu sanh thoát tử. Dùng những pháp ấy để giữ yên cõi đời sẽ thắng được tàn 

bạo, bỏ được giết chóc, bỏ sự bạc ác trở thành thuần lương. Gần đây, thế đạo 

nhân tâm suy hãm đã đến cực điểm, đua nhau đề xướng cách thức mới, vứt 

bỏ  đường  lối  cũ.  Ngay  như  cả  mối  quan  hệ  cha  -  con,  vợ  -  chồng  họ  còn 

muốn đạp đổ, huống chi những mối quan hệ nhỏ hơn ư? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 65 of 340 

Vì  thế,  thiên  tai,  nhân  họa  liên  tục  giáng  xuống,  vận  nước  nguy  ngập, 

dân không lẽ sống! Những người có tâm lo cho thế đạo muốn cứu vãn, đều 

khuyên  khắp  mọi  người  nghiên  cứu  Phật  học,  kiêng  giết,  phóng  sanh,  ăn 

chay,  niệm  Phật,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  những  điều  lành,  từ  một 

truyền  mười,  từ  mười  truyền  trăm,  cho  đến  ngàn,  đến  vạn,  không  ai  chẳng 

ngả theo chiều  gió  mong sao thiên  hạ thái  bình,  nhân dân  yên vui. Đây quả 

thật là pháp luân căn bản để dứt đời loạn, vãn hồi vận nguy, uốn nắn thế đạo 

lòng  người  vậy.  Đang  trong  thời  này,  nếu  chẳng  dùng  nhân  quả  báo  ứng, 

sanh tử  luân  hồi để dạy dỗ, dù thánh  hiền  đều cùng  xuất  hiện trong cõi đời 

cũng chẳng biết phải làm như thế nào! Nếu chẳng lấy tín nguyện niệm Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương  để  tu,  dẫu  là  kẻ  thiên  tư  cao  thượng  cũng  khó  lòng 

đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử! 

Cư sĩ Vương Bác Khiêm túc căn sâu dầy, tâm cứu đời tha thiết, lại còn là 

chủ bút một tờ báo, nắm mấu chốt thao túng ngôn luận, muốn khiến cho mọi 

người cùng hàng đều cùng học Phật. Do kinh luận, trước thuật Phật giáo văn 

sâu nghĩa thẳm, dẫu là văn nhân sẵn đủ trí huệ nghiên cứu lâu ngày vẫn khó 

thể  hiểu  được  mấu  chốt  để  bước  vào  chỗ  sâu  thẳm,  huống  hồ  ngu  phu  ngu 

phụ  ư?  Do  vậy,  ông  ta  đem  những  lý  chính  mình  đã  thấy  soạn  thành  Học 

Phật Thiển Thuyết (những  lời bàn  nông cạn  về sự  học Phật)  gồm  hai  mươi 

thiên, nhất loạt dùng những chữ nghĩa thông tục, nhưng những lời lẽ ấy vốn 

đều xuất phát từ kinh luận của Phật, Tổ, chẳng qua mượn lối văn đơn sơ, rõ 

ràng để trình bày, mong sao người nhã kẻ tục cùng xem, trí hay ngu đều thấu 

hiểu  vậy! Do Quang  hình tích tuy khác, nhưng chí đạo vốn đồng, [ông  Bác 

Khiêm]  đã  trống  lòng  hỏi  xuống69,  đem  bản  thảo  gởi  cho  xem,  lầm  lạc  cậy 

Quang  giám  định,  sửa  chữa  để  tiện  lưu  truyền.  Do  vậy  bèn  đọc  kỹ  càng, 

khôn ngăn hoan hỷ, bày tỏ nỗi lòng ngu độn để tỏ sự đồng ý. Nguyện khắp 

những người đọc đều sanh lòng tin, bao nhiêu lợi ích sẽ tự chứng biết. 



30. Lời tựa lưu thông cho bản in gộp chung hai sách Phật Tổ Tâm Đăng 

và Thiền Tịnh Song Úc  

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Tâm đăng của Phật - Tổ thường luôn sáng ngời. Lý tột cùng Thiền -Tịnh 

tràn  ngập  pháp  giới,  ai  nấy  đều  sẵn  có,  cần  chi  phải  tán  dương?  Do  vì  kẻ 

chưa  hiểu  rõ  mà  phải  ghi  chú  tỉ  mỉ  bên  dưới!  Kinh  Phạm  Võng  dạy:   “Hết 

 thảy chúng sanh đều có Phật Tánh” . Lại nói:  “Ngươi là Phật sẽ thành, ta là 

 Phật đã thành”.  Trong kinh Pháp Hoa, Thường Bất Khinh Bồ Tát trông thấy 

tứ  chúng  đều  lễ  bái  thưa:   “Tôi  chẳng  dám  khinh  quý  ngài,  quý  ngài  đều  sẽ 

 thành  Phật”.   Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  khi  đức  Như  Lai  thành  Đẳng  Chánh 



69 Nguyên văn là “hạ vấn”: Một cách nói khiêm tốn, ngụ ý chính mình ngu hèn, tối tăm, ý 

kiến không ra gì, hiểu biết thua xa người ta, nhưng người ta vẫn khoan dung, rộng lòng 

hỏi đến. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 66 of 340 

Giác, than rằng:  “Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều có đủ trí huệ đức tướng 

 của  Như  Lai,  nhưng  vì  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc. 

 Nếu lìa vọng tưởng thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí sẽ được hiện tiền”.  Do 

vậy  biết  chúng  sanh  về  bản  thể  là  Phật,  nhưng  vì  mê  muội  nên  chưa  ngộ, 

hoặc ngộ nhưng chưa chứng, nên chẳng thể tránh khỏi vẫn là chúng sanh! 

Pháp khiến cho họ được ngộ, không chi hơn tham Thiền, tức [tham cứu] 

điều thường được gọi là  “thấy được bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh 

 ra”  nhằm dạy con người hướng về lúc trước khi dấy lên ý niệm để đích thân 

thấy được chủ nhân ông. Nếu có thể thấy triệt để thì gọi là Ngộ; nhưng phiền 

não  chưa  đoạn  thì  vẫn  chẳng  thể  thoát  khỏi  luân  hồi  y  như  cũ!  Nếu  có  thể 

đoạn  hết  sạch  Phiền  Hoặc  thế  gian  thì  mới  vượt  khỏi  được  ba  cõi.  Do  vậy, 

biết  rằng  Chứng  là  chuyện  lớn  lao,  chẳng  dễ  dàng  gì!  Vì  thế,  chẳng  thể 

không  nương vào tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương để mong cậy 

vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh! Suy nghĩ chín chắn nghĩa này, sẽ biết 

Như  Lai đặc biệt  mở ra  một  môn Tịnh Độ chẳng phải chỉ để tiếp dẫn riêng 

hạng hành nhân tầm thường mà thật ra còn nhằm bảo vệ những người đã có 

ngộ chứng trong Tông, trong Giáo, nhưng chưa đạt đến mức “phàm tình lẫn 

thánh kiến đều bất khả đắc”. 

Phiền Hoặc hết sạch đương  nhiên sẽ giải thoát. Người đã ngộ đã chứng 

nhưng chưa đạt đến mức cùng cực, nếu không có pháp môn Tịnh Độ che chở, 

nhiếp trì thì những hành nhân ấy lại phải thọ sanh, kẻ bị chìm đắm thì nhiều 

mà kẻ tấn tu thật ít! Cảm ân đức của Phật khiến con người khôn ngăn nghẹn 

ngào ứa lệ! Đại sư Liễu Nhiên túc căn sâu dầy, từ lúc mới xuất gia bèn dốc 

chí  nơi Tông thừa, nhọc nhằn tận lực tham cứu, lãnh hội được chỗ chỉ quy. 

Do những bài kệ của Thất Phật70 và ba mươi ba vị Tổ71 của Tây Trúc, Đông 

Chấn  (Trung  Hoa)  văn  sâu  nghĩa  thẳm,  thật  khó  thể  lãnh  hội,  Sư  bèn  chú 

thích  rõ  ràng,  thêm  vào  một  vài  câu  chữ  khiến  ý  nghĩa  càng  được  sáng  tỏ, 

bèn đặt tên là Phật Tổ Tâm Đăng. 



70 Thất Phật là Tỳ Bà Thi Phật, Thi Khí Phật, Tỳ Xá Phù Phật, Câu Lưu Tôn Phật, Câu 

Na Hàm Mâu Ni Phật, Ca Diếp Phật và Thích Ca Mâu Ni Phật. Sáu vị trước đều là những 

vị Phật tại thế giới Sa Bà trong quá khứ. Những bài kệ truyền pháp của các vị Phật này 

được chép trong Cảnh Đức Truyền Đăng Lục. 

71 Ba mươi ba vị Tổ là những tổ sư nhà Thiền, theo truyền thống Thiền Tông Trung Hoa 

gồm 28 vị Tổ Ấn Độ và sáu vị tổ Trung Hoa (tổ Đạt Ma được kể là tổ 28 của Thiền Tông 

Ấn Độ, đồng thời là sơ tổ Thiền Tông Trung Hoa) gồm: 1) Ma Ha Ca Diếp 2) A Nan 3) 

Thương Na Hòa Tu 4) Ưu Ba Cúc Đa 5) Đề Đa Ca 6) Di Già Ca 7) Bà Tu Mật 8) Phật Đà 

Nan Đề 9) Phục Đà Mật Đa 10) Hiếp tôn giả (vị này do chưa bao giờ đặt lưng nằm xuống 

giường nên có tên như vậy) 11) Phú Na Dạ Xa 12) Mã Minh Bồ Tát 13) Ca Tỳ Ma La 14) 

Long Thọ Bồ Tát 15) Ca Na Đề Bà 16) La Hầu La Đa 17) Tăng Già Nan Đề 18) Già Da 

Xá Đa 19) Cưu Ma La Đa 20) Xà Dạ Đa 21) Bà Tu Bàn Đậu 22) Ma Noa La 23) Hạc Lặc 

Na 24) Sư Tử 25) Bà Xá Tư Đa 26) Bất Như Mật Đa 27) Bát Nhã Đa La 28) Bồ Đề Đạt 

Ma 29) Huệ Khả 30) Tăng Xán 31) Đạo Tín 32) Hoằng Nhẫn và 33) Huệ Năng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 67 of 340 

Tiếp đó, Sư vân du các phương, nghiên cứu cùng tột kinh luận, mới biết 

pháp môn Tịnh Độ quả thật là biển pháp rất sâu để chư Phật, chư Tổ tự lợi, 

lợi người rốt ráo, hết thảy các pháp, không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp 

này, không pháp nào chẳng quy hoàn pháp này. Do vậy, sanh lòng tin chân 

thật, tận lực tu trì để mong được vãng sanh ngay trong đời này hòng thỏa ý 

nguyện ban đầu, lúc nhàn hạ bèn nêu tỏ những lý cốt yếu của Thiền và Tịnh, 

lời  lẽ  đích  xác,  thiết  thực,  khiến  người  khác  tỉnh  ngộ  sâu  xa,  đặt  tên  Thiền 

Tịnh Song Úc (Thiền và Tịnh cùng ra công gắng sức). 

Tuy  đề  xướng  Thiền  Tông,  nhưng  thật  ra  chú  trọng  Tịnh  Độ  ngõ  hầu 

người  đã  ngộ  chứng  lẫn  kẻ  chưa  ngộ  chứng  đều  cùng  được  liễu  thoát  ngay 

trong đời này. Bạn của Sư là đại sư Đức Sâm muốn ấn hành lưu truyền, cậy 

tôi thẩm định và thuật những ý nghĩa cốt yếu; do vậy, bèn thâu tóm những ý 

nghĩa  quan  trọng  để  giãi  bày.  Điều  đáng  tiếc  là  văn  tự  lẫn  ý  nghĩa  [của  hai 

cuốn  sách  ấy]  hơi  sâu,  kẻ  sơ  cơ  thông  thường  chưa  thể  vừa  đọc  đã  hiểu  rõ 

được  ngay,  nhưng  sách  tiếp  dẫn  kẻ  sơ  cơ rất  nhiều,  nên  điều  này  vẫn  chưa 

phải  là  điều  đáng  ân  hận  vậy.  Tuy  thế,  sách  này  cũng  có  thể  khiến  cho  kẻ 

tham thiền nhưng chưa ngộ chứng sẽ có được đạo để hoàn tất ngay trong đời 

này,  có  ích  cho  kẻ  tu  Thiền  lớn  lắm.  Nguyện  những  ai  thấy  nghe  đều  cùng 

sanh lòng tin tưởng. 



31. Lời tựa cho tác phẩm Chánh Học Khải Mông Tam Tự Tụng Tề Chú 

(Bài tụng vỡ  lòng cho trẻ bằng thể  loại  ba chữ  nhằm  hướng dẫn  về cái  học chánh đáng 

với lời chú giải của ông Tề Dụng Tu)  

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Con  người  cùng  một  cái  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này,  chúng  sanh  và 

Phật  chẳng  hai,  thánh  -  phàm  như  một.  Thánh  nhân  đạo  Nho  đạo  Thích  là 

những  bậc  đã  thấu  hiểu  “tâm  của  chúng  ta  giống  hệt  như  nhau”  trước  hết, 

thương xót chúng sanh vì mê hoặc nên chưa ngộ được [lý ấy], chưa thụ dụng 

được. Do vậy, mỗi vị đều lưu lại ngôn giáo để dẫn dắt, khơi gợi, mong sao ai 

nấy đều đích thân chứng được  lý đó. Lại còn dùng tiên  giác để giác kẻ hậu 

giác.  Nhưng  đạo  Nho  chú  trọng  cách  xử  thế  nên  chú  trọng  giảng  về  luân 

thường, đối với lý tột bực về tâm tánh bất quá chỉ trình bày đại lược đầu mối 

mà  thôi!  Nếu  có  thể  nghiên  cứu  Phật  học  đến  tột  cùng,  hễ  có  sở  ngộ,  lãnh 

hội  thì  ngay  trong  luân  thường  xử  sự  hằng  ngày  sẽ  không  một  điều  nào 

chẳng  thấm  đẫm  Nhất  Chân,  đâu  đâu  cũng  gặp  nguồn.  Vì  thế,  xưa  nay 

những vị lập đại công, dựng đại nghiệp, lòng tinh trung chói lòa nhật nguyệt, 

hạo  khí  lấp  trời  đất,  phần  nhiều  là  do  học  Phật  đắc  lực  mà  ra.  Đó  gọi  là 

 “chẳng  biết  đến  Phật  pháp  sẽ  không  thể  nào  biết  đạo  Nho  được!”   Chẳng 

biết  đến  cái  hay  của  pháp  xuất  thế  sẽ  không  có  cách  nào  xử  thế  trọn  vẹn 

được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 68 of 340 

Đạo Thích đặt nặng xuất thế; vì vậy, toàn bộ luân thường thế gian và lẽ 

tột bực về tâm tánh mỗi mỗi đều nêu tỏ đến triệt để, tùy theo căn cơ mà lập 

giáo,  đối  bệnh  phát  thuốc,  ngõ  hầu  hết  thảy  chúng  sanh  ai  nấy  tùy  theo  cơ 

nghi đều được lợi ích thật sự. Do đấy, gặp cha nói Từ, gặp con nói Hiếu, anh 

nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, mỗi mỗi 

đều dạy về nhân đời trước, quả hiện tại, nhân hiện tại, quả đời sau, khiến cho 

con  người  có  muốn  làm  ác  cũng  chẳng  dám,  không  muốn  làm  điều  thiện 

cũng không thể được! Nếu ai nấy đều biết nghĩa này, há luân thường chẳng 

được  chỉnh  đốn,  thiên  hạ  thái  bình  ư?  Phật  pháp  dạy  về  Nhân  Thừa,  Thiên 

Thừa  mà  hiệu  quả  còn  được  như  thế  ấy,  nếu  lại  xét  đến  lợi  ích  của  Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật Thừa, há còn có thể suy lường được ư? 

Điều đáng tiếc là Tống Nho hẹp lượng! Do học Phật pháp, họ hiểu được 

tâm pháp của thánh nhân, nhưng muốn suy tôn Nho giáo bèn ngược ngạo bài 

bác  Phật  pháp.  Thật  ra,  về  căn  bản,  họ  bài  bác  là  vì  muốn  cho  con  người 

thành  ý  chánh  tâm,  trọn  hết  tình  nghĩa,  bổn  phận;  nhưng  nhân  quả  ba  đời, 

luân  hồi  lục  đạo  chính  là  thật  lý,  thật  sự  trong  thiên  hạ  xưa  nay.  Nếu  con 

người biết điều này, há có dám trái tâm nghịch lý để chuốc lấy tội lệ đến nỗi 

tương lai bị đọa vào chỗ chẳng vừa ý, ắt sẽ tự nhiên chánh tâm, thành ý, trọn 

hết tình nghĩa, bổn phận! Tống Nho nói: “Phật dùng nhân quả báo ứng, luân 

hồi sanh tử để dụ dỗ, mê hoặc kẻ ngu tục, chẳng biết con người do bẩm thụ 

khí trời đất mà sanh, đến khi đã chết rồi, hình hài đã mục nát, thần hồn cũng 

phiêu tán. Dẫu có hình phạt, lấy gì để thi thố đây?” Họ lầm lạc tưởng chết đi 

là  diệt  mất  vĩnh  viễn,  trở  thành  đại  tà  kiến.  Từ  một  truyền  ra  nhiều,  di  hại 

cho đời sau, rất trái nghịch đạo  “nguyên thủy phản chung, cố tri sanh tử chi 

 thuyết72” (truy xét đến tận nguồn gốc ban đầu cho nên hiểu được lời nói về 

sanh tử) và  ý nghĩa  “tinh khí vi vật, du hồn vi biến, cố tri quỷ thần chi tình 

 trạng 73 ” (tinh khí là vật, du hồn biến đổi; từ đó biết được tình trạng của quỷ 



72  “Nguyên  thủy  phản  chung” :  Phản  là  suy  ngược  lại,  tìm  đến  tận  cội  nguồn.  Pháp  sư 

Nguyệt Khê giảng:  “Nguyên thủy phản chung là truy ngược lại cái nguồn để biết sanh ra 

 từ đâu, quay ngược lại xem xét chỗ kết thúc để biết vì sao chết”.  Giáo sư Cái Kiến Dân 

lại giảng  “nguyên thủy phản chung”  là truy xét đến tận nguồn gốc sự vật từ ban đầu cho 

đến kết thúc. Tổng hợp hai cách giải thích này thì  “nguyên thủy phản chung”  là cách suy 

luận dựa trên tình trạng nguyên sơ của sự vật và tình trạng lúc chung cục của chúng để 

quy nạp lại mà phán đoán, nhận định. 

73 Theo chương Nội Nghiệp trong sách Quản Tử thì  “tinh khí”  phải hiểu là “hồn thần”. 

Trịnh Huyền giảng câu  “Tinh khí vi vật, du hồn vi biến”  như sau:  “Tinh khí là thần, du 

 hồn là quỷ”.  Tức là: Quỷ thần là hình thái do tinh khí biến hóa ra. Sách Lễ Ký cũng giảng: 

 “Thể phách tụ xuống đất thành quỷ, bốc lên không thành thần. Những thứ này có tri giác, 

 hưởng thụ nhân gian cúng tế”.  Hàn Khang Bạch đời Tấn còn  đi  xa  hơn, chú giải rằng: 

 “Khí tụ lại hiển hiện thành vật chất là Thần, phân tán, ẩn kín thì gọi là Hồn”.  Trang Tử, 

Liệt Tử đều cho rằng Tinh Khí phải hiểu là hình hài thể chất (do đó về sau Đạo Gia chủ 

trương con người gồm ba phần là Tinh - Khí - Thần), còn du hồn (linh hồn lãng đãng vô 

định) chính là tinh thần. Nói cách khác, đạo Nho, đạo Lão thừa nhận con người gồm hai 

phần là tinh thần và vật chất, vật chất (tức thể xác) có biến đổi, hư hoại, nhưng tinh thần 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 69 of 340 

thần) của thánh  nhân. Do  vậy, phường  gian tà dám  làm ác,  vì  hễ chết đi sẽ 

vĩnh  viễn diệt  mất, Nghiêu  hay Kiệt đều chết sạch cả, sao còn khư khư  giữ 

chừng mực, chịu đựng ràng buộc, đến nỗi uổng công nhọc nhằn cả đời, sao 

không buông  lung tình  ý,  mặc  lòng  thích  gì cứ  làm để  hưởng  hạnh phúc tự 

do  tự  tại  ư?  Do  đấy,  thiện  không  có  gì  để  khuyên,  ác  chẳng  có  gì  để  phạt, 

đây - kia bắt chước nhau đến nỗi trở thành hiện tượng phế bỏ kinh điển, phế 

bỏ luân thường. Trong  ý bọn  họ (tức bọn  Tống Nho), cứ sợ đề xướng  nhân 

quả báo ứng, sanh tử luân hồi, con người đa số sẽ theo về đạo Phật, nên mới 

đặc biệt xướng ra chuyện bài xích để ngăn chặn hòng con người không cách 

nào tiến nhập đạo Phật được, ngõ hầu Nho Giáo hưng thịnh, vĩnh viễn không 

bị  suy  sụp.  Nào  biết  là  ngược  lại  khiến  cho  đạo  thánh  nhân  do  vậy  bị  diệt 

mất, chẳng đáng buồn ư? 

Cư sĩ Giang Dịch Viên74 ở Vụ Nguyên  xưa  đã trồng cội đức, phẩm đức 

cao cả, học vấn ưu tú, thoạt đầu chuyên đề cao Trình - Châu, chẳng biết Phật 

là người như thế nào; về sau, do đã từng trải sâu xa, tri kiến câu nệ dần dần 



còn tồn tại. Thế mà Tống Nho lại chủ trương con người chết đi, thể xác đã diệt mất, thần 

hồn cũng phiêu tán, không còn đời sau nữa! 

74  Giang  Dịch  Viên  (1876-1942),  tên  thật  là  Giang  Khiêm,  hiệu  Dương  Phục,  người 

huyện  Vụ  Nguyên,  tỉnh  An  Huy,  vốn  thuộc  dòng  danh  sĩ  (ông  là  hậu  duệ  của  học  giả 

Giang Thận Tu). Dịch Viên nổi tiếng thông minh từ nhỏ, năm  mười  ba tuổi đã biết làm 

thơ văn, đậu được danh hiệu Bác Sĩ Đệ Tử Viên trong khóa thi Đồng Tử năm mười bảy 

tuổi. Năm Quang Tự 28 (1902), bỏ thi cử theo lề lối cũ, Trương Quý Trực ở Nam Thông 

bèn mở trường Sư Phạm, mời Dịch Viên cộng tác, giữ chức Hiệu Trưởng. Ông cực lực áp 

dụng thuyết “tri  hành  hợp  nhất” của Vương Dương Minh  vào đường  lối giáo dục trong 

nhà trường. Vào đời Tuyên Thống, khi bộ Học lập ra phân cục thống nhất Quốc Ngữ, do 

biết Dịch Viên tinh thông về ngôn ngữ học đã cung thỉnh ông làm Cục Trưởng. Ông đã 

nghiên cứu đưa ra đề nghị rất có giá trị về cách dùng phù hiệu để ghi âm tiếng Hán. Ông 

từng đảm  nhiệm các  chức  vụ  hội trưởng  hội giáo dục tỉnh  An Huy,  nghị  viên  hội đồng 

tỉnh  An Huy  v.v… Năm Dân Quốc thứ ba (1914), ông được cử  làm trưởng ty giáo dục 

tỉnh An Huy, rồi được đưa về làm hiệu trưởng trường Cao Đẳng Sư Phạm Nam Kinh, lần 

lượt giữ nhiều địa vị danh giá trong giới giáo dục. Năm Dân Quốc thứ bảy (1918), trong 

khi dưỡng bệnh, ông đã đọc bản Vô Lượng Thọ Kinh do Bành Thiệu Thăng biên tập và 

Luận Khởi Tín, sanh lòng tin sâu xa, quy mạng Di Đà, nhất tâm niệm Phật, không thuốc 

thang mà bệnh tự lành. Do vậy, năm Dân Quốc thứ tám (1919), ông từ bỏ mọi chức vụ, 

chuyên tâm học Phật, giao du mật thiết với các vị đại  lão  đương thời như Đế Nhàn,  Ấn 

Quang v.v… nghiên cứu rộng khắp kinh tạng. Ông sáng lập Phật Quang Xã ở làng Giang 

Loan  thuộc  huyện  Vụ  Nguyên  để  đề  xướng  Tịnh  tông.  Năm  Dân  Quốc  12  (1923), ông 

Giang đến Thượng Hải, gặp được pháp sư Hoằng Nhất và cư sĩ Vưu Tích Âm đang họp 

nhau  ở  đó  cùng  nhau  soạn  bài  văn  Công  Đức  In  Kinh  Tạo  Tượng.  Ngài  Hoằng  Nhất 

khuyên  Dịch  Viên  nên  đọc  bộ  Linh  Phong  Tông  Luận.  Đọc  xong,  Dịch  Viên  vô  cùng 

ngưỡng  mộ  tổ  Ngẫu  Ích  nên  đã  đề  xướng  sáng  lập  Linh  Phong  Học  Xã  với  mục  đích 

nghiên cứu Nho giáo lẫn Phật giáo. Tiếc rằng ông ta quá say mê cầu cơ nên về sau này đã 

có nhiều luận thuyết khiên cưỡng, thậm chí pha tạp những tà thuyết của cầu cơ vào trong 

các tác phẩm của mình cũng như nghiên cứu Phật pháp chưa chuyên tinh, thường  ỷ vào 

trí thông minh để tự diễn giải Phật pháp theo ý riêng. Vì thế, tuy trước tác khá nhiều, các 

tác phẩm diễn giảng Phật pháp của ông không được những vị tôn túc thời ấy coi trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 70 of 340 

tiêu tan, thử đọc kinh Phật mới biết giống như lên non Thái, nhìn khắp bốn 

phương,  tâm  thần  thông  suốt,  vui  sướng  không  chi  ví  được,  mới  biết  tiên 

Nho  do  tri  kiến  môn  đình  khiến  cho  hậu  thế  chẳng  được  hưởng  lợi  ích  nơi 

pháp, đau tiếc khôn cầm. Vì thế, ẩn cư ở quê nhà, noi theo tu trì; người trong 

cả làng đều được ông giáo hóa. Lại mong khơi gợi, dẫn dắt cho thế hệ tương 

lai, mong sao họ được hưởng lợi ích thật sự. Do vậy bèn soạn bài tụng [mỗi 

câu gồm] ba chữ, lược thuật ý chỉ lớn lao vì sao Nho, Phật lập giáo giác ngộ 

cõi  đời  và  những  nét  chánh  về  [hành  trạng]  của  chư  tử75 trong  lịch  sử,  ngõ 

hầu  người  học  chẳng  bị  lầm  lạc  bởi  những  lời  lẽ  mang  tính  chất  môn  đình 

của người xưa, để đều cùng trọn hết luân thường học Nho, tận hết tánh học 

Phật, lo toan cõi đời hay xuất thế đều gộp thành một việc. Sáng tỏ Minh Đức 

để ở yên nơi chí thiện, không trụ vào đâu mà sanh tâm, chẳng chấp một pháp 

nào,  tu  trọn  các  điều  lành,  vĩnh  viễn  lìa  khỏi  bốn  tướng,  phô  trọn  vạn  đức, 

chứng pháp sẵn có trong tâm ta, kế tục đạo Như Lai đã đắc, xa là thỏa thích 

bổn hoài của tiên thánh, gần là bù đắp cho lỗi lầm của Tống Nho. Công đức 

ấy thật chẳng cạn cợt! 

Môn hạ của ông ta là Tề Dụng Tu lại chú giải [bài tụng ấy] để người đọc 

vừa xem liền hiểu rõ. Cư sĩ Lý Viên Tịnh đặc biệt cho ấn hành, cậy tôi viết 

lời tựa, ngõ hầu lưu truyền rộng rãi. Do vậy, chẳng nài kém cỏi, trình bày đại 

lược.  Nguyện  những  vị  phụ  huynh  và  những  người  mang  chức  trách  giáo 

dục  hãy  bảo  con  em  cùng  đọc  tụng  sách  này  thì  sẽ  biết  dù  Nho  hay  Thích 

đều trọn chẳng phải là hai đạo, lo toan cõi đời hay xuất thế vốn là một pháp. 

Nhân quả tỏ thì tâm tánh tự ngộ, luân thường rành mạch, thiên hạ thái bình, 

lẽ tất nhiên là như thế ấy! Người sáng mắt chớ nghĩ lời tôi là viễn vông vậy! 



32. Lời tựa cho tác phẩm Chánh Học Khải Mông Tam Tự Tụng Du Chú  

(năm Dân Quốc 27 - 1938. Khi soạn hai bài tựa này, vẫn chưa biết nhóm Giang cư sĩ đã 

chìm đắm quá sâu vào chuyện ‘mâm cát bút gỗ’ (cầu cơ))  





Lòng người suy hãm, chánh đạo khó nghe lắm thay! Con người tánh vốn 

lành, sẵn có Minh Đức, nhưng vì không có người chỉ dạy nên tối tăm chẳng 

biết.  Nhưng  có  kẻ  được  chỉ  dạy  càng  thêm  mê  muội,  đến  nỗi  suốt  cả  đời 

chẳng được nghe chánh đạo. Vì thế, Khổng Tử nói:  “Triêu văn đạo, tịch tử 

 khả hỹ!”  (Sáng nghe đạo, tối chết cũng được), đủ thấy cõi đời kẻ sống uổng 

chết phí nhiều lắm thay! Ấy là vì đạo ở gần lại cầu nơi xa, sự tuy dễ mà cầu 

nơi  khó.  Kẻ  giảng  giải  đạo  học  toan  làm  sáng  tỏ  đạo  của  thánh  nhân,  lại 

ngược ngạo làm cho tâm thánh nhân bị tối tăm che lấp là vì chẳng khởi sự từ 

cội rễ, cứ dốc sức nơi nhánh ngọn, lại còn tưởng cội rễ là nhánh ngọn, tưởng 

nhánh ngọn là cội rễ. Tuy muốn thành ý chánh tâm, nhưng chẳng chú trọng 

trừ sạch món vật tư dục trong tâm thì cái tâm này đã bị  món vật tư dục che 



75 Các vị triết gia của cổ Trung Hoa, sống vào thời Xuân Thu Chiến Quốc như Mạnh Tử, 

Tuân Tử, Cáo Tử, Liệt Tử v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 71 of 340 

lấp,  nên  tri  kiến  đều  lấy  tư  dục  trong  tâm  làm  chuẩn  mức.  Như  kẻ  yêu  vợ 

thương  con,  dù  vợ  con  tồi  tệ  đến  đâu  đi  nữa  vẫn  cứ  cảm  thấy  là  tốt,  trọn 

chẳng biết là tồi tệ. Do tâm chìm đắm trong tình yêu thì sẽ không có chánh 

tri chánh kiến. Nếu trừ sạch được tư dục yêu thương thì vợ con tốt hay  xấu 

sẽ như gương hiện bóng, tốt - xấu thấy ngay lập tức. 

Tư  dục  đã  không  có  thì  chân  tri  sẽ  tự  hiện,  ý  chẳng  mong  thành  mà  tự 

thành,  tâm  chẳng  mong  chánh  mà  tự  chánh,  thân  chẳng  mong  tu  mà  tự  tu! 

Tri chính là Minh Đức, “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân” chính 

là  công  phu  để  làm  sáng  tỏ  Minh  Đức  vậy.  Đầy  đủ  năm  điều  này  thì  Minh 

Đức sẽ sáng tỏ, sau đấy sẽ chú trọng tề gia, trị quốc cho đến thân dân76 để ở 

yên nơi chí thiện vậy. Sự lý nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo trong kinh Thi, 

kinh  Thư,  kinh  Dịch  cũng  như  Sử  Ký,  Hán  Thư  đều  đã  có  ghi,  chẳng  qua 

chưa thể nói tường tận nguyên do đấy thôi! Có những chuyện ấy thì kẻ [căn 

cơ] hạng trung  hạng  hạ biết  “làm lành sẽ được điều lành giáng xuống, làm 

 điều  chẳng  lành,  tai  ương  sẽ  giáng  xuống”.   Đã  có  những  điều  mong  mỏi, 

hâm mộ, có những điều sợ hãi [như vậy] thì chẳng muốn “thành ý chánh tâm, 

mong mỏi thiện báo” cũng không thể được, vì sợ ác báo mà chẳng dám làm 

[chuyện ác]. Nay có kẻ cho rằng “sự lý nhân quả luân hồi ấy chính là do đức 

Phật bịa ra để gạt gẫm ngu phu ngu phụ tuân phụng giáo pháp của Ngài, chứ 

thật ra chẳng có chuyện ấy”. Lại còn cho rằng: “Con người chết đi thần hồn 

diệt  mất,  còn  ai  để  chịu  hình  phạt  và  thác  sanh?  Hễ  chết  sẽ  vĩnh  viễn  diệt 

mất, Nghiêu lẫn  Kiệt đều chết sạch”. Do vậy, thiện không có gì để khuyên, 

ác không có gì để phạt, đến nỗi ùa nhau phế kinh điển, phế luân thường, thực 

hành biến con người thành loài thú, chẳng đáng buồn ư? 

Cư  sĩ  Dịch  Viên  thoạt  đầu  chẳng  biết  Phật,  cũng  chẳng  khỏi  “người  ta 

nói sao  mình bảo  vậy”. Đến khi  xem kinh Phật,  mới biết trước kia sai  lầm, 

bèn  ngầm  tu  tại  gia,  người  trong  cả  một  làng  đều  được  ông  giáo  hóa.  Do 

muốn  tạo  sự  hướng  dẫn  sáng  suốt  cho  thiên  hạ  đời  sau,  bèn  soạn  bài  tụng 

theo lối ba chữ để nêu rõ vì sao Phật là Phật, Khổng, Lão và Phật tuy giống 

nhau  nhưng  chẳng  giống  nhau,  Phật  và  Khổng,  Lão  tuy  khác  nhau  nhưng 

chẳng khác nhau. Do con người chưa xem kinh Phật thì không những chẳng 

biết Phật mà cũng chẳng biết Nho. Đã xem kinh Phật, mới thật sự biết Nho. 

Vừa  xuất thế  vừa  lo toan cõi đời,  vừa tiêu cực vừa tích cực. Tâm pháp  nhà 

Nho,  nhà Phật  một  mực thông suốt.  Lại còn trình bày đại  lược  những điểm 

quan trọng trong lịch sử đạo học, ngõ hầu mở toang rào giậu, cùng trở về đại 

đồng. Môn nhân là Tề Dụng Tu đã đặc biệt soạn “tiên chú” (lời chú giải đại 

lược)  để  người  đọc  đều  hiểu.  Đến  năm  Dân  Quốc  20  (1931),  ấn  hành  lưu 

truyền trong đời, Quang từng viết lời tựa. 



76 Theo Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích, chữ Thân trong “thân dân” đúng ra phải đọc là 

Tân vì thời cổ không phân  biệt giữa chữ Thân  và Tân. Theo sách  ấy, “thân dân”  là  làm 

cho dân chúng ngày một đổi mới, tiến bộ không ngừng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 72 of 340 

Nay môn nhân là Du Hữu Duy do thấy bản chú giải của ông Tề quá đại 

lược, kẻ chưa đọc kinh Phật và các sách vở Nho giáo sẽ khó thể thấu triệt, do 

vậy,  bèn  viện  dẫn  kinh  luận  để  [diễn  giải]  thông  suốt,  lợi  ích  không  thể  kể 

xiết. Nếu chịu nghiên cứu, ắt mong thâm nhập, từ đấy tuân theo lời Khổng - 

Mạnh dạy để duy trì thế đạo, tu pháp của Như  Lai để triệt chứng tự tâm, ắt 

sẽ tuân  giữ  lòng  dè dặt kinh sợ tu trì “ba điều phản tỉnh”77, vâng  lãnh “bốn 

điều đừng”78, để chẳng thẹn  vì phải ẩn  giấu những điều  nhỏ  nhặt, Ngũ Uẩn 

rỗng rang, chẳng lập mảy trần, tịnh sáu căn, lìa trọn các tướng, đạt thẳng đến 

chỗ trở về chỗ “không có gì để đạt được” thì mới đắc Bồ Đề viên mãn, làm 

bậc trượng phu điều ngự, làm đạo sư cho trời người, đều do lấy những điều 

này làm nền tảng vậy! 



33. Lời tựa cho bộ Tấn Liên Tông Sơ Tổ Lô Sơn Huệ Viễn Pháp Sư Văn 


Sao 

(năm Dân Quốc 24 - 1935) 





Đại pháp của Như Lai bao trùm pháp giới, bao quát có - không, chỉ dạy 

chân tâm sẵn có, tỏ rõ diệu dụng tùy duyên. Tâm thể ấy chúng sanh và Phật 

giống  hệt  như  nhau,  phàm  -  thánh  chẳng  hai,  chân  thường  bất  biến,  tịch 

chiếu  viên  dung.  Do  Phật  chứng  rốt  ráo  nên  được  Ngũ  Uẩn  đều  là  không, 

vượt khỏi các khổ, chẳng lập mảy trần, phô bày trọn vẹn vạn đức. Do chúng 

sanh  triệt  để  mê  nên  đến  nỗi  mê  chân  đuổi  theo  vọng,  trái  giác,  hiệp  trần, 

luân  hồi sanh tử, trọn không có  lúc thoát ra. Do vậy, đức Như  Lai tùy theo 

căn cơ của chúng sanh nói đủ mọi pháp khiến cho ai nấy đều theo đường về 

nhà, đích thân thấy được cha mẹ vốn có. Lần chéo áo tìm được hạt châu, liền 

được  của  báu  vô  tận  nhà  mình  sẵn  có.  Bậc  thượng  căn  cố  nhiên  được  giải 

thoát,  nhưng  hàng  trung  -  hạ  vẫn  trong  luân  hồi,  nên  đặc  biệt  mở  ra  pháp 

môn Tịnh Độ “vượt ngang ra khỏi tam giới”, khiến cho khắp các hạng trung 

- hạ  nối  gót bậc thượng căn.  Lợi  ích ấy không  thể  nào diễn tả được!  Nghĩa 

này tuy phát xuất từ hội Phương Đẳng, nhưng thật ra đạo ấy bắt nguồn từ hội 

Hoa  Nghiêm,  chỉ  vì  phàm  phu,  tiểu  thánh  chẳng  thể  dự  hội  [Hoa  Nghiêm]  

nên  không  có  cách  chi  vâng  nhận  được.  Trước  khi  kinh  Hoa  Nghiêm  được 

truyền  đến  [Trung  Quốc,  pháp  môn  Tịnh  Độ]  thường  bị  coi  là  đạo  phương 



77 Ba điều phản tỉnh: Trong Luận Ngữ, Tăng Tử đã nói:  “Ngô nhật tam tỉnh, hồ ngô thân 

 vi  nhân  mưu  nhi  bất  trung  hồ?  Dữ  bằng  hữu  giao  nhi  bất  tín  hồ?  Truyền  bất  tập  hồ?”  

Sách Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích giảng nghĩa câu này như sau:  “Ta hằng ngày ba lần 

 phản  tỉnh:  Mưu tính  công  việc  cho  người  khác,  bản  thân  ta  có tận  hết  sức  hay  không? 

 Chơi với bạn có giữ được chữ tín hay không? Thầy dạy dỗ có thực hiện, tập luyện được 

 hay không?”   

78 Trong Luận Ngữ, Nhan Hồi hỏi về cách thực hiện lòng Nhân, Khổng Tử dạy: “Phi lễ 

 vật thị, phi lễ vật thính, phi lễ vật ngôn, phi lễ vật động”  (Điều phi lễ đừng nhìn, chuyện 

phi lễ đừng nghe, lời phi lễ đừng nói, chuyện phi lễ đừng làm). Câu nói này thường được 

biết đến với thành ngữ  “Nhan Hồi tứ vật”  (bốn điều đừng của Nhan Hồi). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 73 of 340 

tiện hay Tiểu Thừa. Sau khi phẩm [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện đã được dịch ra 

rồi, mới biết đây là lời giảng chân thật về pháp thành Phật. 

Viễn Công ở Lô Sơn xưa đã vâng lời Phật phó chúc, thừa nguyện tái lai. 

Chưa  được  thấy  kinh  Niết  Bàn  đã  soạn  luận  Pháp  Tánh  Thường  Trụ;  chưa 

xem  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  xiển  dương  tông  chỉ  hướng  dẫn  về  Cực  Lạc,  lập 

pháp  ngầm  hợp  với  các  kinh,  đạo  thích  hợp  khắp  ba  căn,  thông  trên,  thấu 

dưới, thỏa thích bổn hoài xuất thế của đức Như  Lai, giải quyết trọn vẹn đại 

sự  sanh  tử  của  hàm  thức.  Nếu  chẳng  phải  là  bậc  Đại  Quyền  thị  hiện79,  làm 

sao có thể dự đoán như vậy được? Vì thế, pháp sư La Thập nói:  “Kinh dạy: 

 Trong  đời  Mạt  sau  này,  phương  Đông  sẽ  có  vị  Bồ  Tát  hộ  pháp.  Gắng  lên 

 nhân  giả!  Hãy  khéo  hoằng  dương  chuyện  này”.   Tăng  chúng  Tây  Vực  đều 

nói đất Hán có bậc Khai Sĩ80 Đại Thừa, liền hướng về phương Đông cúi lạy, 

dâng lòng lên rặng Lô Sơn. Tung tích thần lý chẳng thể lường được! 

Xét  ra  Viễn  Công,  vào  năm  Giáp  Thân  tức  năm  Thái  Nguyên  thứ  chín 

(384) đời Hiếu Vũ Đế nhà Đông Tấn mới đến Lô Sơn, trụ tại chùa Tây Lâm 

của  đồng  môn  là  pháp  sư  Huệ  Vĩnh.  Sau  này,  do  người  đến  học  đông  đảo, 

Tây  Lâm  chật  hẹp  không  chứa  hết  nổi,  nên  lại  dựng  chùa  Đông  Lâm.  Lúc 

mới  lo  liệu, sơn thần hiển linh,  gỗ rường tự đưa đến, Thứ Sử81 Hoàn Y bèn 

đứng ra  xây cất, đặt tên cho điện ấy  là Thần Vận để biểu thị sự  linh dị. Do 

vậy, bậc cao hiền Tăng - tục lũ lượt tìm đến. Đến ngày Hai Mươi Tám tháng 

Bảy năm Canh Dần (390), tức năm Thái Nguyên mười lăm, Sư cùng Tăng - 

tục  một  trăm  hai  mươi  ba  người  kết  xã  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương. 

Những  người  ấy  lúc  lâm  chung  đều  ứng  hiện  tướng  lành,  đều  được  vãng 

sanh.  Ấy  là  vì  mọi  người  đều  có  trí  huệ  siêu  quần  bạt  tụy,  lại  được  Viễn 

Công  chỉ  dạy  và  được  sức  giùi  mài,  gọt  giũa  của  các  bạn  nên  đạt  được  lợi 

ích ấy. Đấy chính  là  những  người kết  xã đầu tiên. Nếu  xét theo cả  một đời 



79 Đại Quyền: Có thể hiểu theo hai cách:  

1. Phật, Bồ Tát vì cứu vớt chúng sanh nên hiện ra đủ mọi thân hình sai khác, thậm chí thị 

hiện những hạnh Ngũ Nghịch, Thập Ác để hóa độ chúng sanh. Như Vy Đề Hy phu nhân 

và vua A Xà Thế đều là những bậc đại quyền thị hiện. 

2. Riêng chỉ Đại Quyền Tu Lý Bồ Tát, còn gọi tắt là Đại Quyền Bồ Tát, là thần hộ pháp 

cho Thiền Tông Trung Hoa tại các vùng duyên hải thuộc tỉnh Chiết Giang, thường được 

coi là vị Bồ Tát bảo hộ cho những người đi biển. 

Ở đây, chữ Đại Quyền được dùng theo nghĩa thứ nhất. 

80 Khai Sĩ là một cách dịch khác của chữ Bồ Tát. Khai có nghĩa là mở thấu hiểu thông đạt, 

chỉ dạy chánh đạo, dẫn dắt chúng sanh. Sách Thích Thị Yếu Lãm, quyển Thượng,  viết: 

 “Trong  kinh  thường  gọi Bồ  Tát  là  Khai  Sĩ,  thời Phù  Kiên  nhà  Tiền  Tần  thường  phong 

 tặng danh hiệu Khai Sĩ cho những vị Tăng có đức hạnh, thông suốt giáo lý”. 

81 Thứ Sử là một chức quan được đặt ra từ đời Hán, tùy theo mỗi thời đại có nhiệm vụ 

quyền  hạn  khác  nhau.  Thời  Hán  chia  toàn  quốc thành  mười  ba  châu,  mỗi  châu  có  một 

quan Thứ Sử. Chức vụ Thứ Sử khi ấy tương đương với chức Ngự Sử Trung Thừa đời Tần, 

đóng vai trò giám sát quan lại tại mỗi châu. Đến thời Ngụy - Tấn, chức Thứ Sử là quan 

cai trị đứng đầu một châu. Đến đời Tống, Thứ Sử quyền lực rất nhỏ, chỉ còn chuyên đảm 

nhiệm việc thuyên chuyển các quan võ trong một châu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 74 of 340 

Viễn Công, trong hơn ba mươi năm, những người được hưởng sự pháp hóa 

tu trì  Tịnh  nghiệp, đắc tam-muội  lên  liên  bang kể sao cho  xiết! Xét từ  năm 

Giáp Thân tức năm Thái Nguyên thứ chín (384), Viễn Công đến Lô Sơn, về 

Tây  vào  ngày  mồng  Sáu  tháng  Tám  năm  Bính  Thìn  tức  năm  Nghĩa  Hy  12 

(416), suốt ba mươi hai năm không ra khỏi núi, chẳng dấn mình vào cõi tục. 

Những  trước  thuật  hoằng  dương  pháp  hóa,  hộ  trì  Phật  giáo  của  Ngài  được 

chép đầy đủ trong Lô Sơn Tập. Trải bao cuộc biển dâu, thất lạc gần hết. May 

là trong những bộ Hoằng Minh Tập, Quảng Hoằng Minh Tập đều có sao lục 

khiến cho dấu thơm của cổ đức được truyền mãi mãi trong cõi đời. 

Thái Sử82 Sa Kiện  Am ở Như Cao đến tuổi  già dốc  lòng tin tưởng Phật 

pháp,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  xem  rộng  khắp  các  sách,  phàm  những  trước 

thuật Viễn Công  và  những  bài truyện, tán, ký, tụng  v.v… do  người đời sau 

soạn ra đều sao lục đầy đủ, [tập hợp thành sách] đặt tựa đề là Huệ Viễn Pháp 

Sư Văn Sao, phân thành hai bộ Chánh Biên và Phụ Biên. Môn nhân là Hạng 

Trí Nguyên  lại còn sao  lục bổ sung, ủy thác Quang  giảo chánh  và ấn hành. 

Trộm nghĩ: Viễn Công là Liên Tông Sơ Tổ, sách ấy được lưu truyền rộng rãi 

người đọc sẽ có dấy lòng tu trì, nhưng do tài lực không đủ, trước hết bèn in 

một  vạn  bản  để  xướng  suất,  sau  này  sẽ  có  người  kế  tiếp  liên  tục  in  thì  làm 

sao  biết  được  con  số.  Người  học  đời  sau  do  cuốn  sách  này  đều  biết  cội 

nguồn của pháp môn Tịnh Độ, ắt đều gặp việc nhân chẳng chịu nhường, nối 

gót  bậc  tiên  giác,  cùng  thoát  khỏi  Ngũ  Trược,  cùng  lên  chín  phẩm  sen.  Vì 

thế, trước lúc sắp chữ, bèn lược thuật lai lịch. Còn như đạo đức, công nghiệp, 

văn  chương,  sự  cảm  thông  của  Viễn  Công  đã  được  chép  đủ  trong  Chánh 

Biên và Phụ Biên của [Huệ Viễn Pháp Sư] Văn Sao, ở đây không cần rườm 

lời tường thuật nữa! 



Cõi  đời  truyền  tụng  Viễn  Công  và  mười  tám  vị  cao  hiền,  một  trăm  hai 

mươi ba người kết xã. Trong số mười tám vị ấy, Viễn Công đứng đầu. Mười 

lăm người kia đa số là những vị kết xã đầu tiên. Nếu ngài Phật Đà Bạt Đà La 

vào  năm Nghĩa Hy thứ  hai (406) đời Tấn An Đế  mới dự  vào liên  xã, tức là 

năm thứ mười bảy sau khi [Lô Sơn] kết xã. Ngài Phật Đà Da Xá dự vào liên 

xã trong năm Nghĩa Hy thứ mười (414) thì đấy là năm thứ hai mươi lăm sau 

khi [Lô Sơn] kết xã. Trong Bảo Vương Luận, pháp sư Phi Tích có nói Viễn 

Công nhận lãnh phép Niệm Phật tam-muội từ ngài Phật Đà Bạt Đà La xong 

bèn cùng những vị cao hiền Tăng - tục kết xã niệm Phật. Đấy chính là đề cao 



82 Thái Sử là một chức quan đã có từ thời nhà Thương, đứng đầu cơ quan Thái Sử Liêu, 

tức cơ quan chuyên trách khởi thảo văn thư, chiếu chỉ, sách vở, thiên văn, lịch pháp, nghi 

thức tế lễ cho triều đình. Tư Mã Thiên từng đảm nhiệm chức vụ này nên những lời bàn 

của  ông  được  ghi  trong  bộ  Sử  Ký  đều  mở  đầu  bằng  từ  ngữ   “Thái  Sử  Công  viết”   (ông 

Thái Sử nói). Nhưng chức quan  này  ngày càng  bị  giảm  vai trò quan trọng, đến đời Tấn 

trở đi chỉ đảm nhiệm việc tính toán lịch pháp. Đời Minh - Thanh, Thái Sử là một tên gọi 

khác của chức quan Hàn  Lâm Biên Tu  vì Hàn Lâm Viện đảm  nhiệm  việc  biên  soạn sử 

sách. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 75 of 340 

những  vị  Tăng  Tây  Trúc,  nhưng  chưa  khảo  cứu  tường  tận  thời  gian  [ngài 

Phật Đà Bạt Đà La] dự vào Liên Xã vậy. 



34. Lời tựa bộ Vệ Sinh Tập 

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 







Giữa khoảng trời đất hoàn toàn là  một khối  nguyên khí thái hòa. Vì thế 

mưa  gió  đúng  thời,  lúa  thóc  chín  rộ,  các  loài  động  thực  vật  đều  được  sanh 

trưởng.  Nếu  con  người  thấu  hiểu,  hành  theo  điều  này  cố  nhiên  chẳng  thẹn 

đứng chung  với trời đất thành ba  ngôi,  xưng  là Tam  Tài. Từ đấy, sẽ tự bảo 

vệ, bảo  vệ kẻ khác, cốt sao  hết thảy  hàm thức đều được sống  yên ổn, cùng 

vui  lẽ  thiên  chân.  Đấy  chẳng  phải  là  “kế  thừa  đời  trước,  mở  mang  đời  sau, 

dùng  tiên  giác để  giác  hậu  giác, bù đắp cho chỗ thiếu sót của trời đất,  giúp 

cho  quyền  sanh  thành,  dưỡng  dục  của  trời  đất”  đó  ư?  Nhưng  người  đời  do 

tham vui sướng bụng miệng, bắt lấy các loài vật bơi dưới nước, chạy trên đất, 

bay  trên  không  để  giết  ăn,  cốt  sao  thỏa  thích  bụng  miệng  mình,  bảo  vệ  cái 

sanh mạng của ta, [như vậy thì] muốn cầu giữ gìn mạng sống lại đâm ra gặt 

phải  kết  quả  trái  ngược.  Do  sát  sanh  nên  gây  ảnh  hưởng  lớn  lao  đến  thiên 

hòa,  cảm  lấy  lệ  khí  (khí  hung  dữ,  độc  hại),  đến  nỗi  những  thiên  tai  như  lụt 

lội,  hạn  hán,  ôn  dịch,  sâu  rầy  v.v…  Do  kết  quả  của  sát  nghiệp,  phát  sanh 

những nhân họa (tai họa do con người gây ra) như đôi bên chiến tranh. 

Xét đến nguyên do của những tai họa ấy, nói chung là do trong đời trước 

hay  đời  này  đã  sát  sanh  ăn  thịt  mà  ra!  Tai  họa  do  ăn  thịt  cực  kỳ  khốc  liệt! 

Không chỉ gây hại cho đời này mà còn gây lụy đến nhiều kiếp. Phàm những 

ai  muốn tự bảo  vệ cuộc sống của chính  mình, không thể  nào không bảo  vệ 

cuộc sống của khắp hết thảy các loài dưới nước, trên hư không, trên mặt đất, 

vậy  thay!  Ăn  thịt  để  bảo  vệ  mạng  sống  là  chuyện  lạ  lùng  quá  sức!  Do  thói 

quen,  cứ  coi  đó  là  thường.  Như  người  Phi  Châu  giết  người  làm  tiệc,  người 

xứ  ấy  cứ  điềm  nhiên  chẳng  lấy  gì  làm  lạ  cả!  Nghĩ  lại  thuở  xưa  thánh  nhân 

ngự trên ngôi, [kinh Thư] đã chép:  “Điểu thú ngư miết hàm nhược”  (Chim, 

thú,  cá,  ba  ba  đều  sống  yên  vui).  “Nhược”   nghĩa  là  thuận.  “Hàm  nhược”  

nghĩa là đều thuận theo thiên tánh của nó, chẳng mắc nỗi khổ giết hại và sợ 

hãi kinh hoàng chạy trốn. Đấy quả thật là nói đến hoài bão:  “Càn vi đại phụ, 

 Khôn vi đại mẫu, dân ngô đồng bào, vật ngô dữ dã”  (Càn là đại phụ, Khôn 

là  đại  mẫu,  dân  là  người  ruột  thịt  với  ta,  loài  vật  giống  như  ta  vậy).  Được 

như  thế  thì  chẳng  xứng  là  một  vị  bảo  vệ  cuộc  sống  lớn  lao  ư?  Tiếc  rằng 

những chuyên viên vệ sinh học83 hiện thời cứ hại sanh mạng kẻ khác để bảo 



83 Vệ Sinh theo nghĩa gốc là bảo vệ tánh mạng, giữ cho thân thể khỏe mạnh. Khái niệm 

này được Đạo Gia diễn dịch như những phương pháp tập luyện hít thở (Đạo Dẫn), uống 

các thứ thuốc, không nhổ nước miếng v.v… để được trường thọ, không bệnh tật. Về sau, 

Vệ Sinh được hiểu theo nghĩa rộng là những phương pháp giữ gìn sức khỏe, kể cả những 

phương pháp dinh dưỡng và thậm chí Bộ Y Tế cũng được gọi là Vệ Sinh Bộ. Ở đây, Tổ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 76 of 340 

vệ cuộc sống của chính mình, rốt cuộc đời này, đời sau khổ báo vô cùng. Dê 

và người lần lượt xoay vần, mạnh - yếu lần lượt thay đổi vai trò đến tận đời 

vị lai cũng khó thể kết thúc được. Do vậy, những bậc bảo vệ sanh mạng lớn 

lao xưa nay đều đề xướng yêu thương loài vật, thực hành lòng Từ, kiêng giết, 

phóng sanh, trì trai, ăn chay, tín nguyện niệm Phật, quả thật là nghĩa cử bảo 

vệ sanh mạng rốt ráo, viên mãn đến tột bậc vậy. 

Cư  sĩ  Hoa  Ngộ  Thê  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  tu  trì  Tịnh  nghiệp, 

muốn vãn hồi thế đạo, nhân tâm, đặc biệt tập hợp những ngôn luận của các 

bậc danh  nhân  xưa  nay và đủ  mọi [chuyện] quả báo do sát sanh  hay phóng 

sanh, đặt tên  là Vệ Sinh  Tập,  mong sao  người đời  muốn bảo  vệ sanh  mạng 

của chính mình thì trước hết hãy bảo vệ mạng sống của những sanh vật bơi 

dưới nước, sống trên mặt đất, bay trên không kia. Tự bảo vệ sanh mạng như 

vậy thì chẳng phải chỉ trong một đời này mà còn khiến cho đời đời kiếp kiếp 

phàm  sanh  vào  nơi  đâu  đều  được  tốt  lành,  không  có  các  tai  họa.  Nếu  lại 

niệm Phật, đem công đức bảo vệ sanh mạng này hồi hướng vãng sanh thì sẽ 

có thể  liễu sanh thoát tử, siêu phàm  nhập thánh, đoạn  hết sạch Phiền  Hoặc, 

đắc  đại  vô  úy,  bảo  vệ  sanh  mạng  cho  khắp  hết  thảy  những  chúng  sanh  cô 

đơn, lênh đênh không  nơi  nương tựa trong sáu nẻo. Đấy  gọi  là ý  nghĩa  nhỏ 

nhiệm của việc bảo vệ sanh mạng vậy. 

Cư  sĩ  Quách  Hàm  Trai  do  thấy  mấy  lúc  gần  đây  sát  nghiệp  ngút  ngàn, 

trọn chẳng  ngơi dứt, liền  muốn  lưu truyền tập sách này, ngõ  hầu người đọc 

đều cùng phát tâm bảo vệ sanh mạng hòng dứt sát kiếp, uốn nắn phong hóa, 

cậy tôi giảo duyệt. Do vậy, tôi sửa đổi đôi chút thứ tự, danh xưng, số quyển. 

Lại đăng kèm vào theo mấy đoạn phê phán của tiền nhân dưới mỗi đoạn văn, 

đăng kèm theo Khuyến Hiếu Ca và Bát Phản Ca84 của người đời Đường vào 

sau sách, ngõ hầu ai nấy đều coi trọng bảo vệ sanh mạng, đều vâng giữ lòng 

hiếu  để  mở  rộng  lòng  nhân  đức  hầu  báo  ân  cha  mẹ;  nhưng  hết  thảy  chúng 

sanh đều có Phật Tánh, đều sẽ thành Phật, đều  là cha  mẹ trong quá khứ,  là 

chư  Phật  trong  tương  lai,  ắt  sẽ  mở  rộng  lòng  hiếu  kính  để  mong  rốt  ráo  tự 

bảo vệ sanh mạng, bảo vệ sanh mạng kẻ khác vậy. 



35. Lời tựa cho bộ Chánh Tín Lục của cư sĩ La Lưỡng Phong  



nói đến quan điểm dinh dưỡng của Tây Phương, phải ăn thịt động vật cơ thể  mới khỏe 

mạnh được. Xin lưu ý chữ Vệ Sinh ở đây không có nghĩa hẹp như chữ “vệ sinh” (hygiene) 

trong tiếng Việt. 

84 Bát Phản Ca là một bài ca đã có từ thời Đường, không rõ ai là tác giả, gồm tám khổ thơ, 

có nội dung khuyến cảnh tỉnh  người đời  về  lòng  hiếu,  lòng  nhân,  xin trích dẫn  một hai 

đoạn : “Ấu nhi hoặc mạ ngã, ngã tâm giác hỷ hoan, phụ mẫu sân nộ ngã, ngã tâm phản 

 bất cam. Nhất hoan hỷ, nhất bất cam, đãi nhi  đãi phụ hà tâm huyền? Khuyến quân kim 

 nhật phùng thân nộ, dã tương thân tác ấu nhi khan”  (Con thơ mắng chửi ta, lòng ta sao 

hớn hở, cha mẹ quở mắng ta, sao ta chẳng cam lòng, một đằng thì hoan hỷ, một đằng lại 

bực mình, đối cha, đối con cái, sao lại khác xa nhau? Gặp lúc cha mẹ giận, xin anh hãy 

nhủ lòng, coi hệt như con thơ). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 77 of 340 





Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  sẽ  thành  Phật.  Vì  thế,  đức 

Phật coi hết thảy chúng sanh đều là Phật, thương họ trái giác hiệp trần, luân 

hồi  sáu  nẻo,  trải  kiếp  số  nhiều  như  mảy  trần  không  cách  gì  thoát  lìa  được. 

Do  vậy,  tùy  theo  căn  cơ  lập  giáo,  đối  bệnh  cho  thuốc,  đủ  mọi  phương  tiện 

chỉ  dạy,  mong  sao  họ  sẽ  trái  trần  hiệp  giác,  bỏ  vọng  về  với  chân,  tiêu  trừ 

Hoặc nghiệp vốn chẳng có, chứng trọn vẹn Phật tánh sẵn có mới thôi. Chúng 

sanh  thấy  Phật  đều  là  chúng  sanh  cho  nên  nghe  lời  Phật,  nhìn  hành  vi  của 

Phật,  chẳng  thể  tin  nhận  ngay,  có  kẻ  cho  là  huyễn  vọng  chẳng  thật,  [chỉ 

nhằm] gạt gẫm kẻ ngu tục. Có kẻ cho rằng [đạo Phật] phế bỏ luân lý, làm hại 

chánh đạo. Có kẻ cho  rằng càng  gần  lý, càng  gây  loạn  lớn  lao cho  lẽ chân. 

Nhưng đức Phật chẳng  vì những điều ấy  mà  vứt bỏ họ, chỉ đợi khi thời tiết 

nhân duyên chín muồi sẽ ra tay độ thoát. 

Có lắm kẻ vì thoạt đầu chẳng hay biết nên lầm lẫn bài xích, tiếp đến do 

hiểu  biết  sâu  xa  bèn  tận  lực  tu,  sau  đấy  do  chân  tu  nên  ngộ  chứng.  Do  vậy 

liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh,  rộng  để  lại  ngôn  giáo  nhằm  khơi 

gợi người sau. Do họ đã biết rõ đức Phật lập pháp bao gồm trọn vẹn hết thảy 

các  thiện  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  không  những  chẳng  trái  pháp  thế 

gian mà còn hữu ích lớn lao cho pháp thế gian. Luận về mặt tu trì thì chẳng 

bỏ sót điều thiện mảy may nào, nhưng nhất tâm vô trụ. Bàn đến đế lý, chẳng 

lập  mảy  trần  nhưng  vạn  đức  đều  tỏ  lộ  trọn  vẹn.  Vì  thế,  những  người  có  tri 

kiến  lỗi  lạc,  có  chí  đặc  biệt  quy  hướng,  không  một  ai  chẳng  dốc  lòng  sùng 

phụng để mong tự lập, lập người, tự lợi, lợi tha. 

Cũng  có  kẻ  ăn  trộm  những  nghĩa  trọng  yếu  trong  kinh  Phật  để  hoằng 

dương đạo Nho, lại ngược ngạo ra sức bài bác Phật pháp hết sức dữ dội hòng 

ngăn chặn người trong thiên hạ đời sau đừng bước vào Phật pháp. Bổn ý của 

họ chẳng qua là do tri kiến môn tường nặng nề, sợ chẳng ra sức ngăn lấp thì 

mọi  người  đua  nhau  theo  Phật,  cửa  Nho  do  đó  sẽ  bị  lạnh  lẽo,  điêu  tàn!  Họ 

chẳng biết bậc thượng căn thật sự quyết chẳng bị ngăn chặn, nhưng kẻ trung 

- hạ do họ bài xích nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi, sẽ cho đó là những 

điều đức Phật dùng làm căn cứ để gạt gẫm kẻ ngu tục. Đối với những pháp 

đức Phật dạy như sửa lỗi hướng thiện và liễu sanh thoát tử v.v… họ chê bai 

là tự tư, tự lợi, hễ có điều gì để làm lành thì đấy chính là ác, ắt sẽ mong sao 

không  làm  gì  mới  là  làm  lành,  trái  nghịch  ý  chỉ  “đánh  đổ  ham  muốn  xằng 

bậy  của  chính  mình,  giảm  bớt  lỗi,  bậc  hạ  thì  học,  bậc  thượng  thì  thấu  đạt” 

của thánh hiền quá lớn, cũng như trái nghịch đạo  “hướng theo thì lành, trái 

 nghịch  thì  xấu,  xuôi  theo  thì  tốt  lành,  trái  nghịch  thì  hung  hiểm”   của  kinh 

Dịch,  kinh  Thư,  vận  dụng  xuông  thuật  “trọn  hết  tình  nghĩa,  trọn  hết  bổn 

phận, thành ý, chánh tâm” nhằm yên đời và tạo ra phong tục tốt đẹp! Đối với 

căn bản khiến cho con  người không thể  nào không trọn hết tình  nghĩa, trọn 

hết bổn phận, thành ý, chánh tâm lại hoàn toàn vứt bỏ, đem chuyện thuộc về 

khả  năng  của  thánh  nhân  giao  cho  phàm  phu  thực  hành;  cho  nên  đến  nỗi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 78 of 340 

thiện không có gì để khuyên, ác chẳng có gì để phạt. Đến khi gió Âu dần dần 

thổi sang phương Đông, đủ mọi vở tuồng xấu ác như phế bỏ kinh điển, phế 

bỏ  luân  thường  đều  được  diễn  ra.  Cái  gốc  họa  quả  thật  là  do  cái  tâm  trộm 

cướp bài xích nhân quả, báo ứng, sanh tử luân hồi và [quan niệm] “có làm gì 

để làm lành thì đó chính là ác” và “tự lợi, lợi tha, liễu sanh thoát tử” là tự tư 

tự lợi mà ra! Do vậy, người có tâm lo cho thế đạo liền xúm nhau nghĩ cách 

cứu vãn. 

Khéo sao, tôi được tặng cuốn Chánh Tín Lục do cư sĩ La Lưỡng Phong 

biên  soạn.  Đọc  xong,  nỗi  canh  cánh  bên  lòng  được  cởi  gỡ!  Cư  sĩ  thừa 

nguyện  tái  lai,  dùng  tầm  mắt  thông  suốt  lớn  lao  vô  ngại,  đối  với  những 

chuyện  thế  tục  nghi  ngờ  như  thiên  đường,  địa  ngục,  con  người  và  súc  vật 

luân  hồi, thân trước, thân sau  v.v…  mỗi  mỗi đều dựa theo kinh, dẫn chứng 

từ sử để chứng minh những chuyện đó. Đạo học uyên nguyên, những lời bàn 

luận tột cùng của các bậc danh nhân và các lối tu trì, cũng như pháp cậy vào 

Phật từ lực để vượt ngang ra khỏi tam giới thảy đều chỉ bày tường tận duyên 

do khiến cho con người biết được cửa nẻo, có chỗ dựa nương, cốt sao kẻ câu 

nệ  hẹp  hòi thấy được vầng  mặt trời, khiến cho  những kẻ cô đơn,  lênh đênh 

trở về quê nhà vốn có, tạo lợi ích không thể nào diễn tả được! Tôi bèn giảo 

chánh câu chữ, tính in ra trước hết một vạn cuốn để đề xướng. Sau đấy, mặc 

lòng những nhà từ thiện bao lượt tái bản ngõ hầu lưu truyền khắp toàn quốc. 

Bạn tôi là đại sư Thể Phạm nguyện bỏ tiền ấn loát, cư sĩ Quách Phụ Đình ở 

Triều  Châu  muốn  khắc  mộc  bản  cho  tinh  tường,  cậy  tôi  giảo  duyệt  bản  in 

gốc và viết lời tựa ngõ hầu được lưu truyền rộng rãi. 

Đủ  thấy  con  người  có  cùng  một  cái  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này, 

[người] có tâm ưa điều lành ai mà chẳng giống như ta! Trong cùng  một lúc 

vừa  được  sắp  chữ  vừa  được  khắc  in,  đúng  là  một  chuyện  may  mắn  lớn  lao 

trong  hiện  thời.  Nguyện  những  ai  thấy  nghe,  do  những  điều  ông  Lưỡng 

Phong đã nói sẽ tin sâu xa vào lời Phật, dùng Ngũ Giới, Thập Thiện, Lục Độ, 

vạn  hạnh  tùy  phần  tùy  sức  tu  trong  luân  thường  hằng  ngày,  lúc  sống  sẽ  dự 

vào  địa  vị  thánh  hiền,  mất  đi  sẽ  lên  cõi  Cực  Lạc,  ngõ  hầu  chẳng  phụ  Chân 

Như  Phật  Tánh  sẵn  có  và  lòng  đại  từ  phổ  độ  của  Như  Lai,  cũng  như  một 

phen ông Lưỡng Phong khổ tâm đề xướng, hướng dẫn vậy! 



36. Lời tựa nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của sách Khuyến Thế Bạch Thoại Văn  

(năm Dân Quốc 19 - 1930) 





Thế đạo nhân tâm ngày nay đã suy hãm đến cùng cực lắm thay! Những 

người mang tâm lo lắng cho đời bày đủ mọi cách để duy trì. Nếu không, đạo 

làm người gần như diệt mất, thật đáng sợ thay! Tuy nhiên, muốn vãn hồi thế 

đạo nhân tâm hãy nên giải quyết từ căn bản thì dùng sức ít mà được hiệu quả 

lớn lao. Người có tri kiến chân chánh đích xác ắt sẽ ùa nhau vâng theo như 

gió  lùa  cỏ  rạp.  Thầy  thuốc  trị  bệnh  có  bệnh  đằng  gốc,  có  bệnh  đằng  ngọn, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 79 of 340 

xét  coi  bệnh  tình  gấp  rút  hay  hòa  hoãn  để  trị  liệu,  chẳng  thể  chấp  vào  một 

phía để luận định. Nay chứng bệnh nơi thế đạo nhân tâm đã sâu lắm rồi; nếu 

chỉ  dựa  trên  mặt  Sự  để  khuyên  dụ,  tuy  cũng  đạt  được  hiệu  quả  biến  đổi 

phong tục, nhưng cố nhiên chẳng thể đạt hiệu quả bằng cách dốc sức nơi căn 

bản được! Nói đến chuyện dốc sức nơi căn bản chính là đề xướng  giáo dục 

trong  gia  đình,  đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng,  sao  cho  hết  thảy  mọi  người  ai 

nấy biết đạo làm người, ai nấy trọn hết bổn phận của chính mình, cha từ, con 

hiếu, anh nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành. 

Nếu  ai  nấy  đều  được  như  vậy  thì  cửa  nhà  hưng  thịnh,  con  cháu  hiền  thiện. 

Lại phải biết thường nghiêm giữ những lời về “phước thiện, họa dâm, thiện 

ác,  tai  ương,  may  mắn”  để  tự  tu,  lại  còn  [dùng  những  điều  ấy]  dạy  người 

trong nhà thì người nhà sẽ dự vào địa vị thánh hiền tốt đẹp mà chẳng tự biết. 

Vì thế, Khổng Tử nói:  “Thiên hạ chi bổn tại quốc, quốc chi bổn tại gia, 

 gia chi bổn tại thân”  (Gốc của thiên hạ là đất nước, gốc của đất nước là nhà, 

gốc của nhà là thân). Lời này đâu phải nói riêng với người mang tước vị, mà 

thất phu thất phụ  đều cùng  mang trách  nhiệm  này! Cổ  nhân đã  nói:   “Thiên 

 hạ  bất  trị,  thất  phu  hữu  trách”   (Thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có  trách 

nhiệm). Bởi lẽ, nhân tài trong thiên hạ đều từ gia đình mà ra. Gia đình khéo 

dạy, con cái tự nhiên đều hiền thiện. Gia đình không khéo dạy, đứa con nào 

có  thiên  tư  sẽ  quen  thói  cuồng  vọng,  đứa  không  có  thiên  tư  sẽ  quen  nết 

bướng  bỉnh,  hung  ác.  Hai  loại  ấy  đều  là  sâu  mọt  cho  quốc  gia,  xã  hội!  Do 

vậy,  biết  giáo  dục  gia  đình  chính  là  căn  bản  để  trị  quốc,  bình  thiên  hạ,  còn 

nhân quả báo ứng là đạo trọng yếu để phụ trợ cho giáo dục gia đình. Từ đứa 

bé con cho đến kẻ bạc đầu, từ chính bản thân cho đến  xã hội, từ làm  người 

cho đến  thành thánh  hiền, từ  tu thân cho  đến bình thiên  hạ  đều phải  nương 

theo  những  điều  ấy  để  được  thành  tựu,  thật  đúng  là  phương  tiện  lớn  lao  để 

thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh, 

thành thủy thành chung  vậy,  là đại pháp để cùng trị cả  gốc  lẫn  ngọn, phàm 

lẫn thánh đều phải tuân theo. 

Những  nhà  Nho  đời  sau  chẳng  biết  đến  ý  nghĩa  này,  xằng  bậy  bài  bác, 

đến nỗi thành ra thái độ xấu xa không kiêng dè ngày nay. Nguyện những ai 

có chí giác thế yên dân vãn hồi kiếp vận hãy dốc sức nơi đây thì chẳng mấy 

chốc  [sẽ  được  thỏa  nguyện]  vậy!  Cư  sĩ  Hoàng  Hàm  Chi  lòng  tha  thiết  vì 

người khác, dùng thể văn  Bạch Thoại  viết ra hơn  hai  mươi  loại, không  loại 

nào chẳng phanh  gan  phơi  mật, đi  vào từng chi tiết sát sao. Người có thiên 

lương xem đến ắt sẽ rửa lòng gột ý, sửa lỗi hướng lành, hòng khôi phục chân 

tâm vốn có thì thật là hạnh phúc lớn lao không chi hơn được nữa! 



37. Lời tựa tái bản hai thiên sách Đạt Sanh và Phước Ấu 

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 80 of 340 



Kẻ khéo trị bệnh sẽ trị từ lúc bệnh chưa phát, sẽ được lợi ích sâu xa mà 

chẳng tốn kém. Vì thế, nói:   “Chí trị vu vị loạn, bảo bang vu vị nguy”  (Đạt 

đến  yên  ổn  khi  chưa  loạn,  bảo  vệ  đất  nước  khi  chưa  nguy).  Như  vậy  là  đã 

không  có  cái  gọi  là  bệnh  thì  đâu  cần  phải  trị  nữa?  Tuy  nhiên,  người  làm 

được như vậy có mấy ai? Con người sống trong thế gian, chỉ có sống và chết 

là quan trọng nhất. Nếu chẳng hiểu thấu đạo ấy thì khi sanh nở, rất có thể mẹ 

lẫn  con  cùng  chết.  Dẫu  cho  chẳng  chết,  chắc  cũng  oan  uổng  chịu  đủ  mọi 

thống  khổ,  trong  khi  chết  chắc  vạn  phần  may  lại  được  sống,  thật  đáng 

thương  xót  quá!  Cư  sĩ  Cức  Trai  đặc  biệt  soạn  ra  Đạt  Sanh  Thiên  để  chỉ  rõ 

sản nạn trong thế gian, phần nhiều là vì tưởng lầm những cơn đau bụng quặn 

lên85 là vì sắp sanh, đến nỗi sanh ra đủ mọi hiểm nạn như sanh ngang, sanh 

ngược v.v… Đấy là một điều quan hệ lớn lao khi sanh nở. 

Lại nói:  “Dưỡng thai bằng cách tuyệt dục, đấy là ý nghĩa bậc nhất”.  Vì 

thế, tâm pháp đầu tiên để dưỡng thai là phải kiêng ăn nằm. Thiên sách ấy ghi: 

 “Hễ vợ có thai rồi thì phải hết sức kiêng ăn nằm. Đó là lý do vì sao người 

 xưa hễ có thai bèn ở phòng khác, chẳng ngủ chung với nhau nữa vì sợ dấy 

 lên  dục  niệm.  Nói  chung,  trước  khi  thai  được  ba  tháng  mà  phạm  [chuyện 

 cấm kỵ ấy] thì, do dục niệm dấy lên, tử cung lại bị mở ra, rất dễ bị nguy cơ 

 chảy máu, động thai. Sau khi thai đã được ba tháng mà phạm lỗi ấy thì bọc 

 thai sẽ dầy, khó sanh. Phải biết lửa dục làm tổn thương thai đến nỗi những 

 chất  nhơ  bẩn  lắng  đọng.  Hơn  nữa,  những  đứa  nhỏ  thân  có  chất  nhơ  màu 

 trắng,  đậu  mùa,  ghẻ  chốc  khó   chữa  lành được  đều  là  vì  cha  mẹ  chẳng  cẩn 

 thận” . Đây chính là điều có quan hệ lớn lao lúc mới thọ thai vậy. 

Nếu  biết  mối  quan  hệ  giữa  chuyện  thọ  thai  và  sanh  nở  thì  hễ  sanh  nở 

chẳng bị các  nguy cơ sẩy thai  hay  khó sanh,  mà con cái sanh ra đều có thể 

chất mũm mĩm, tánh tình dịu dàng, hiền lành, đã ít bị lên sởi, lên đậu v.v… 

lại sống lâu, mạnh khỏe. Nếu con người sẵn biết những nghĩa này, thân tâm 

ắt sẽ yên vui, con cháu hiền thiện, gia tộc tiếng tăm rạng rỡ, hữu ích cho xã 

hội.  Đấy  gọi  là   “trị  bệnh  phải  trị  từ  lúc  chưa  có  bệnh” ,  mà  cũng  bao  gồm 

những  lợi  ích  thù  thắng  như   “đạt  đến  yên  ổn  từ  lúc  chưa  loạn,  bảo  vệ  đất 

 nước khi chưa nguy ngập” . Vì thế, nói rằng cuốn sách này cũng quan trọng 

lắm! 

Ông Trương Thiện Trưng ở Duy Dương do mẹ là phu nhân họ Lưu qua 

đời lúc tuổi còn rất bé, chưa thể phụng dưỡng ngọt bùi trong thuở sanh tiền, 

muốn  vì  báo đáp  mẹ sẽ khiến cho  hết thảy những  người  làm  mẹ,  những kẻ 

làm  con  đều  được  hưởng  thụ  lợi  ích  yên  vui,  trường  thọ,  bèn  phát  tâm  ấn 

hành bốn vạn cuốn sách này để tặng hết thảy những ai hữu duyên, khiến cho 



85 Nguyên  văn  là  “thí  thống”:  Theo  Trung  Y Từ  Điển  và  Dựng  Sanh  Tập (của Trương 

Diệu  Tôn),  Thí  Thống  là  một  chứng  bệnh  đau  bụng  quặn  lên  nơi  sản  phụ  thường  vào 

tháng thứ tám hoặc đầu tháng thứ chín, hoặc đau liên tiếp vài ba trận, hoặc cách quãng. 

Nguyên nhân vẫn chưa rõ vì sao, nhưng dễ khiến cho sản phụ tưởng lầm là sắp sanh đến 

nơi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 81 of 340 

họ đều biết cách trị bệnh từ lúc chưa bệnh và cách trị khi đang bị bệnh, ngõ 

hầu  chẳng  đến  nỗi  bị  đau  khổ  trong  khi  sanh  nở  và  mang  nỗi  lo  sanh  con 

nhưng chẳng nuôi lớn được! 

Hơn  nữa,  từ  xưa  đến  nay,  những  đứa  mắc  chứng  kinh  phong  lâu  ngày, 

mười đứa hết chín bị chết rất nguy hiểm, nhưng y theo thiên sách Phước Ấu 

do  tiên  sinh  Trang  Nhất  Quỳ  biên  soạn  để  trị  thì  mười  đứa  sống  được  cả 

mười, quả thật là cuốn sách quan trọng nhất về bệnh tật trẻ nhỏ, nên cũng in 

kèm vào cuối sách để được lưu truyền rộng rãi. Nhân đấy, bèn cho đánh máy 

thành bốn bản để những người sau này muốn tạo phước lợi cho người khác 

sẽ ấn loát thuận tiện. 

Hơn  nữa,  cái  nhân  gần  của  tai  biến  khi  sanh  nở,  đã  được  trình  bày  như 

trên rồi. Nếu bàn về cái nhân xa thì phần nhiều do sát nghiệp trong đời trước 

hay  đời  này  chiêu  cảm.  Nếu  con  gái  từ  lúc  thơ  ấu  thường  niệm  thánh  hiệu 

Nam Mô A Di Đà Phật và Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ tự tiêu trừ được 

sát  nghiệp  trong  đời  trước  và  đời  này.  Hễ  sát  nghiệp  tiêu  thì  sanh  nở  sẽ 

chẳng bị [oán gia] gây chướng ngại chẳng sanh được. Đấy cũng là một cách 

trị  sẵn  trước  khi  chưa  bệnh.  Hoặc  nếu  có  kẻ  chưa  được  nghe  Phật  pháp, 

nhưng  tới  lúc  sanh  nở,  nếu  chẳng  sanh  được  ngay,  hãy  nên  dạy  sản  phụ  và 

những kẻ thân thuộc chăm sóc bên cạnh đều dùng tâm chí thành niệm Nam 

Mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  tất  cả  những  oán  gia  đời  trước  gây  chướng 

ngại [khiến cho sản phụ] chẳng thể sanh vừa được nghe danh hiệu Bồ Tát sẽ 

do oai đức, thần lực của Bồ Tát mà liền tránh xa, chẳng dám khuấy rối nữa! 

Có kẻ nói đang sanh nở lõa lồ bất tịnh, niệm danh hiệu Bồ Tát chắc sẽ mắc 

tội khinh nhờn. Đấy chính là đem tình kiến phàm phu để lầm lạc suy lường 

tâm hạnh của Bồ Tát. Chẳng biết đấy là lúc liên quan đến tánh mạng, chẳng 

thể đem lúc bình thường trọn chẳng bị bệnh khổ để bàn luận. Ví như con cái 

té vào lửa nước, gọi cha  mẹ cầu cứu, cha mẹ  nghe được liền đến cứu ngay, 

trọn  chẳng  vì  [đứa  con]  áo  mũ  không  tề  chỉnh,  thân  thể  chẳng  sạch  sẽ  mà 

chẳng chịu cứu giúp. 

Một  đệ  tử  của  tôi  mấy  năm  trước  ở  Tứ  Xuyên  đến  nhà  một  người  bạn, 

nghe  người  vợ  bạn  kêu  gào  rất  thương  tâm,  nhân  đó  hỏi  thăm  duyên  cớ. 

Người bạn đáp: “Vợ đã hai ngày không sanh con ra được, sợ chẳng giữ được 

tánh  mạng”.  Ông  ta  nói:  “Hãy  gấp  bảo  sản  phụ  niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế 

Âm,  còn  ông  ở  ngoài  giếng  trời86,  đốt  hương  quỳ  niệm,  đảm  bảo  sẽ  sanh 

ngay”. Người ấy liền nói với vợ, lại còn tự niệm. Chẳng mấy chốc liền sanh 

ra đứa nhỏ  mà  người  vợ  vẫn chưa  hay. Đến khi  nghe con khóc  mới biết đã 

sanh  rồi.  Người  vợ  kể:  “Khi  trước  lúc  sắp  sanh,  thấy  một  người  dùng  vải 

chèn kín phần dưới thân thể nên sanh không được. Đến khi niệm thánh hiệu 



86 Giếng trời (thiên tỉnh - courtyard)  là khoảng sân trống, bốn phía  là  nhà  xây  bọc kín. 

Mục đích của thiên tỉnh trong những khu cao ốc là vừa để làm sân chung, vừa để giúp khí 

trời được lưu thông, tạo sự thoáng mát cho toàn bộ khu cao ốc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 82 of 340 

Quán Thế Âm thấy vải bị tuột ra, nên sanh rồi mà vẫn không biết, nghe con 

khóc mới biết là con đã sanh!” 

Cổ  nhân  nói:   “Tử  sanh  diệc  đại  hỹ,  khả  bất  bi  tai!”   (Chết  -  sống  cũng 

lớn lao thay, chẳng đáng buồn ư?) Pháp môn Tịnh Độ đặc biệt lập ra cho lúc 

chết  và sau khi chết đi thần  hồn sẽ siêu sanh  Tịnh Độ. Sách  này  lập ra cho 

khi sắp sanh  và  những cách bảo  vệ, che chở sau khi đã sanh. Nguyện khắp 

những bậc nhân từ, quân tử lần lượt lưu truyền ngõ hầu nhà nào cũng có một 

bản,  cùng  nhau  dốc  sức  vun  bồi  đức,  tiết  dục  thì  những  điều  đã  được  nói 

trong sách này sẽ đều chẳng cần đến nữa, và ý niệm của tiền nhân lưu thông, 

và ông Thiện Trưng in tặng, cũng như ý Bất Huệ trình bày hai mối quan hệ 

mới trọn chẳng còn tiếc nuối nữa! 



38.  Lời  tựa  cho  sách  tường  trình  hoạt  động  cứu  trợ  lũ  lụt  của  hội  Cứu 

Trợ Từ Thiện tỉnh Giang Tô  

 

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Càn  là  đại  phụ,  Khôn  là  đại  mẫu,  dân  là  ruột  thịt  của  ta,  loài  vật  giống 

hệt như ta. Vì thế, ông Vũ, ông Tắc87 thấy thiên hạ đói kém như chính mình 

bị  đói  kém.  Y  Doãn  thấy  một  người  chẳng  được  hưởng  ân  trạch  khác  nào 

chính mình xô đẩy người ấy xuống ngòi rãnh vậy. Phật xem hết thảy chúng 

sanh  dường  như  con  một,  nói  đủ  mọi  pháp  để  độ  thoát.  Người  đời  sau  tuy 

chẳng có quyền như ông Vũ, ông Tắc, Y Doãn, chẳng có đạo như đức Phật, 

vẫn chẳng ngại gì tùy sức mình thực hiện hầu trọn hết tấm lòng vậy! Vì thế, 

ông Tào Tung  Kiều  nhiều  năm chuyên đảm  nhiệm  nghĩa cử cứu  giúp, châu 

cấp dân  nghèo tại địa phương.  Lại còn trù tính cứu trợ cho  Thiểm  Tây  hơn 

mười  vạn  đồng.  Trước  kia,  cha  ông  ta  từng  làm  Phiên  Đài  tại  đất  Dự  (tỉnh 

Hà Nam), nặng lòng yêu dân. Nay ông Tào lại mở rộng lòng thương dân ấy 

sang đất Thiểm, càng chẳng nài nhọc nhằn, vì trăm vạn sinh linh vùng Giang 

Bắc trù tính kế sách an ổn. Có thể nói là người có đức trong cõi đời, không 

ai hơn được! 



87 Vua Đại Vũ họ Tự, tên Văn Mạng, thuộc thị tộc Hạ Hậu, chắt của Chuyên Húc, là con 

ông Cổn. Thời vua Thuấn, lũ lụt lớn, ông Cổn trị thủy thất bại, bị phạt tội chết. Ông Vũ 

kế nhiệm, trị thủy thành công nên được vua Thuấn truyền ngôi, lập ra nhà Hạ. 

Ông Tắc còn gọi là Châu Hậu Tắc, tên thật là Khí, con Đế Khốc (thuộc dòng dõi Hoàng 

Đế). Mẹ là bà Khương Nguyên ra đồng thấy một dấu chân rất lớn, ướm thử, bèn hoài thai, 

sanh ra ông. Đến khi sanh ra, cho là bất tường, bèn đem vứt ngoài ngõ, nhưng trâu ngựa 

đi qua đều đi vòng, tránh giẫm vào đứa bé. Lần lượt đem vứt vào rừng, vào suối, nhưng 

đều vô sự. Khương Nguyên thấy  lạ bèn đem  về  nuôi. Do bị vứt đi, ông được đặt tên  là 

Khí. Khí từ nhỏ đã thích trồng trọt, trồng mè, trồng bắp rất xanh tốt, khéo cày bừa, chọn 

đất, dân chúng học theo. Đế Nghiêu nghe tiếng bèn phong cho Khí làm Nông Sư. Do có 

công phát triển nông tang, ông được Đế Nghiêu phong cho ở đất Thai, với danh xưng là 

Châu Hậu Tắc (Tắc là tên một loại lúa ngon), và ban cho quốc tính là Cơ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 83 of 340 

Ông  Viên  Hiếu  Cốc  người  huyện  Đan  Đồ,  ông  nội  cũng  từng  làm  Thái 

Sử, vốn làm quan ở đất Tô nhiều năm, giữ lẽ công chánh, tuân thủ pháp tắc, 

có cảm tình sâu đậm với người địa phương, bèn đến kiều ngụ88 nơi thành Tô 

Châu, thong dong tu Tịnh nghiệp. Giữa Thu, vùng Giang Bắc bị thủy tai thật 

là từ trước đến nay chưa hề có. Vào ngày Hai Mươi Tám tháng Tám, hội Từ 

Thiện  Cứu  Trợ  Lũ  Lụt  tỉnh  Giang  Tô  cấp  tốc  gọi  điện  cho  hai  ông  Tào  và 

Viên hãy đi cứu trợ trước, đừng chần chờ. Họ liền khởi hành đến đất Dương, 

trước hết hội họp quan viên, thân sĩ, rồi lập cơ sở cứu trợ. Tiếp đó, mới chia 

nhau  điều  tra  tình  hình  lũ  lụt  các  nơi,  rồi  gởi  thư  hay  gọi  điện  thoại  cho 

những nhà từ thiện ở Tô Châu và các nơi kêu gọi đóng góp, vì những người 

dân bị nạn mà van xin, lần lượt được số tiền khoảng mười lăm vạn. Áo đơn, 

áo kép, áo bông, giày, vớ v.v… mới hay cũ tổng cộng hơn mười vạn bộ, mền 

bông  hơn  một  ngàn  cái.  Nồi  niêu,  thuốc  men  số  lượng  thật  nhiều.  Khoản 

đóng  góp của những nơi khác được bốn phần  mười, khoản tiền  và quần áo, 

đồ đạc đóng góp lớn nhất đều do Tô Châu quyên tặng: 

Một là vì hai ông Tào và Viên được người địa phương kính tin; hai là vì 

Tô  Châu  là  chỗ  hai  đức  Phật  Duy  Vệ89 và  Ca  Diếp  từng  ở,  cũng  như  do 

phong cách, sự cai trị tốt  lành của  Lục Nguyên Phương90 đời Đường, Phạm 

Văn Chánh91 đời  Tống  vẫn còn  giữ  lại. Vì thế,  nhân dân phần  nhiều  đều từ 

thiện, nhân ái, coi người khác như chính mình, nên mới đóng góp một khoản 

lớn lao như thế. Đối với mỗi một biện pháp tiến hành đều thuật rõ tình hình, 

tổng  cộng  mười  bảy  điều,  đọc  đến  liền  biết  rõ.  Những  khoản  chi  tiêu  được 

nêu  trong  điều  thứ  tư,  chủ  yếu  là  cứu  trợ  dân  chúng  bị  thiên  tai  tại  các  địa 

phương. Điều thứ bảy là những chuyện phải gấp rút tiến hành. Điều thứ tám 

là bảo vệ trâu cày. Điều thứ chín những việc phải sử dụng nhiều nhân công 

như tu bổ đê điều, cầu cống. Điều thứ mười là cho vay hay cấp thóc giống. 

Điều thứ mười một là nuôi nấng trẻ bị thiên tai. Điều thứ mười hai là trù tính 

lập ra những địa điểm phát cháo. Điều thứ mười ba là phân phát quà cứu trợ 

giúp  dân  nghèo  ổn  định  cuộc  sống.  Điều  thứ  mười  bốn  là  duy  trì  cơ  sở 

phước lợi. Điều thứ mười lăm là duy trì những văn phòng giúp đỡ tiền bạc, 



88 Không phải quê quán tại nơi đó mà dọn đến sinh sống, lập nghiệp tại đó thì gọi là “kiều 

ngụ”. 

89 Duy  Vệ  Phật:  Theo  Thất  Phật  Phụ  Mẫu  Tánh  Tự  Kinh,  Duy  Vệ  Phật  chính  là  cách 

phiên âm khác của chữ Tỳ Bà Thi (Vipashin), tức là vị Phật đầu tiên trong quá khứ thất 

Phật. 

90 Lục Nguyên Phương là một vị đại thần sống vào thời Võ Tắc Thiên đời Đường, làm 

quan đến chức Loan Đài Thị Lang, kiêm Đồng Bình Chương Sự, nổi tiếng là người trung 

thực, công bình, liêm chánh, hễ đã hứa thì dù chết vẫn giữ lời. 

91 Văn  Chánh  là  thụy  hiệu  của  Phạm  Trọng  Yêm,  ông  từng  làm  đến  chức  Tham  Tri 

Chánh Sự (Phó Tể Tướng) kiêm Khu Mật Phó Sứ, đời Tống Nhân Tông, nổi tiếng nhân 

từ. Lúc sinh thời, vợ chồng con cái sống đạm bạc, bao nhiêu tiền của dùng hết vào việc 

chu cấp cơm áo cho người nghèo khổ, giúp đỡ con cháu nghèo hèn đi học. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 84 of 340 

củi,  gạo  v.v…  Những  duyên  do,  biện  pháp  đều  được  chép  tường  tận  trong 

cuốn sách này. 

Nhưng điều thứ mười bảy là phát chẩn vào mùa Đông: Do ngày dài quá, 

sẽ cần đến một khoản tiền rất lớn, vẫn mong những nhà đại từ thiện mọi giới 

nghĩ thương nỗi khổ của người dân bị thiên tai, lại quyên tặng những khoản 

tiền  lớn  để  cứu  dân  mắc  phải  thiên  tai,  làm  nhẹ  vận  nước,  để  cầu  quyến 

thuộc  cõi  trời  [đến  giúp]  tránh  khỏi  sát  kiếp,  sẽ  thấy  Phật  trời  che  chở  như 

mây  nhóm, tốt  lành,  may  mắn  ùa  nhau kéo đến,  giàu, thọ, yên  ổn, hiện đời 

được  hưởng  Ngũ  Phước  như  Cơ  Tử  đã  luận,  hiền  lương,  tước  lộc,  hậu  duệ 

nhận lãnh trăm điều tốt lành như Y Doãn đã dạy. Kinh dạy:  “Bồ Tát sợ nhân, 

 chúng sanh sợ quả”.  Sợ nhân sẽ chẳng gây nhân ác, nào có quả ác? Sợ quả 

thì nhân ác đã chín, khó tránh quả ác! Dẫu sanh lòng sợ hãi, trọn chẳng ích 

gì! Sao bằng sửa lỗi hướng thiện để tiêu nghiệp cũ, gieo phước cho tương lai, 

để làm biện pháp căn bản rốt ráo hòng tránh khỏi ác quả ư? 

Hơn nữa, bố thí có ba loại:  

- Một là Tài Thí, tức là dùng tiền tài và quần áo, thức ăn, chỗ ở để châu 

cấp hay giúp đỡ người bần cùng, khốn khổ. 

- Hai là Pháp Thí, đối với người chẳng biết thiện - ác, tà - chánh và nhân 

quả ba đời, luân hồi lục đạo và pháp môn thiết yếu để liễu sanh thoát tử bèn 

dùng  phương  tiện  khéo  léo  tuyên  nói,  hoặc  ấn  tống,  lưu  thông  những  sách 

ghi chép những câu nói khế lý khế cơ của chư Phật, Bồ Tát, Tổ Sư, thiện tri 

thức  ngõ  hầu  người  thấy  nghe sanh  lòng chánh  tín, dần dần thâm  nhập cho 

đến khi liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Đó đều gọi là Pháp Thí. 

- Ba là Vô Úy Thí: Hết thảy chúng sanh ham sống sợ chết, khuyên khắp 

những người cùng hàng kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, và hễ ai có điều sợ hãi 

thì  hoặc  là  dứt  tai  họa  ấy,  hoặc  bày  tỏ  lòng  quan  tâm.  Đấy  chính  là  Vô  Úy 

Thí nhỏ nhoi. Hết thảy chúng sanh rốt cuộc khó tránh khỏi cái chết, chết rồi 

lại sanh, sanh rồi lại chết, bao kiếp vĩnh viễn ôm nỗi lo sợ ấy, dạy cho họ tín 

nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  dần  dần  tấn  tu,  cho  đến  khi  thành 

Phật đạo. Đấy gọi là Đại Vô Úy Thí. 

Trong ba thứ  Bố Thí  này, Tài Thí chỉ thuộc đời này, hai thứ sau tồn tại 

mãi đến đời vị lai. Phàm những ai  muốn lợi người để trọn thành phước huệ 

của chính  mình,  hãy  nên tùy theo sức  mình để thực hành thì  nhân dân  may 

mắn, nước nhà may mắn lắm thay! 



39. Lời tựa cho sách Con Đường Đạt Đến Quang Minh  

(năm Dân Quốc 17 - 1928) 





Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian 

bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Hiện nay thế đạo loạn lạc quả thật là 

từ ngàn  xưa chưa  hề nghe thấy! Xét đến nguồn  gốc đều do cái tâm tự tư tự 

lợi ươm thành. Vì hễ ôm lòng tự tư tự lợi sẽ mặc tình giành nhau làm chuyện 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 85 of 340 

tổn người, lợi mình, thương thiên, hại lý, coi rẻ đạo “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, 

nghĩa, liêm, sỉ” chẳng đoái hoài! Do vậy, thế đạo nhân tâm ngày càng thêm 

tăm  tối,  không  cách  nào  đạt  đến  chỗ  chánh  đại  quang  minh.  Nếu  như  biết 

 “họa  phước  không  cửa,  chỉ  do  con  người  tự  chuốc  lấy” ,  thiện  báo,  ác  báo 

như bóng theo hình, lợi người chính là lợi mình, hại người còn quá hại mình, 

giết cha người ta thì người ta cũng giết cha mình, giết anh người ta, người ta 

cũng sẽ giết anh mình. Khéo thờ cha mẹ, ắt con ta có hiếu. Khéo thờ anh, ắt 

con ta hòa thuận. Như giọt nước rỏ nơi mái hiên, giọt sau tiếp nối giọt trước! 

Xem đó, hiếu thuận cha mẹ, kính trọng anh, yêu người, lợi vật đều là nền 

phước về sau cho chính mình! Tổn người, lợi mình, thương thiên, hại lý đều 

là gốc họa về sau cho chính mình. Người dẫu chí ngu chắc chắn chẳng sung 

sướng vì mắc tai, gặp họa, theo dữ, tránh lành! Nhưng xét đến hành vi thì lại 

hoàn toàn trái nghịch, vì sao thế? Do chưa gặp được người hiểu rõ lý giảng 

giải  tường  tận sự  lý  nhân quả báo  ứng cho kẻ đó. Thiên  hạ chẳng  yên, thất 

phu có trách nhiệm! Thất phu sao có thể làm cho thiên hạ yên ổn được? Nếu 

người trong thiên hạ đều cùng biết nhân hiểu quả, thì cái tâm tham - sân - si 

chẳng  đến  nỗi  lẫy  lừng,  nghiệp  giết  -  trộm  -  dâm  chẳng  dám  làm  càn.  Yêu 

người, lợi vật, biết vui theo mạng trời, tâm địa đã chánh đại quang minh thì 

tương lai đi đến đâu, không chỗ nào chẳng phải là chỗ quang minh! 

Cư  sĩ  Lý  Viên  Tịnh  thương  cõi  đời  suy  hãm,  đặc  biệt  viết  sách  Con 

Đường  Đạt  Đến  Quang  Minh.  Điểm  quan  trọng  là  đề  xướng  nhân  quả  báo 

ứng.  Ông  Châu  An  Sĩ  nói:   “Nhân  nhân  tri  nhân  quả,  đại  trị  chi  đạo  dã. 

 Nhân nhân bất tri nhân quả, đại loạn chi đạo dã”  (Ai nấy đều biết nhân quả 

thì là đạo để bình trị lớn lao vậy. Ai cũng chẳng biết nhân quả, đấy là đường 

lối  dẫn  đến  đại  loạn  vậy).  Do  vậy  biết  nhân  quả  báo  ứng  quả  thật  là  đạo 

trọng  yếu  từ  đầu  đến  cuối  để  giữ  thân,  tiếp  vật,  yên  đời,  hiền  dân,  mong 

thành thánh, thành hiền, làm Phật, làm Tổ vậy! Mong sao những người đọc 

đều triệt để gột sạch cái tâm tự tư tự lợi, để tự sáng tỏ Minh Đức thì thiên hạ 

may mắn lắm thay! 





40. Lời tựa cho bộ Dương Tiêu Sơn Tiên Sinh Ngôn Hạnh Lục  

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Con  người  bẩm  thụ  chánh  khí  của  thiên  địa  mà  sanh  ra,  thường  phỏng 

theo  đức  cao  dầy,  che  chở  của  trời  đất  để  giúp  cho  sự  sanh  thành,  trưởng 

dưỡng,  kế  tục  đời  trước,  mở  mang  đời  sau,  ngõ  hầu  chẳng  thẹn  đứng  cùng 

trời đất thành ba ngôi, xưng tên là Tam Tài. “Trung, hiếu, tiết, nghĩa” chính 

là  giềng  mối  chánh  yếu  của  đạo  làm  người.  Nếu  không  có  những  điều  ấy, 

con  người  khác  gì  cầm  thú?  Dẫu  vào  thời  dân  chủ,  cũng  chẳng  thể  nào 

không dạy trung nghĩa! Bởi “trung” chẳng phải chỉ có nghĩa là trung với vua. 

Vì thế, Tăng Tử dùng “trung thứ” (trung thành, rộng lượng) để tỏ rõ đạo của 

Phu  Tử,  thường  phản  tỉnh   “hằng  ngày  vì  người  khác  mưu  toan  công  việc, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 86 of 340 

 bản  thân  có  hết  lòng  trung  hay  không”.   Vì  thế,  biết  một  chữ  Trung  có  ý 

nghĩa xuyên suốt vạn hạnh! Thờ vua chỉ là một khía cạnh mà thôi! 

Trộm  nghĩ:  Trung  có  nghĩa  là  “tận  hết  tấm  lòng  của  chính  mình,  chân 

thành,  không  dối  trá”.  Nếu  con  người  giữ  tấm  lòng  trung,  ắt  sẽ  có  hiếu  với 

cha  mẹ, kính anh, hòa thuận với  họ hàng, bạn bè tin cậy, xót thương kẻ côi 

cút,  giúp  đỡ  người  góa  bụa,  nhân  từ  với  mọi  người,  yêu  thương  loài  vật, 

chẳng làm các điều ác, vâng giữ những điều lành, vì sao vậy? Do trung nên 

chẳng dối, do chẳng dối nên trọn hết bổn phận. Do trọn hết bổn phận nên đối 

với  những  chuyện  thuộc  về  bổn  phận  của  chính  mình  đều  chăm  chú  thực 

hiện, quyết chẳng  mắc  lỗi  đối phó  vờ  vĩnh cho  xong chuyện, chẳng tận  hết 

lòng,  hết  sức  mình.  Trong  đời  gần  đây,  tuy  đã  lật  đổ  đế  chế  nhưng  mọi  sự 

đều  phải  nói  đến  trung  thì  mới  chẳng  đến  nỗi  “ta  dối  gạt,  ngươi  mắc  lừa”, 

luông tuồng, không chuẩn mực vậy! Đắc thế bèn hùa nhau phò tá, sa cơ kéo 

nhau bỏ đi, hoặc còn đâm ra công kích, chà đạp lẫn nhau, trọn chẳng ngưng 

dứt.  Đấy  đều  là  vì  chẳng  màng  đến  trung  nghĩa  mà  ra.  Trung  nghĩa  chẳng 

màng  tới thì quan  hệ cha - con,  vợ - chồng đều coi  như  mảy  lông! Coi  nhẹ 

lâu ngày, những quan hệ ấy sẽ trở thành gông cùm. Mang những gông cùm 

ấy chẳng được tự do, chẳng thể nào không diễn ra những vở tuồng tồi tệ giết 

cha, giết mẹ, nghịch trời, trái lý, hòng mặc tình tùy ý, chẳng bị câu thúc gì! 

Than ôi! Chẳng  nói đến  trung  nghĩa,  họa  hại tới  mức cùng cực  như thế đó, 

há chẳng đau đớn tuôn lệ, thở dài sườn sượt ư? 

Cư sĩ Trầm Di Sanh muốn đẩy lùi ngọn sóng cuồng, tính ấn hành những 

chuyện  tận  trung  báo  quốc,  tận  tụy  hành  hiếu  đễ,  di  huấn  [để  lại]  cho  con 

cháu của tiên sinh Dương Tiêu Sơn92 hòng lưu truyền rộng rãi để mong sao 

ai nấy có hiếu với cha mẹ, kính trọng anh, hòa thuận với họ hàng, bạn bè tin 

cậy,  thương  kẻ  côi  cút,  giúp  người  góa  bụa,  nhân  từ  với  người  khác,  yêu 

thương loài vật, lòng thành sắt son vì nước, nhiệt tâm cứu đời, mỗi mỗi đều 

phỏng theo tiên sinh Tiêu Sơn để thực hiện, cốt sao trọn hết chức phận của 

chính  mình, chẳng ôm  lòng chần chừ,  lười nhác,  hư  giả chút  nào! Như  vậy 

thì  lòng  người đã chuyển, nhân  họa tự  mất. Một khi  nhân  họa đã  mất,  lòng 



92 Dương Kế Thịnh (1516-1555), tự Trọng Phương, hiệu Tiêu Sơn, người Dung Thành, 

tỉnh Hà Bắc,  làm quan  nhà Minh  nhằm thời Gia  Tĩnh. Ông tánh tình thẳng thắn, cương 

nghị, không  xu nịnh,  làm quan đến chức Thị  Lang bộ Binh. Khi quân Thát Đát (Tartar) 

xâm nhập biên giới cướp phá, Hàm Ninh Hầu Cừu Loan dâng sớ xin triều đình mở chợ 

buôn bán ngựa với bọn Thát Đát để xoa dịu quân cướp. Kế Thịnh dâng sớ đàn hặc, nhưng 

gian  thần  Nghiêm  Tung  bênh  vực  Cừu  Loan,  sàm  tấu  với  vua,  nên  Kế  Thịnh  bị  giáng 

chức làm Địch Đạo Điển Sứ. Sau đó, ông lại dâng sớ đàn hặc, xin vua tru diệt gian thần 

Nghiêm  Tung,  chỉ  đích  danh  Nghiêm  Tung  phạm  năm  tội  gian,  mười  đại  tội.  Nghiêm 

Tung bèn giả mạo thánh chỉ, tống giam Kế Thịnh vào ngục, phạt đánh một trăm trượng, 

cắt đứt gân cốt, bêu xác ngoài chợ. Lúc sắp chết, ông ung dung đọc thơ:  “Hạo khí hoàn 

 thái hư, đan tâm chiếu thiên cổ”  (khí thiêng trả lại hư không, tấm lòng son sắt chiếu ngời 

ngàn  năm).  Mười  hai  năm  sau,  khi  Minh  Mục  Tông  lên  ngôi,  ông  mới  được  minh  oan, 

được phong thụy hiệu là Trung Mẫn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 87 of 340 

trời tự thuận; đương nhiên sẽ mưa nắng đúng thời, vật mạnh, dân khỏe, thiên 

hạ, thái bình, nhân dân yên vui! 

Đọc hai tờ sớ xin dẹp chợ bán ngựa, giết tặc thần, có thể nói là [tiên sinh] 

chỉ  biết  vì  nước,  chẳng  màng  đến  thân.  Đang  trong  lúc  tặc  thần  chuyên 

quyền,  bậc  chánh  nhân  quân  tử  hễ  hơi  kình  chống  bèn  mắc  họa  ngay,  [tiên 

sinh]  vẫn  dám  dâng  sớ,  xin  bãi  chức,  xin  giết,  nếu  không  phải  là  hạo  khí 

ngập trời đất, lòng tinh trung lòa nhật nguyệt, há được như thế ư? Tuy vì thế 

mà mất mạng, nhưng người trăm ngàn năm sau thảy đều kính ngưỡng. So ra 

những kẻ địa vị chót vót  một thời, nhưng chẳng tạo lập công  nghiệp  gì làm 

sao bằng được? Huống chi lúc sắp bị hành hình, [tiên sinh] soạn ra Niên Phổ 

và những bài văn khuyên vợ, răn con, đúng là tâm như gương sáng, chiếu rọi 

tỉ  mỉ,  nếu chẳng phải  là  người  hàm dưỡng thuần túy,  gác chuyện sống chết 

ra ngoài thì làm sao được như vậy? 

Nay để thuận tiện cho những người bình thường nên xếp bài răn dạy con 

lên đầu, kế đến là lời khuyên vợ, tiếp đó là Niên Phổ, rồi đến hai bài sớ. Tiếp 

đó là tiểu truyện của tiên sinh, sao cho vừa mở sách ra liền được lợi ích thật 

sự,  chẳng  đến  nỗi  do  văn  chương  dài  dòng,  chẳng  liên  quan  thiết  thực  đến 

phận  mình  bèn  ngán  đọc!  Lòng  Trung  của  Tiêu  Sơn,  chẳng  phải  chỉ  là  thờ 

vua.  Đọc  kỹ  lưỡng  Niên  Phổ  của  ông,  thì  thờ  cha  mẹ,  kính  anh,  đãi  người, 

tiếp  vật,  không  một  chuyện  nào  chẳng  bắt  nguồn  từ  lòng  Trung.  Phải  biết 

tám  sự  “hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ”,  tám  pháp  “cách  vật,  trí  tri, 

thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ”  đều  phải  lấy 

Trung làm giềng mối! Do Trung nên tận tâm thực hiện sao cho trọn vẹn hết 

khả năng mới thôi. Do vậy, nên nói: Đạo Trung xuyên suốt muôn hạnh, lòng 

Trung  tăng  thêm  sự  thành  tựu  cho  muôn  sự.  Bất  luận  chuyện  mình  hay 

chuyện  người,  không  có  lòng  Trung  quyết  khó  thể  thành  tựu  lớn  lao  được! 

Xưa  nay,  những  vị  lập  đại  công,  tạo  đại  nghiệp,  cùng  lý  tận  tánh,  mong 

thành thánh thành hiền, ai không lấy lòng Trung làm gốc? Vì nếu chẳng dốc 

sức  nơi  lòng  Trung,  sẽ  ngả  theo  biếng  nhác,  chần  chừ,  vì  chính  mình  còn 

chưa thể được, huống là vì xã hội, nước nhà ư? Người thời nay chẳng những 

không  màng  đến  thực  hiện  lòng  Trung  mà  ngay  cả  hiếu  và  tiết  nghĩa  cũng 

chẳng chú ý. Tôi thường muốn khuyên chỉ, nhưng chẳng cách nào phát khởi 

được! 

Khéo sao cư sĩ Bành Mạnh  Am  đưa truyện  người con  gái có hiếu ở Hồ 

Nam cho đọc. Cô con gái có hiếu ấy chỉ biết có mẹ, người con gái tiết hạnh 

chỉ biết đến nghĩa, sự sống chết của chính mình chẳng thèm  màng đến nữa. 

Tuy  đã  thể  hiện  gương  táng  thân  vì  mẹ,  vì  nghĩa,  nhưng  chẳng  thể  [dùng 

gương ấy để] răn dạy người tầm thường được; tuy vậy, lòng thành tận hiếu, 

tận  nghĩa,  ngay  đến  cả  thiên  địa,  quỷ  thần  cũng  bị  cảm  động,  huống  chi 

những  người  sẵn  cùng  một  cái  tâm  ấy  ư?  Những  kẻ  chẳng  nghĩ  đến  ân 

dưỡng dục, tùy ý tự do luyến ái, thấy nghe những chuyện này há chẳng thẹn 

muốn chết, do đó bèn đau đáu sửa đổi lỗi trước, dốc lòng tu đức sau ư? Điều 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 88 of 340 

này  liên  quan  đến  thế  đạo  nhân  tâm  cũng  lớn  lắm.  Hơn  nữa,  tiết  tháo  như 

Tần Chiêu93, ngay trong khi ấy mà giữ được lòng chẳng loạn lại càng sâu sắc 

gấp  trăm  lần.  Do  [giữ  cho]  một  lúc  chẳng  loạn  thì  dễ,  nhưng  nhiều  ngày 

chẳng  loạn  thì  khó  lắm.  Huống  chi  ông  Đặng  X…  đã  nói:  “Nếu  chẳng  thể 

kiềm  chế  được  thì  cô  gái  ấy  sẽ  thuộc  về  anh”  đó  ư?  Thêm  nữa,  thiếu  niên 

nam  nữ trong  mấy chục  hôm,  ngày cùng ăn, đêm cùng  ngủ,  mà có thể trọn 

chẳng có chuyện nam nữ tình dục, chẳng xáo trộn thiên lý, chẳng phải là kẻ 

trọn chẳng có nhân dục mà làm được ư? Tôi đem chuyện này ghi thêm vào 

An  Sĩ  Toàn Thư  và  Thọ  Khang Bảo Giám. Hai cuốn sách ấy đã  in  hơn  hai 

mươi  vạn  cuốn,  nay  lại  ghi  kèm  [câu  chuyện  trên  đây]  vào  cuốn  sách  này, 

hợp thành truyện trung hiếu tiết nghĩa để làm nhát kim đâm xuống đỉnh đầu 

những gã phế trừ luân lý, ngõ hầu căn bệnh đã lậm vào tạng phủ được mau 

lành, khôi phục chuyện giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, không làm các điều ác, vâng giữ những điều lành. Gia huấn 

của  Lục  Phóng  Ông  chú  trọng  nơi  kiệm  ước,  trung  hậu,  khoan  dung,  phần 

dạy về tang chế quả thật là  món thuốc mầu nhiệm để trị chứng bạc bẽo của 

thế tục, nên cũng in kèm vào sau sách để cùng được phổ biến lưu truyền, ắt 

những  vị  nhân  từ,  đầy  đủ  chánh  tri  chánh  kiến,  quan  tâm  đến  thế  đạo  lòng 

người sẽ đề xướng lớn lao, khiến cho [mọi người] trở về với sự thuần chân, 

chất phác, khôi phục lại cõi đời hưng thịnh bình trị tột bậc! 

 

41. Lời tựa tái bản bộ Hoàn Cầu Danh Nhân Đức Dục Bảo Giám 

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 







Thiên  hạ  không  hai  đạo,  thánh  -  phàm  chẳng  hai  tâm.  Khắp  xưa  nay, 

trong nước, ngoài nước, không đâu chẳng dùng hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, 

liêm, sỉ và sự lý nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi để làm căn bản lập thân 

hành  đạo  và  trị  quốc  an  dân.  Ấy  là  vì  những  sự  lý  này  đều  là  những  giềng 



93 Theo  sách  Thọ  Khang  Bảo  Giám,  câu  chuyện  này  như  sau:  Tần  Chiêu  là  người  đời 

Nguyên, quê ở Dương Châu, đến năm 20 tuổi lên kinh sư, lúc lên thuyền, bạn của ông ta 

là Đặng X… đem rượu tiễn chân. Hai  người đang chén chú, chén anh, chợt  một cô gái 

xinh đẹp bước tới. Họ Đặng bảo cô ta chào Tần Chiêu, rồi nói: “Cô gái này do tôi  mua 

cho vị đại nhân nọ ở bộ kia làm thiếp, nhân tiện nhờ anh dẫn theo lên kinh”. Tần Chiêu 

ba bốn lần chối từ, họ Đặng nghiêm mặt bảo: “Sao anh cố chấp thế? Nếu anh không kiềm 

chế được, cô gái  này  liền thuộc về anh, chẳng qua chỉ có hai  ngàn  năm trăm đồng thôi 

mà”.  Tần  Chiêu  bất  đắc  dĩ  phải  nhận  lấy,  đem  theo.  Khí  trời  đã  nóng,  muỗi  mòng  quá 

nhiều, cô gái khổ sở vì không có màn, Tần Chiêu đành phải  cho cô ta nằm chung  màn. 

Thuyền đi mấy chục ngày mới đến kinh đô. Họ Tần dẫn cô ta đến giao cho chủ nhân. Chủ 

nhân  hỏi: “Anh có dẫn theo gia quyến hay không?” Tần Chiêu thưa: “Chỉ có một mình 

tôi!” Chủ nhân lộ vẻ khó chịu, nghi ngờ, nhưng do có thư giới thiệu của Đặng X… nên 

miễn cưỡng tiếp nhận. Đến tối, mới biết cô ta vẫn còn trong trắng, cảm thấy rất xấu hổ đã 

nghĩ oan cho Tần Chiêu, cấp tốc gởi thư cho họ Đặng biết chuyện, rồi đến xin lỗi Chiêu, 

nói: “Các hạ đúng là bậc quân tử thịnh đức”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 89 of 340 

mối thường hằng vốn sẵn có trong tâm tánh của chúng ta, bất luận trí - ngu, 

hiền  -  tệ  đều  sẵn  đủ,  nhưng  có  những  hành  động,  cử  chỉ  phù  hợp  hay  trái 

nghịch [với những điều ấy] sai khác là vì “dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh 

đổ điều  ham  muốn  xằng bậy của chính  mình để khôi phục lễ  nghĩa” hay  vì 

“mê  tâm  chạy  theo  vật,  phóng  túng  tình  ý”  mà  ra.  Vì  thế,  kinh  Thư  có  lời 

giáo  huấn:   “Duy  thánh  võng  niệm  tác  cuồng,  duy  cuồng  khắc  niệm  tác 

 thánh”   (do  thánh  mất  niệm  nên  thành  cuồng,  do  cuồng  khắc  chế  được  ý 

niệm  nên  thành  thánh).  Phật  dạy  đạo   “mê  thì  Phật  là  chúng  sanh,  ngộ  thì 

 chúng sanh chính là Phật”.  Do vậy, biết: Thánh hay cuồng, chúng sanh hay 

Phật chỉ trong khoảng một niệm mê hay ngộ. Do thoạt đầu lập tâm sai khác 

đôi  chút,  rốt  cuộc  đến  nỗi  cách  biệt  một  trời,  một  vực,  con  người  há  chẳng 

nên tự gắng sức để mong thành thánh thành hiền ư? 

Trăm nghề hay khéo trong thế gian mỗi nghề đều có quy củ, chuẩn mực. 

Căn  cứ  theo  quy  cách  do  cổ  nhân  đã  thành  lập  để  tập  luyện,  đến  khi  đã 

nhuần nhuyễn tột bậc rồi thì không chuyện gì chẳng “tùy lòng nghĩ đến, tay 

liền hoàn thành”. Mong thành thánh thành hiền cũng giống như vậy đó! Nêu 

lên  đại  cương  thì  chỉ  có  ba  điều  “làm  sáng  tỏ  Minh  Đức,  làm  cho  dân  mỗi 

ngày  một  tiến  bộ,  an  trụ  nơi  chí  thiện”  mà  thôi.  Nhưng  muốn  làm  sáng  tỏ 

Minh Đức thì trước hết phải thực hiện bằng trừ khử vật dục phiền não, thúc 

đẩy  lương tri  vốn sẵn có. Có nghĩa  là “dứt lòng tà, giữ  lòng thành, đánh đổ 

ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa,” mãi cho đến khi 

trừ khử, thấu hiểu đến tột cùng rồi thì nhân dục đã hết sạch, thiên lý sẽ tự lưu 

hành. Đại cương “làm sáng tỏ Minh Đức” đã đạt được rồi thì những chuyện 

khác hễ làm bèn được, không chuyện gì chẳng thuận theo lòng nghĩ tay liền 

thực hiện thành tựu. Nhưng cần phải biết nhiều về ngôn hạnh của người xưa 

để phụ trợ cho việc duy trì, trưởng dưỡng suy xét phản tỉnh. 

Cư  sĩ  Dương  Chương  Phủ  ở  Vô  Tích  tập  hợp  những  lời  hay  hạnh  đẹp 

của  các  bậc  danh  nhân  xưa  nay  trong  nước,  ngoài  nước,  soạn  thành  tám 

quyển. Đầu tiên là  luân lý, rồi đến  những sự tu tỉnh,  lòng từ thiện của quan 

viên,  thân  sĩ,  thương  nhân,  khuê  các,  và  những  lời  hay  ý  đẹp  nên  vâng  giữ 

trong gia đình, xã hội, quốc gia của Trung Hoa và Tây Phương. Khi ấy, sách 

được  in  hơn  một  vạn cuốn,  gởi đi khắp các huyện  trong  toàn quốc.  Lợi  ích 

quả thật chẳng nông cạn vậy. Từ đấy, một nhà đại từ thiện ở Thượng Hải là 

cư sĩ Vương Nhất Đình cho rằng sách này khá hợp thời cơ, tính in mấy ngàn 

cuốn để đề  xướng,  ngõ  hầu ai có tâm cứu  vãn thế đạo  nhân tâm sau  này sẽ 

tiếp tục ấn  hành sao cho [sách được] lưu truyền khắp  hoàn cầu  hòng ai nấy 

biết rõ sự lý “nhân quả, báo ứng, sanh tử luân hồi”, sẽ miệt mài hành những 

mối  luân  thường  “hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ”.  Như  vậy  thì  nhà 

nhà  hành  hiếu đễ,  người  người  giữ  vẹn  lễ  nghĩa, nhân  nhượng, dẫu ở trong 

nhà tối vẫn như đối trước Phật, trời, hòng lương tri chẳng bị vật dục che lấp. 

Rốt  cuộc  Minh  Đức  được  sáng  ngời,  lẽ  đâu  thiên  hạ  chẳng  thái  bình,  nhân 

dân chẳng yên vui ư? Do vậy, tôi bèn viết đại lược để phô rõ ý nghĩa ẩn kín 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 90 of 340 

này. Sau đấy, do lại có được những lời hay đẹp về mặt đức dục của các danh 

nhân hoàn cầu bèn cho in chung vào sách này để hết thảy những ai muốn tự 

lợi,  lợi  người  đều  có  căn  cứ.  Do  vậy,  bèn  ghi  kèm  vào  đây  thêm  mấy  câu 

nữa! 

 

42. Lời tựa cho sách Phật Học Cứu Kiếp Biên  

(năm Dân Quốc 21 - 1932) 







Đời  loạn  đến  cùng  cực,  con  người  hết  sức  mong  mỏi  bình  trị.  Đạo  để 

bình  trị  vốn  thật  gần,  thật  dễ,  nhưng  những  kẻ  thông  minh  trong  thế  gian 

thường  muốn  lập  dị  để  mong  lấn  áp  cổ  nhân.  Vì  thế,  họ  coi  thường  những 

điều  gần  gũi,  dễ  dàng,  chẳng  thèm  sử  dụng,  cứ  muốn  coi  trọng  những  điều 

xa  xôi,  khó  khăn  để  tỏ  rõ  bản  lãnh  của  chính  mình.  Rốt  cuộc  chỉ  thành  rối 

ren, đạt hiệu quả trái ngược, nước loạn, dân khốn khổ hết thuốc chữa, chẳng 

đáng buồn ư? Chẳng đáng sợ ư? Chẳng biết thánh nhân vốn từ thiên lý, luân 

thường để  lập pháp, khiến cho ai  nấy đều  giữ  vẹn bổn phận, tôn trọng  luân 

thường, tận tụy hành hiếu đễ, nên mới nói: “Nghiêu Thuấn chi đạo, hiếu đễ 

 nhi dĩ hỹ”  (Đạo của Nghiêu Thuấn chỉ là hiếu - đễ mà thôi).  “Lão ngô lão dĩ 

 cập  nhân  chi  lão,  ấu  ngô  ấu  dĩ  cập  nhân  chi  ấu,  trị  thiên  hạ  khả  vận  chi 

 chưởng thượng”   (Dùng  lòng phụng dưỡng, tôn kính  người  già cả của ta để 

phụng dưỡng, tôn kính người già cả của kẻ khác, đem lòng thương yêu con 

thơ của ta để thương yêu con thơ của người khác, thì giữ cho cõi đời bình trị 

sẽ  là  chuyện  nắm  chắc  trong  tay).  Nếu  ai  nấy  đều  giữ  được  tấm  lòng  trung 

hậu, khoan thứ, cùng  thấu  hiểu sâu  xa “mọi  người  là ruột thịt của ta,  muôn 

vật cũng giống như ta” thì lễ nghĩa, nhân nhượng sẽ thịnh hành, thắng hung 

tàn, bỏ giết chóc, phong tục thuần thiện, thiên hạ thái bình. 



Thánh nhân lại lo con người không nghĩ chín chắn tới nơi tới chốn, bèn 

dùng sự lý nhân quả báo ứng để răn dạy. Vì thế, kinh Thư chép:  “Huệ địch 

 cát,  tùng  nghịch  hung,  duy  ảnh  hưởng”   (thuận  theo  đạo  thì  tốt  lành,  trái 

nghịch thì xấu xa, giống như bóng theo hình, như tiếng vọng theo âm thanh 

vậy)94.  Lại  chép:   “Tác  thiện  giáng  chi  bách  tường,  tác  bất  thiện  giáng  chi 

 bách  ương”   (Làm  lành  trăm  điều  lành  giáng  xuống,  làm  điều  chẳng  lành, 

trăm  tai  ương  giáng  xuống).  Khổng  Tử  khen  ngợi  Châu  Dịch,  vừa  mở  đầu 

liền  nói:   “Tích  thiện  chi  gia,  tất  hữu  dư  khánh.  Tích  bất  thiện  chi  gia,  tất 

 hữu dư ương”  (Nhà tích chứa điều thiện, sự vui có thừa. Nhà làm điều chẳng 

lành, tai ương có thừa). Cơ Tử trần thuật Hồng Phạm, cuối [thiên sách] mới 

nói:  “Hưởng dụng ngũ phước, oai dụng lục cực”  (Thuận theo sẽ được năm 

điều  phước,  trái  nghịch  sẽ  bị  sáu  nỗi  cực  nhọc).  Những  nhà  Nho  về  sau 

chẳng biết nhân quả ba đời, gom hết ngũ phước, lục cực về sự cai trị của nhà 



94 Chúng  tôi  dịch  câu  này  theo  cách  diễn  giảng  của  Khổng  An  Quốc, trích  dẫn  bởi  Hà 

Yến  và  Hình  Bỉnh  trong  cuốn  Luận  Ngữ  Chú  Sớ.  Câu  nói  này  lấy  từ thiên  Đại  Vũ  Mô 

trong sách Thượng Thư. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 91 of 340 

vua. Chẳng những vu báng sự cai trị của vua là bạo ngược, mà còn vu báng 

cả  từ  ngữ  “phước,  cực”  nữa.  Vì  thế,  khó  thể  nào  giải  thích  không  khập 

khiễng cho được! 

Nay lại dùng lẽ nhân quả rõ ràng để nói thì:  “Ái nhân giả, nhân hằng ái 

 chi; kính nhân giả, nhân hằng kính chi”  (Yêu người, người mãi thương yêu; 

kính  người, người sẽ luôn thường kính ta). Nói ra lời trái tai thì sẽ nghe lời 

trái tai. Cho vay sự trái  nghịch thì cũng sẽ nhận lại sự trái  nghịch. Giết cha 

người khác, người ta cũng sẽ giết cha ta. Giết anh người ta, người ta cũng sẽ 

giết  anh  mình.  Phàm  những  gì  đã  làm  cho  người  khác  thì  không  chuyện  gì 

[bản thân ta sẽ gặp phải] lại chẳng giống như vậy. Còn đối với nhân quả tự 

tu thì nói:  “Thánh do mất niệm thành cuồng, cuồng do khắc chế được ý niệm 

 bèn  thành  thánh”.   Thánh  hay  cuồng  chỉ  do  mất  niệm  hay  khắc  chế  được  ý 

niệm mà thôi! Như câu nói:  “Cẩu chí ư nhân hỹ, vô ác dã. Năng chí ư nhân, 

 tắc kiến tiên triết ư canh tường, thận độc tri ư khâm ảnh. Bất chí ư nhân tắc 

 nhân  dục  nhật  tứ,  thiên  lý  nhật  mẫn,  tiện  dữ  cầm  thú  cơ  hy  hỹ!”   (Nếu  dốc 

chí vào lòng nhân thì không ác, dốc chí nơi nhân sẽ thấy bậc tiên triết trong 

canh, nơi tường, cẩn thận dè dặt như sợ cả bóng áo [của chính mình] sẽ biết 

được [tội lỗi của chính  mình]. Nếu lòng chẳng hướng về điều nhân thì lòng 

ham  muốn  ngày  một phóng túng, thiên  lý ngày  một  mất đi, có khác  gì cầm 

thú  cho  mấy).  Mạnh  Tử  nói:  “Tây  tử  mông  bất  khiết,  tắc  nhân  giai  yểm  tỵ 

 nhi quá chi” (Tây Thi bôi đồ dơ thì  mọi  người đều bịt  mũi, quở trách) (Tây 

Tử (tức nàng Tây Thi) cực đẹp, nhưng bôi phân khắp mặt thì mọi người đều sợ hôi thối, 

chẳng những không chịu nhìn mà còn bịt mũi chê trách).  “Tuy hữu ác nhân (ác ở đây 

là  xấu  xa,  “ác  nhân”  là  người  diện  mạo  xấu  xí),  trai  giới  mộc  dục,  tắc  khả  dĩ  sự 

 Thượng  Đế”   (Tuy  người  xấu  xí,  nhưng  trai  giới  tắm  gội  sẽ  có  thể  thờ 

Thượng Đế). Đấy đều là sự lý nhân quả báo ứng vậy! Thánh nhân dạy người, 

trước hết  nói thẳng vào  những cách thức nên làm, rồi  lại dạy  những  lẽ  lợi - 

hại, được - mất do tuân thủ hay chống trái [những phương cách ấy]. Hai điều 

này tiến hành song song thì sẽ chẳng thể nào lệch lạc hay phế bỏ được. 

Thánh  nhân  muốn  cho  con  người  ai  nấy  đều  tu  đức,  đều  trọn  hết  phận 

mình, chỉ sợ có kẻ coi thường, nên dùng sự lý nhân quả báo ứng để đôn đốc 

sao  cho  họ  nghiêm  túc  tuân  thủ,  chẳng  trái  nghịch  vậy.  Nhưng  nhân  quả 

được  thánh  nhân  nói  đến  chỉ  là  nói  về  bản  thân  và  con  cháu  mà  thôi!  Do 

chẳng  nói  đến  chuyện  trước  khi  sanh  ra  và  sau  khi  đã  mất,  nên  đối  với 

chuyện quá khứ, vị lai của người ấy dù nhân hay quả đều chẳng nhắc tới. Cơ 

Tử  nói  đến  ý  nghĩa Ngũ  Phước,  Lục Cực, chính  là chỉ  rõ cái  nhân quá khứ 

tạo thành cái quả trong  hiện đời. Vì thế biết rằng: Do kẻ tầm thường chẳng 

dễ gì hiểu được nên thánh nhân chẳng nói, chứ không phải là chẳng biết có 

nhân quả ba đời! Từ khi Phật giáo truyền sang phương Đông, nêu rạng rỡ lý 

“tâm,  Phật,  chúng  sanh,  cả  ba  không  sai  biệt”  và  sự  “nhân  quả  ba  đời,  lục 

đạo luân hồi”, nhân dân được hưởng ngầm lợi ích chẳng thể kể xiết. Thử nêu 

ra một hai điều ắt sẽ biết rõ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 92 of 340 

Vào  đầu  đời  Châu,  ân  trạch  của  Văn  Vương  thấm  đến  cả  xương  khô, 

nhưng chưa đầy ba bốn trăm năm, tục lệ giết người tuẫn táng đã phổ biến cả 

thiên  hạ.  Thiên  tử,  chư  hầu,  đại  phu,  kẻ  sĩ  đều  tùy  sức  giết  người  để  tuẫn 

táng. Những kẻ có thế lực mạnh mẽ đều cho rằng càng giết nhiều càng sang! 

Mục Công là vua hiền của nước Tần còn giết một trăm bảy mươi bảy người. 

Ba vị họ Tử Xa đều là hiền thần của nước Tần, vẫn chẳng thể vì nước vì dân 

mà  được  miễn  khỏi  [cái  chết].  Trong  các  nước  còn  có  mấy  trăm  mấy  ngàn 

người  bị  tuẫn  táng  theo.  Từ  khi  Phật  giáo  xiển  minh  sự  lý  nhân  quả  ba  đời 

thì  tục  lệ  này  mới  vĩnh  viễn  chấm  dứt.  Nếu  không,  cũng  hiếm  người  được 

hưởng  hết  tuổi  thọ  rồi  mới  chết!  Lợi  ích  ấy,  nếu  chẳng  suy  nghĩ  sâu  xa,  ai 

hòng biết được! 

Tống  Nho  trộm  lấy  nghĩa  lý  sâu  thẳm  về  tâm  tánh  trong  kinh  Phật  để 

hoằng  dương,  xiển  phát  đạo  Nho,  quá  sợ  người  đời  sau  học  Phật  sẽ  khiến 

cho  môn đình Nho Giáo bị  lạnh  lẽo, đìu  hiu, nên đã  học từ  nơi người ta lại 

ngược  ngạo  bảo  người  ta  chẳng  bằng  mình,  tà  vạy  bài  bác,  bảo  Phật  dùng 

nhân  quả  luân  hồi  để  làm  căn  cứ  phỉnh  phờ  ngu  phu  ngu  phụ  tin  thờ  giáo 

pháp  của  Ngài.  Hơn  nữa,  con  người  sau  khi  chết  đi,  hình  hài  đã  mục  nát, 

thần hồn cũng phiêu tán. Dẫu có những dụng cụ hành hình trong địa ngục thì 

sẽ thi thố vào đâu? Nếu đúng như họ nói thì con người sanh ra không từ đâu 

đến, chết rồi cũng chẳng đi về đâu, Nghiêu lẫn Kiệt đều chết sạch cả rồi, dẫu 

thiện hay ác hễ chết đều là không cả! Do vậy, thiện không có gì để khuyên, 

ác không có  gì để phạt, chỉ dạy dỗ  tận  nghĩa, tận phận, thành  ý, chánh  tâm 

xuông,  nhưng  lại ra sức bài  xích phương tiện đôn đốc con  người chẳng thể 

không tận nghĩa, tận phận, thành ý, chánh tâm. Sai lầm của kế sách ấy chẳng 

thể nói xiết! 

Do vậy, nhà Nho đều chẳng dám nói đến nhân quả, cũng chẳng dám dạy 

con người nỗ lực làm lành, do họ thường cho rằng “hễ có làm gì để làm lành 

thì đấy chính là ác”, tức là dạy [con người] tự tư tự lợi vậy! “Không làm gì 

để làm lành quả thật là làm lành đến cùng cực”, đấy chính là chuyện của bậc 

thánh nhân, sao lại đem chuyện này dạy người bình thường? Nếu dạy [điều 

ấy  cho]  người  bình  thường  thì  sẽ  ngăn  trở  người  ta  làm  lành,  hướng  dẫn 

người ta làm chuyện chẳng lành! Tuy “thánh nhân không làm gì là làm lành” 

nhưng  thánh  nhân  cũng  thường  có  chuyện  để  làm,  chứ  không  phải  là  hoàn 

toàn chẳng làm gì hết! Ông Cừ Bá Ngọc95 tuổi tròn hai mươi biết mười chín 



95 Cừ Bá Ngọc: Tên thật là Cừ Viện, Bá Ngọc là tên tự, vốn giao du thân thiết với Khổng 

Tử. Ông là người nước Vệ, nổi tiếng là người hiền, giữ lễ, làm đại phu dưới thời Vệ Linh 

Công, ông thường được coi như  học trò của Khổng Tử. Một buổi nọ, Vệ Linh Công và 

phu nhân tên Nam Tử đang ngồi trong cung nghe tiếng xe lăn bánh đến gần cửa cung, đột 

nhiên  tiếng  xe  im  bặt.  Bà  Nam  Tử  nói:  “Người  ngồi  xe  đến  đây  chắc  chắn  là  Cừ  Bá 

Ngọc!” Vệ Linh Công ngạc nhiên: “Sao bà biết?” Nam Tử trả lời: “Phàm người hiền giữ 

lễ,  đến  trước  cửa  nhà  vua  ắt  phải  xuống  xe  đi  bộ  vào,  đang  cưỡi  ngựa  thấy  người  hiền 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 93 of 340 

năm trước sai trái. Đến khi năm mươi tuổi, biết bốn mươi chín năm trước sai 

quấy,  muốn giảm bớt lỗi nhưng chưa thể được. Đấy chính là  những  gì bình 

sinh ông ta đã thực hiện vậy. Tăng Tử hằng ngày dùng ba chuyện để tự phản 

tỉnh, đến  lúc  lâm chung  mới  nói:   “Kinh  Thi chép: ‘Chiến chiến cạnh cạnh, 

 như lâm thâm uyên, như lý bạc băng, nhi kim nhi hậu, ngô tri miễn phù”  (dè 

dặt kinh sợ, như vào vực sâu, đi trên băng mỏng, từ rày mai sau, ta biết thoát 

rồi). Đấy là từ đầu đến cuối “có làm” vậy. 

Nhan  Uyên  hỏi  về  lòng  nhân,  Khổng  Tử  bảo   “dùng  đánh  đổ  điều  ham 

 muốn  xằng  bậy  của  chính  mình  để  khôi  phục  lễ  nghĩa”.   Hỏi  đến  chi  tiết, 

Ngài dạy: “Phi lễ vật thị, phi lễ vật thính, phi lễ vật ngôn, phi lễ vật động”  

(Điều phi lễ đừng nhìn, chuyện phi lễ đừng nghe, lời phi lễ đừng nói, chuyện 

phi lễ đừng làm). Cả hai câu đáp đều là “có làm”, chứ không phải là không 

làm  gì!  Khổng  Tử  thấy  vua  Nghiêu  trong  canh,  thấy  vua  Thuấn  nơi  tường, 

thấy  Châu  Công  trong  mộng.  Tuổi  đã  bảy  mươi  vẫn  mong  trời  cho  sống 

thêm vài năm nữa để học kinh Dịch hòng tránh được lỗi lớn, đều là “có làm” 

sâu xa! 

Tống  Nho  cất  giọng  cao  xa,  muốn  tự  khoe  khoang  cao  minh,  chẳng  hề 

biết đã trái nghịch đạo “khéo léo khuyên dụ dần dần” của thánh nhân. Họ tự 

lầm, gây lầm lạc cho người và cả thiên hạ đời sau cũng lớn lắm. Từ sau khi 

Tống  Nho  bài  xích  nhân  quả  luân  hồi,  phàm  là  người  đọc  sách  đều  chẳng 

dùng  những  gì  được  nói  trong  Ngũ  Kinh  để  luận  định  mà  cứ  coi  những 

thuyết của Tống Nho như khuôn thước. Nếu có ai biết thì sợ bị  mang tiếng 

“trái nghịch tiên Nho”, hoặc nếu có thành tựu đáng dự vào Văn Miếu nhưng 

vì  đã  dự  phần  học  Phật  thì  sẽ  trở  thành  tuyệt  vọng.  Do  vậy,  chẳng  dám  hé 

răng! Nhưng kẻ hiểu Phật  lý sâu xa, đem  những pháp ấy diễn tả rõ ràng ra, 

nhưng  vẫn kèm theo lời lẽ bài bác, chỉ vì muốn có chỗ đặt chân hòng được 

dự vào Văn Miếu trong mai sau! Vì thế, mấy trăm năm qua, phương tiện lớn 

lao để khuyên  lành phạt dữ đã  nhất  loạt bị bỏ lửng, dù có khuyên  hay phạt 

đều là chuyện thuộc về cành nhánh, chẳng đạt được cội rễ, được lợi ích quá 

ít! Gần đây, do gió Âu dần dần thổi sang phương Đông, những kẻ ham  mới 

chuộng  lạ  đối  với  những  chuyện  người  Âu  Tây  làm,  không  gì  chẳng  bắt 

chước, biến đổi dữ dội tận gốc càng nhiều gấp mấy lần hơn nữa, đến nỗi đối 

với những chuyện “vì nước, vì lẽ công” họ bỏ mặc, coi như không nghe thấy, 

nên mới đề xướng những đường lối phế kinh điển, phế luân thường, phế bỏ 

lòng  hiếu,  không  hổ  thẹn  v.v…  chẳng  nỡ  thấy  nghe!  Cả  nước  thành  cuồng 

không sao kể xiết! 

Nếu hết thảy mọi người đều biết có sự lý nhân quả ba đời, lục đạo luân 

hồi, dẫu dùng cái chết để uy hiếp họ, ép họ phải làm những chuyện như trên 

đây thì họ sẽ thà chết chứ chẳng dám làm những chuyện đại ác ấy! Do vậy, 



phải xuống ngựa chào hỏi”. Cừ Bá Ngọc là một người trong số Thất Thập Nhị Hiền được 

thờ phối hưởng với Khổng Tử ở Văn Miếu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 94 of 340 

biết  cái  gốc  họa  của  chuyện  diệt  Nho  giáo,  diệt  luân  lý  để  mong  thực  hiện 

biến con người thành cầm thú, đều từ học thuyết bài xích nhân quả của Tống 

Nho ươm thành, thật vậy đó! Học thuyết gây lầm lạc cho con người, dù nước 

lũ, mãnh thú, cũng chẳng gây họa khốc liệt như vậy. 

Trước  kia,  có  người  hỏi  tôi:  “Đời  đã  loạn  tột  bậc,  nên  bình  trị  như  thế 

nào?”  Tôi  nói:  “Nếu  ông  biết  được  nguyên  nhân  của  sự  loạn  lạc  thì  sẽ  biết 

được pháp tắc để bình trị”. Ông Châu An Sĩ nói:  ‘Ai nấy đều biết nhân quả, 

 đó là đạo để bình trị lớn lao. Ai nấy đều chẳng biết nhân quả thì đấy là con 

 đường  dẫn  đến  đại  loạn  vậy”.   Do  nhà  Nho  kỵ  nói  đến  nhân  quả  khiến  cho 

thế đạo, nhân tâm ngày càng bạc bẽo dần dần, cho đến tận ngày nay rốt cuộc 

có kẻ dám đề xướng phế kinh điển, phế  luân thường  v.v… Nếu thật sự biết 

nhân  quả  thì  chẳng  những  miệng  không  dám  thốt  ra  lời  ấy,  mà  cũng  chẳng 

dám để lọt vào tai! Bởi đấy là những tiếng xấu xa, bạc ác, người có tấm lòng 

lo cho con người chẳng nên nghe! Hễ nghe sẽ khiến cho con người đau lòng 

buốt  óc,  không  làm  sao  được!  Nay  muốn  biến  loạn  lạc  thành  bình  yên  mà 

nếu  chẳng  cực  lực  đề  xướng  giáo  dục  trong  gia  đình  thì  sẽ  không  thể  thực 

hiện  được.  Nhưng  giáo  dục  trong  gia  đình  thì  điều  đầu  tiên  là  lấy  “giữ  vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều ác, vâng giữ các điều lành” làm gốc. Lại phải thường bàn về sự lý nhân 

quả  ba  đời  và  luân  hồi  lục  đạo  thì  những  nhân  tài  xuất  hiện  trong  gia  đình 

đều là bậc hiền thiện. Trong gia đình đã có nhân tài hiền thiện xuất hiện thì 

thiểu số chẳng hiền thiện cũng sẽ được un đúc, đều được cảm hóa. Vì thế nói: 

 “Thiên hạ bất trị, thất phu hữu trách”  (thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách 

nhiệm). Đấy là lời bàn luận xác định: “Do cái nhân suy sụp mà đời yên bèn 

thành  loạn,  do  cái  nhân  được  hưng  thịnh  mà  đời  loạn  bèn  thành  yên”  vậy. 

Chẳng nương theo đó mà muốn đất nước được bình trị thì làm sao thực hiện 

cho  được?  Đấy  là  điều  những  người  có  tâm  lo  cho  thế  đạo,  nhân  tâm  đều 

cùng lo nghĩ. 

Cư  sĩ  Phan  Đối  Phù  thấy  được  điều  này,  vào  năm  trước  đã  thỉnh  cư  sĩ 

Hứa Chỉ Tịnh biên soạn cuốn Phật Học Cứu Kiếp Biên, dùng Tam Quy, Ngũ 

Giới, Thập Thiện để sửa lỗi hướng lành, bỏ mê trở về với ngộ, giữ ba nghiệp 

thân - khẩu - ý thanh tịnh, tu Tam  Học Giới - Định - Huệ để  mong trừ khử 

vọng  nghiệp  vốn chẳng  hề có, khôi phục chân tâm  vốn sẵn có.  Lại còn dạy 

[người  đời]  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương  để  vĩnh  viễn  lìa 

khỏi  đời  ác  Ngũ  Trược,  thường  hưởng  pháp  lạc  Tứ  Đức.  Lại  còn  lấy  mười 

đại  nguyện  vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  để  làm  chỗ  nương  về,  ngõ  hầu 

nương  vào  từ  lực  của  Phật  Di  Đà  và  nguyện  luân  của  chính  mình,  tùy  loại 

hiện  thân  trong  mười  phương  các  cõi,  dùng  đủ  mọi  phương  tiện  độ  thoát 

chúng sanh, khiến cho khắp mọi hàm thức đều thành Phật đạo. Hư không có 

cùng tận, nguyện của ta vô cùng. Đấy là công lao cứu vãn kiếp nạn đến cùng 

cực vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 95 of 340 

Tục ngữ có câu:  “Cứu người phải cứu tới nơi tới chốn”. Cứu như vậy có 

thể nói là triệt để đến cùng cực! Nhưng đối với người chưa biết đến chân lý 

Phật pháp thì thoạt đầu chẳng thể không dùng những sự tích nhân quả nông 

cạn, gần gũi để khơi gợi tín tâm của họ. Đừng vì những chuyện ấy nông cạn 

gần  gũi  mà  chẳng  muốn  đọc  rồi  bỏ  qua,  thì  sẽ  tự  đạt  được  diệu  đạo  thành 

thủy thành chung để mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật 

đạo  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Nguyện  khắp  những  người  cùng  hàng  ai  nấy 

đều cùng gắng sức. 



43. Lời tựa cho bộ Vụ Bản Tùng Đàm 

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Đời đã  loạn tột cùng  hết thuốc chữa! Xét đến cái gốc họa thì chỉ  vì các 

tiên hiền bên Lý Học đã bài xích những sự lý nhân quả ba đời, luân hồi lục 

đạo do đức Phật đã dạy. Họ nói: Phật bịa đặt những chuyện đó để làm căn cứ 

dụ dỗ, mê hoặc hàng ngu phu ngu phụ, chẳng biết  “thuận theo thiên lý thì tốt 

 lành, trái nghịch thì xấu, tích thiện sự vui có thừa, tích bất thiện thì tai ương 

 có thừa” , cũng như  “tinh khí là vật, du hồn biến chuyển”  chẳng phải là nhân 

quả đó sao? Chẳng phải là luân hồi đó ư? Huống chi những chuyện nhân quả 

luân  hồi được ghi chép trong sử sách kể sao cho  xiết!  Há  họ trọn chẳng  hề 

đọc  đến  hay  sao?  Chỉ  vì  tri  kiến  môn  tường  quá  nặng,  muốn  tạo  đường  lối 

khác biệt nhà Phật để ngăn trở người đời sau, sợ họ đều học theo Phật hết thì 

Nho  giáo sẽ bị lạnh  lùng, suy sụp. Bọn  họ chỉ  lấy “trọn hết tình  nghĩa, trọn 

hết bổn phận, thành ý, chánh tâm” làm đạo giáo hóa dân, để biến đổi phong 

tục thành tốt đẹp. Đối với phương tiện khiến cho dân không thể không trọn 

hết  tình  nghĩa,  trọn  hết  bổn  phận,  thành  ý,  chánh  tâm,  sửa  lỗi  hướng  thiện, 

họ  chẳng  những  phế  bỏ  không  bàn  tới  mà  còn  bài  xích  sâu  đậm  là  sai  trái, 

chỉ  sợ  lỡ  ra  người  ta  tin  vào  nhân  quả  ba  đời  và  luân  hồi  lục  đạo!  Do  vậy, 

bậc thượng trí biếng nhác tu trì, kẻ hạ ngu dám làm ác, bởi Nghiêu hay Kiệt 

đều cùng chết, đều  mất sạch cả rồi, cần  gì phải chú tâm, dè dặt, không dây 

mà tự buộc để tự khổ sở cả một đời ư? Sao chẳng  mặc tình buông  lung cốt 

sao đời này được sung sướng, quản chi cái danh xuông sau khi đã chết? Đến 

nỗi thiện không có gì để khuyên, ác không có gì để phạt! Tới khi gió Âu thổi 

dần sang phương Đông, biến đổi tận gốc càng thêm tệ hại, rốt cuộc đến nỗi 

phế  kinh  điển,  phế  luân  thường  v.v…  lậm  sâu  mê  hoặc  bên  trong,  [biến 

thành] những chuyện tranh thành, tranh đất v.v… làm giặc bên ngoài. [Nông 

nghiệp]  thì  thiên  thời  lẫn  địa  lợi  đều  mất,  nhân  họa,  thiên  tai  cùng  xảy  tới. 

Xót  thay  dân  đen,  mắc  phải  sự  hung  tàn  này.  Xét  đến  nguồn  gốc  của  họa 

loạn chẳng thể nào không quy tội cho học thuyết bài xích “nhân quả ba đời, 

luân hồi lục đạo”! Xưa kia, khi họ đề xướng thuyết này, chẳng qua chỉ muốn 

chèn  ép  Phật  giáo  để  đề  cao  Nho  giáo,  chẳng  biết  do  đấy  [con  người]  sẽ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 96 of 340 

phóng  túng  không  kiêng  dè,  đến  nỗi  phát  sanh  những  hiện  tượng  phế  kinh 

điển, phế luân thường, phế bỏ lòng hiếu, vứt bỏ hổ thẹn. 

Ôi!  Tình  người  như  nước, nhân quả  như đê. Đắp cho chắc còn sợ nước 

ngập  lênh  láng,  huống  hồ  là  trừ  bỏ  đê  đi,  há  nước  chẳng  chảy  tràn  lan  hay 

sao? Học thuyết lầm người, họa đến cùng cực như thế đấy, chẳng đáng buồn 

ư? Gặp phải thời vận này, người có tâm sao nỡ bỏ mặc được ư? Vì thế, cư sĩ 

Quách  Giới  Mai  phổ  biến  lưu  thông  sách  Vụ  Bản  Tùng  Đàm  để  mong  cứu 

vãn. Sách ấy  nêu tỏ từng sự lý  giữ  vẹn  luân thường, trọn  hết bổn phận, dứt 

lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, cũng 

như pháp tắc phát Bồ Đề tâm, tự lợi, lợi tha, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh 

Tây  Phương  v.v...  Nếu  có  thể  hành  theo  đó  thì  khi  sống  ắt  sanh  vào  địa  vị 

thánh hiền, khuất bóng sẽ lên cõi Cực Lạc, ngõ hầu chẳng phụ chân tâm có 

thể làm Nghiêu - Thuấn, có thể thành Phật và tiếng thơm cùng sánh với Trời 

Đất xưng là Tam Tài vậy! 

Những ai muốn mở rộng giềng mối “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, 

sỉ”  lớn  lao,  muốn  thành  tựu  đại  sự  “cách  vật,  trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  tu 

thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ”,  muốn  chứng  đại  quả  hết  sạch  Phiền 

Hoặc, phước huệ viên  mãn,  xin  hãy dùng sách này để  làm  hướng dẫn  hòng 

dẫn dắt người khác bước vào nơi thù thắng và những ai đã vào rồi sẽ tiến sâu 

thêm thì cuốn sách này sẽ không thể nào diễn tả tường tận sự thành tựu của 

người  ấy  cho  được.  Nguyện  người  thấy  nghe  chớ  có  xem  thường  thì  may 

mắn lắm thay! 



44. Lời tựa duyên khởi cho Phật Giáo Tây Phương Liên Hoa Hội ở Côn 

Sơn  

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Pháp môn Tịnh Độ lớn lao không gì ra ngoài được, nhiếp trọn các pháp 

thuộc  chặng  đầu,  chặng  giữa,  chặng  cuối,  thích  hợp  khắp  ba  căn  thượng  - 

trung  -  hạ,  thực  hiện  dễ,  thành  công  cao,  dùng  sức  ít  mà  được  hiệu  quả 

nhanh  chóng,  chắc  chắn  thoát  sanh  tử  trong  đời  hiện  tại!  Chẳng  trải  qua 

tăng-kỳ96 [kiếp số] mà đích thân chứng được Pháp Thân, chính là pháp môn 

đặc  biệt  trong  cả  một  đời  giáo  hóa  của  đức  Như  Lai,  quả  thật  là  đạo  trọng 

yếu  để  thoát  khổ  trong  hết  thảy  sự  tu  trì  của  chúng  sanh.  Do  pháp  này  cậy 

vào Phật từ lực, nên lợi ích so với những pháp chuyên cậy vào tự lực sẽ khác 

biệt  vời vợi  một trời,  một vực! Vì  vậy, kẻ sắp đọa A Tỳ do  mười niệm  liền 

được vãng sanh, bậc đã chứng Đẳng Giác phát ra mười nguyện để hồi hướng 

Tịnh Độ. Do vậy biết: Pháp môn này chính là pháp môn Tổng Trì thành thủy 



96 Tăng Kỳ, gọi đủ là A Tăng Kỳ (Asamkhya), là một trong hai mươi lăm con số lớn nhất 

của  Ấn Độ. Đôi khi  còn  được phiên âm  là A Tăng Già, A Tăng Xí Da, hay A Tăng, có 

nghĩa là “chẳng thể tính toán được”. Một A Tăng Kỳ là một vạn vạn vạn vạn vạn vạn vạn 

vạn triệu (tám chữ vạn). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 97 of 340 

thành chung để  mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, 

dưới hóa độ chúng sanh. 

Bởi đó, từ hội Hoa Nghiêm hướng dẫn về, từ lúc được diễn thuyết tại Kỳ 

Viên đến nay, vãng thánh tiền hiền người người hướng đến, ngàn kinh muôn 

luận đâu đâu cũng chỉ về. Huống chi nay thế đạo nhân tâm đã suy hãm đến 

tột cùng, chánh pháp suy tàn, tà thuyết  hoành  hành,  nếu chẳng dùng  những 

điều lành thế gian như “giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, đừng  làm các điều ác, vâng  giữ các điều lành”  và điều  lành 

xuất  thế  “tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh  thoát  tử, 

siêu  phàm  nhập  thánh”  để  duy  trì  thì  đạo  làm  người  chắc  sẽ  gần  như  biến 

mất!  Do  vậy,  bèn  tập  hợp  những  vị  Tăng  -  tục  cùng  hàng,  lập  ra  Liên  Hoa 

Thắng Hội cầu sanh Tây Phương này, dùng cái tâm “lập mình, lập người, tự 

lợi,  lợi  tha”  để  hành  đạo  “đôn  đốc  luân  thường,  tu  ròng  Tịnh  nghiệp”,  ngõ 

hầu làm tiêu chuẩn [uốn nắn] những kẻ xô đổ luân lý, dùng tà thuyết dối dân, 

để làm hướng dẫn cho kẻ mê muội tâm tánh ở trong đường hiểm không thoát 

ra  được!  Những  người  trong  hội  nếu  có  thể  tận  tụy  thật  sự  thực  hành  ắt  sẽ 

làm  cho  những  người  cùng  hàng  nhìn  theo  nhau  bắt  chước  làm  lành  thì 

chẳng  riêng  gì  kẻ  có  tín  tâm  được  gội  Phật  ân  sâu  xa,  mà  ngay  cả  kẻ  một 

mực phản đối cũng sẽ phát ra thiện niệm lớn lao. Ấy là vì sẵn có Phật tánh, 

do gặp được nhân duyên tăng thượng sẽ được hiển hiện ngay lập tức. Những 

điều  khác  đã  được  nói  tường  tận  trong  kinh  luận  Tịnh  Độ,  nguyện  những 

người tham gia hội và thấy nghe đều cùng gắng công. 



45. Lời tựa cho Bôi Độ Trai Văn Tập 

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Đời  loạn  đến  cùng  cực,  phàm  những  người  có  tâm  không  ai  chẳng  ôm 

lòng lo lắng. Cư sĩ Quách Giới Mai do muốn cứu vãn nên trước kia đã từng 

soạn bộ Vụ Bản Tùng Đàm, tiếp đó lại chọn lọc từ văn cảo nhiều năm, gạn 

lọc thành sách. Phàm  những  gì được trước thuật đều  là  những sự tích thiện 

ác, lời hay hạnh đẹp trích từ Kinh, Sử, Tử, Tập97, các kinh luận của Phật, Tổ, 

và đủ mọi ngôn luận cân nhắc cặn kẽ của người đương thời, chia thành bốn 

môn: Một là hiếu hữu (hiếu thảo, hòa thuận), hai là chánh trị (đường lối cai 

trị đúng đắn), ba là hoằng pháp, bốn là đức hạnh, đặt tựa đề chung là Bôi Độ 

Trai Văn Tập. 



97 Kinh, Sử, Tử, Tập là cách phân chia sách vở Trung Hoa theo quan điểm của nhóm biên 

soạn Tứ Khố Toàn Thư. Kinh là những trước tác của thánh hiền như Tứ Thư, Luận Ngữ, 

sáu kinh Nho Gia chẳng hạn. Sử là những trước tác về mặt lịch sử như Tả Truyện, Sử Ký, 

Hán Thư  v.v… Tử  là  những trước tác của các triết gia thời Xuân Thu  Chiến Quốc như 

Tuân Tử, Hữu Tử, Cáo Tử, Mặc Địch, Trang Tử… Tập là những trước tác của những văn 

hào các thời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 98 of 340 

Vì  sao  lại  dùng  Bôi  Độ  để  đặt  tên  cho  Trai98?  Ấy  là  vì  muốn  độ  người 

nơi biển cả phiền não ác nghiệp thì phải dùng những lời hay hạnh đẹp của cổ 

thánh tiên hiền và sự lý nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo do đức Như Lai đã 

dạy để làm căn cứ, tùy sự tùy cảnh dùng văn tự của chính mình để tỏ rõ. Đối 

với những chỗ nào chẳng thể dùng lý luận giảng rõ được bèn dẫn những sự 

tích  xưa nay  làm chứng cứ  ngõ  hầu kẻ cứng cổ phải quay đầu, kẻ tánh tình 

buông lung phải sửa đổi cái tâm. Nhưng vì đạo đức của chính mình nhỏ bé, 

mỏng  manh,  chẳng  thể  cảm  hóa  lớn  lao,  giống  như  dùng  cái  chén  (Bôi)  để 

độ  (cứu  vớt)  người,  nên  chỉ  độ  được  hữu  hạn.  Đấy  chính  là  danh  xưng  tự 

khiêm. 

Phải biết: Cái chén này thuộc loại đại nguyện thuyền của Như Lai. Chịu 

lên  cái  chén  ấy  sẽ  có  thể  ngay  lập  tức  lên  thẳng  thuyền  đại  nguyện  theo 

chiều  dọc  cùng  tột  ba  đời,  theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười  phương,  rộng 

lớn không bờ bến. Chín pháp giới dù phàm hay thánh đều do thuyền này đến 

được  bờ  giác  Bồ  Đề.  Nguyện  những  ai  trong  biển  khổ  phiền  não  gặp  được 

cái chén này chớ thấy nó nhỏ nhoi mà vứt bỏ. Nếu không, dẫu gặp được đại 

nguyện thuyền ắt cũng chẳng hay biết để rồi bỏ lỡ, tự mình lầm lạc cũng lớn 

lắm đấy! Tôi thường  nói:  “Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân 

 thế  gian  và  xuất  thế  gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh”.  Bỏ nhân 

quả mà bàn về bình trị thì chẳng qua là trị lành đôi chút căn bệnh ngoài da! 

Nếu  là  tâm  bệnh  thì  ngược  lại,  bệnh  càng  tăng  trưởng,  chẳng  lẽ  nào  chữa 

lành bệnh cho được! Những  người nói giọng cao xa, cứ bảo “nhân quả báo 

ứng,  sanh  tử  luân  hồi  chính  là  lời  bàn  luận  hư  vọng  để  dối  người  của  đức 

Phật” chẳng những không biết nhân quả mà còn hoàn toàn u mê nơi chánh lý 

thế gian. Thánh nhân cùng lý tận tánh, đức Như Lai đoạn Hoặc chứng Chân, 

đều chẳng ra ngoài nhân quả! Nếu con người tin sâu nhân quả sẽ tự nhiên ý 

thành, tâm chánh, thân tu! 

Họ  dùng  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân  để  làm  căn  cứ  khiến  cho  đời  yên 

dân  hiền,  mong  thành  thánh,  thành  hiền,  nhưng  cực  lực  bài  xích  nhân  quả, 

luân hồi, chẳng biết “chỉ có sự lý nhân quả luân hồi là phương tiện làm cho 

con người thành ý, chánh tâm, tu thân!” Đã không có nhân quả, luân hồi thì 

có mấy ai chịu theo đuổi thành ý, chánh tâm, tu thân? Muốn cho ai nấy đều 

thành ý, chánh tâm, tu thân, mà trước đó đã bài xích phương tiện khiến cho 

con  người  không  thể  không  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân,  chẳng  dám  không 

thành ý, chánh tâm, tu thân! Cái tội đã vu báng bậc thánh đời trước, gây lầm 

lẫn cho người học đời sau, dù hết sạch trúc cũng khó ghi trọn được! Họ vẫn 

tự kiêu là “đề cao điều chánh, trừ bỏ lẽ tà, khiến đời yên dân lành”, đến nỗi 



98 Trai có nghĩa là trong sạch, chuyên chú vào một chuyện. Người xưa thường dành riêng 

một gian nhà cách biệt để học hành, nghiên cứu cho yên tịnh, thanh vắng, nên cũng gọi 

phòng học là Thư Trai, đôi khi cũng được gọi tắt là Trai. Vì thế, các danh sĩ thường thích 

đặt  tên  tự  hoặc  biệt  hiệu  có  kèm  theo  chữ  Trai  như  Nguyễn  Trãi  có  tên  tự  là  Ức  Trai, 

Nguyễn Đình Chiểu có hiệu là Hối Trai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 99 of 340 

xuất hiện những cảnh phế kinh điển, phế luân thường, phế hiếu thuận, bỏ hổ 

thẹn,  tàn  sát  lẫn  nhau,  dân  không  lẽ  sống  v.v…  đều  là  do  sự  bài  xích  nhân 

quả luân hồi ấy ươm thành! 

Nếu  họ  mộng  thấy  được  cái  họa  ấy,  dù  có  bị  hình  phạt  tan  xương  nát 

thân bức bách họ đề xướng bài xích, họ cũng chẳng dám  làm!  Huống  là do 

chỉ cầu lấy hư danh chẳng liên quan khẩn yếu mà lại dám làm ư? Thật vậy, 

chúng sanh ác nghiệp sâu nặng, cảm phải học thuyết này, nghiệp tăng  nặng 

thêm, há chẳng đáng thương quá ư? Nguyện cho hết thảy những người cùng 

hàng đều cùng ôm lòng tự lợi, lợi tha, đừng giữ những tri kiến môn đình đây 

kia! Do giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành 

mà đạt đến minh tâm kiến tánh, đoạn Hoặc chứng Chân, và tín nguyện niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  bởi  cái  chén  này  sẽ  lên  thẳng  đại  nguyện 

thuyền của đức Như Lai, đến được bờ giác kia, lại còn lần lượt độ thoát đến 

hết đời vị lai, ngõ hầu chẳng uổng cuộc sống này và dịp gặp gỡ này! 

 

46.  Lời  tựa  cho  bản  in  gộp  chung  Phóng  Sanh  Sát  Sanh  Hiện  Báo  Lục 

và các bài văn khuyên kiêng giết phóng sanh  

(năm Dân Quốc 18 - 1929) 





Phàm những loài có huyết khí đều có tri giác. Đã có tri giác ắt tham sống 

sợ chết, hướng lành, lánh dữ. Chim, thú, côn trùng, rận, rệp, không loài nào 

chẳng  như  vậy.  Nếu  coi  thường  bắt  giết  thì  tuy  sức  chúng  nó  chẳng  thể 

chống  lại, đành không biết làm sao được, nhưng tâm chúng  nó thù  hận quả 

thật  chẳng  ngôn  ngữ  văn  tự  nào  có  thể  hình  dung  được!  Nếu  chúng  sắp  bị 

giết  mà  có  người  mua  đem  thả  khiến  cho  chúng  được  sống,  tâm  chúng  nó 

cảm  kích  cũng  lại  chẳng  thể  hình  dung  được!  Dẫu  cho  chúng  nó  hiện  thời 

chẳng có sức báo ân, báo oán, nhưng cái duyên thiện - ác đã kết thì hoặc là 

trong  đời  này,  hoặc  trong  tương  lai,  ắt  sẽ  có  sự  báo  ứng  chẳng  ngờ  được! 

Dẫu  chúng  nó  chẳng  thể  báo  đền  ngay  lập  tức,  nhưng  thường  hành  phóng 

sanh hay thường hành sát sanh thì thiên địa quỷ thần đều thường soi xét để 

giáng phước hay giáng họa, chớ coi thường, nghĩ chúng nó yếu ớt rồi khinh 

khi! 



Người đời chẳng biết nhân quả, coi sát sanh ăn thịt là  lẽ chánh đáng, là 

điều nên làm; chẳng biết những tai ương thê thảm như đao binh, giặc cướp, 

lũ lụt, hạn hán, tật dịch v.v… phần nhiều đều do sát sanh ăn thịt mà ra! Nếu 

ý niệm từ bi thật sự tinh thuần, dù ở trong cùng một thời kiếp này nhưng mỗi 

người mỗi thọ quả báo khác biệt. Xưa kia, một đứa bé được cha dẫn đến quy 

y,  tôi  hỏi:  “Con  có  thích  ăn  thịt  hay  không?”  Nó  thưa:  “Thích  lắm  ạ!”  Tôi 

lấy  ngón  tay  nó  bỏ  vào  miệng  nó,  bảo:  “Miếng  thịt  này  ngon  lắm,  ăn  thử 

xem nào!” Nó cực lực phản đối: “Không ăn được, không ăn được đâu!” Tôi 

nói: “Thịt của chính mình thì không ăn được, sao lại ăn thịt của những sanh 

linh khác được? Hiện tại con ăn thịt nó, tương lai nó cũng ăn thịt con. So với 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 100 of 340 

việc ăn thịt chính mình càng khổ độc gấp vạn lần”. Do vậy, thánh nhân dùng 

lòng  trung  hậu,  khoan  thứ  dạy  người,  những  gì  chính  mình  không  thích  bị 

làm thì đừng làm cho người khác, không giống như người đời vô tri ỷ mạnh 

nuốt yếu, quen thói coi đó là chuyện thường, nào biết sát sanh ăn thịt là tội 

ác,  là  phi  lễ!  Thấy  người  không  ăn  thịt  lại  chê  là  hủ  bại,  là  mê  tín!  Giả  sử 

người ấy đột nhiên bị biến thành chim, thú, cá, tôm, bị người ta bắt được sắp 

bị giết, trong tâm liền tự nhủ đấy là chuyện đúng lẽ, là chuyện nên làm, hoan 

hỷ trám đầy miệng bụng người khác hay sao? Hay sẽ nói là tội ác, là phi lễ, 

ôm lòng hận thù không cởi gỡ được ư? Nếu lúc ấy có người kiêng giết, bảo 

vệ sanh  mạng  loài  vật, chẳng ăn thịt, khuyên  người ta đừng  giết, sắp  muốn 

mua đem thả, trong tâm con vật có chê người ấy là viễn vông, hủ bại, là mê 

tín hay không? Hay là sẽ cảm đức cứu mạng, suốt đời chẳng quên vậy? Nếu 

kẻ  đó  đặt  mình  vào  chỗ  ấy,  suy  đi  nghĩ  lại,  tôi  e  rằng  kẻ  ấy  thà  ăn  thịt  của 

chính mình chứ chẳng chịu ăn thịt của chúng sanh nữa! Than ôi! Ai nấy đều 

có thể thành Nghiêu - Thuấn, ai cũng đều có thể thành Phật, sao lại trái giác 

hiệp trần đến mức cùng cực như vậy? 

Tiên  sinh  Giang  Thận  Tu99 chính  là  vị  quân  tử  ẩn  dật  vào  đời  Thanh 

trước kia, học vấn uyên bác, phẩm hạnh thuần chánh, tuy chưa từng nghiên 

cứu Phật lý đến tột cùng,  nhưng tin sâu  nhân quả. Vì thế, cụ sao lục  những 

chuyện thấy nghe được về sự báo ứng do sát sanh hay phóng sanh, biên soạn 

thành  sách.  Hậu  duệ  của  cụ  là  Dịch  Viên  đem  ấn  hành  vào  năm  Dân  Quốc 

11 (1922), Quang đã viết lời tựa, nên ở đây không cần phải nói nhiều. Hiện 

nay sát kiếp ngập tràn, lại thêm lũ lụt, hạn hán, đủ mọi tai họa, dân không lẽ 

sống, hết cả thuốc chữa! Những người cùng  hàng  muốn giải quyết [vấn đề] 

từ  căn  bản,  tính  ấn  hành  rộng  rãi  bộ  Hiện  Báo  Lục  để  làm  căn  cứ  vãn  hồi 

kiếp vận. 

Lại  do  đối  với  lý  tột  cùng,  bộ  Hiện  Báo  Lục  chưa  nêu  tỏ  đầy  đủ,  nên 

đem những bài văn “kiêng giết, phóng sanh” của Quang trong phần phụ lục 

của cuốn Vạn Thiện Tiên Tư trước kia in gộp vào cuốn [Hiện Báo Lục] này. 

Do vậy, sẽ thấy tâm pháp của Nho và Phật chẳng hai, miệt mài cứu vật quả 

thật  là  miệt  mài  cứu  người.  Cách  cứu  vãn  này  chính  là  dốc  sức  từ  nơi  căn 

bản,  đừng  gièm  chê  là  hoãn,  gấp,  nặng,  nhẹ  không  thích  đáng!  Những  bài 

văn  [khuyên  kiêng  giết,  phóng  sanh]  của  Liên  Trì,  Từ  Vân,  Tăng  Đoan 

Phủ100 đều  là  vàng  ròng  trải  qua  trăm  lần  luyện,  là  ngọc  đẹp  không  tỳ  vết. 



99 Giang Vĩnh (1681-1762), tên tự là Thận Tu, người huyện Vụ Nguyên, tỉnh Giang Tây, 

bác học đa văn, suốt đời không ra làm quan, chỉ lo dạy học, tinh thông rất nhiều học thuật, 

trước tác rất nhiều, hơn 20 tác phẩm của ông được đưa vào Tứ Khố Toàn Thư. Trước tác 

nổi tiếng nhất là bộ Hà Lạc Tinh Uẩn, được coi như một tác phẩm chú giải tinh vi nhất về 

Dịch học, cũng như chứa đựng rất nhiều kiến giải đặc sắc, mới lạ về kinh Dịch. 

100 Theo Cư Sĩ Truyện, Tăng Đoan Phủ tên thật là Tăng Đại Kỳ, người huyện Thái Hòa 

tỉnh  Giang  Tây,  sống  vào  cuối  đời  Minh,  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  rất  có  văn  tài, 

soạn bộ sách Thông Dực để xiển dương nhân quả và các nghĩa lý khổ, không, vô thường, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 101 of 340 

Đọc  những  bài  văn  ấy  sẽ  khiến  cho  cái  tâm  tàn  nhẫn  của  con  người  nhanh 

chóng tiêu diệt, ý niệm từ bi tràn trề nẩy sanh. Chỉ có một bài sớ [kêu gọi tu 

bổ ao phóng sanh] ở Nam Tầm của Quang khó tránh khỏi bị chê bai là đem 

thau  xen  lẫn  vào vàng,  nhưng cạn  hết tấc  lòng  ngu thành của tôi, gắng trọn 

hết thiên chức, khen hay chê cũng chẳng màng! 



47. Lời tựa cho bộ Viên Anh Pháp Vựng  

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Tri  kiến  Như  Lai  chúng  sanh  đều  cùng  sẵn  có;  nhưng  nếu  đức  Phật 

chẳng nói, ai hòng tự biết được? Vì vậy, đức Thế Tôn ta thị hiện sanh trong 

thế gian, thành Đẳng Chánh Giác, vì khắp chúng sanh chín giới, tùy theo căn 

cơ  tuyên  nói  diệu  pháp  sao  cho  lý  lẫn  cơ  đều  khế  hợp,  giải  lẫn  hạnh  cùng 

trọn  vẹn,  ngõ  hầu  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  khôi  phục  tâm  tánh  vốn  có  mà 

thôi! 

Lại  do  những  nhân  duyên  như:  Chúng  sanh  độn  căn  khó  mong  đoạn 

chứng được, hễ phải thọ sanh  lần nữa, tiến chỉ  một, lùi cả vạn; [chỉ có] bậc 

thượng sĩ Nhất Thừa đích thân chứng  được Pháp  Thân, chẳng phải trải qua 

tăng-kỳ [đại kiếp],  mau thành Phật đạo v.v… nên Phật đặc biệt  mở ra pháp 

môn tín  nguyện niệm  Phật cầu sanh Tây Phương, để chín pháp giới thượng 

thánh  hạ  phàm  đều  cùng  vãng  sanh  Tây  Phương  ngay  trong  đời  này.  Bậc 

thượng  sĩ  sẽ  viên  mãn  Bồ  Đề,  kẻ  hạ  căn  cũng  đích  thân  lên  bậc  Bất  Thoái. 

Ân che chở, vỗ về, nuôi dưỡng ấy dù hết cả kiếp cũng chẳng thể nói trọn. Do 

vậy  biết:  Một  pháp  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn  tổng  trì  thành  thủy  thành 

chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới 

hóa độ chúng sanh. Đang thời Mạt Pháp này, căn cơ con người kém hèn, thọ 

mạng  ngắn  ngủi, tri thức  hiếm  hoi, tà  ma ngoại đạo tung  hoành, nếu không 

có pháp  này  thì  làm sao  yên được? Vì  thế, khi  Phật pháp được truyền sang 

Chấn Đán, hai ngàn năm qua, tất cả tri thức ai nấy hoặc chuyên tu hoặc kiêm 

tu, hoặc hiển tu hoặc ngầm tu pháp này để mong rốt ráo tự lợi, lợi tha. 

Pháp sư Viên Anh xưa đã sẵn huệ căn, nghiên cứu Giáo Quán đã lâu, tuy 

thị hiện dáng vẻ duy trì Tông  môn, nhưng thật ra lòng chuyên chú nơi Tịnh 

Độ. Người căn cơ viên mãn thọ pháp, không pháp nào chẳng viên, tùy lòng 

người  ưa  thích  mà  giảng  các  kinh.  Phật  Học  Thư  Cục  tập  hợp  những  trước 

tác của Sư để ấn hành, lưu truyền, đặt tên là Viên Anh Pháp Vựng. Đầu sách 

là A Di Đà Kinh Chú (chú giải kinh A Di Đà) để nêu rõ ý pháp sư chú trọng 

Tịnh Độ.  Trộm  nghĩ  vùng Chiết Giang  xưa kia đã có Vân  Thê Pháp Vựng, 

gần  đây  thì  có  Đế  Nhàn  Giảng  Lục,  Viên  Anh  Pháp  Vựng,  đều  là  người 

hướng  dẫn  nơi  đường  hiểm,  là  thuyền  từ  trong  biển  khổ.  Kẻ  có  duyên  gặp 



giải trừ nghi hoặc của người đời, vận dụng rộng rãi kinh truyện để làm chứng cứ nên rất 

được người đương thời tán thưởng. Ông còn soạn bài Hộ Sanh Thiên để đề xướng kiêng 

giết phóng sanh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 102 of 340 

được  may  mắn  chi  hơn?  Quang  là  một  ông  Tăng  tầm  thường  chỉ  biết  cơm 

cháo, ngoài niệm Phật ra, chẳng biết một chuyện gì, được Sư chẳng chê bỏ, 

sai  viết  lời  tựa  dẫn  giải,  chỉ  đành  lược  thuật  những  gì  được  biết  cho  xong 

trách nhiệm, nhưng lời văn chẳng ăn nhập gì đến đầu đề, đành mặc cho bậc 

đại thông gia chỉ trích, chê cười mà thôi! 



48. Lời tựa cho Viện Mồ Côi của hội Phật giáo Thượng Hải  







Nuôi  dạy  con  người  thuở  bé  là  chuyện  cấp  bách.  Ấy  là  vì  lúc  mới  hiểu 

biết sẽ hấp thụ sự huân tập dễ dàng. Tập tành chuyện lành sẽ là người lành; 

tập  thói  ác  sẽ  thành  kẻ  ác,  huống  gì  những  cô  nhi  không  cha,  không  mẹ, 

không  cơm,  không  áo  ư?  Những  hạng  người  này  không  được  nuôi  dạy  thì 

nếu không chết đói sẽ lưu lạc thành ăn mày, hoặc thành kẻ bậy bạ. Bởi lẽ, tài 

đức  thiên  phú  do  nghèo  cùng  nên  chẳng  thể  bộc  lộ,  chẳng  tiếc  lắm  ư?  Nếu 

được  nuôi  dạy  thì  sẽ  như  Thích  Đạo  An  đời  Tấn,  Thích  Diệu  Phong  đời 

Minh, đạo truyền Phật tâm, trên hoằng dương, dưới hóa độ. Lã Văn Mục101, 

Phạm  Văn  Chánh  đời  Tống,  dùng  đạo  cứu  giúp  cõi  đời  hoạn  nạn,  kế  thừa 

người  trước,  mở  mang  hậu  học,  xưa  nay  vốn  chẳng  thiếu  những  người 

[giống  như thế]. Dẫu đứa không có thiên tư cũng sẽ được nuôi thành lương 

thiện, biết tự chủ, trở thành bậc thuần thành, cẩn thận trong một làng, một ấp, 

tận tụy hành tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”, sẽ biến đổi thế 

đạo nhân tâm mà chẳng hay chẳng biết. Do vậy, củng cố nền tảng đất nước, 

giúp cho sự bình trị, cố nhiên chẳng riêng gì đứa bé côi cút được hưởng lợi 

ích ấy! 

Nguyện  những  người  nhân  từ,  những  bậc  quân  tử,  hãy  đem  cái  lòng 

thương  yêu trẻ thơ của ta để nhất trí tiến  hành  giúp đỡ cho chuyện  này  ngõ 

hầu  an  ủi  tấm  lòng  thương  trẻ  của  Khổng  Tử,  cái  tâm  [thương  yêu  chúng 

sanh  như]  con  một  của  Phật  Thích  Ca  thì  cái  tâm  thương  yêu  trẻ  thơ  mới 



101 Văn Mục là thụy hiệu của Lã Mông Chánh (944-1011), tự Thánh Công, người xứ Lạc 

Dương, tỉnh Hà Nam, làm Tể Tướng dưới đời Tống Thái Tông và Tống Chân Tông. Ông 

vốn  thuộc  dòng  dõi  quyền  quý,  cha  là  Lã  Quy  Đồ  làm  quan  Thị  Lang,  nghe  lời  người 

thiếp  gièm  xiểm,  nhẫn  tâm  đuổi  mẹ  con  ông  ra  khỏi  nhà.  Mẹ  phải  làm  thuê  vất  vả  để 

kiếm sống, Mông Chánh còn bé đã phải đi đốn củi giúp mẹ đắp đổi cuộc sống. Mỗi lần 

gánh củi đi ngang trường học, Mông Chánh rình nghe học trò đọc sách, không bao lâu đã 

thông thuộc Tứ Thư, Ngũ Kinh. Mẹ thấy con chăm học, đến van nài với thầy dạy. Thầy 

giáo thấy Mông Chánh thông minh, hiếu học bèn châu cấp bút mực, tận lực dạy dỗ. Ông 

tánh  tình  cương  trực,  nói  thẳng  không  kiêng  dè. Tống Thái  Tông từng  khoe  kinh  thành 

giàu có, ấm no, ông liền vạch thẳng tình trạng cả đống dân chết đói, chết rét, nhưng các 

quan  giấu  diếm  không  báo  lên  vua  biết,  khiến  vua  giận  xám  mặt.  May  mắn  cho ông  là 

Tống Thái  Tông  không  phải  là  hôn  quân,  nên  ông  vẫn  giữ  được  tánh  mạng!  Do  cương 

nghị,  đầy  tài  năng,  ông  từng  kiêm  nhiệm  nhiều  chức  vụ  trọng  yếu  như  Đồng  Bình 

Chương  Sự,  Chiêu  Văn  Quán  Đại  Học  Sĩ,  Tư  Không,  Thái  Tử  Thái  Sư,  tước  phong 

Tưởng Quốc Công. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 103 of 340 

được viên mãn, không còn thiếu sót gì, khôn ngăn thơm thảo ngày đêm cầu 

khẩn vậy! 



49.  Bài  tụng  và  lời  tựa  nêu  bày  ý  nghĩa  ẩn  kín  nhân  dịp  khánh  thành 

công  trình  xây  dựng  thêm  nhà  cửa  cho  viện  Mồ  Côi  của  hội  Phật  giáo 

thành phố Thượng Hải  





Tử Dư Thị102 từng nói:  “Lão ngô lão dĩ cập nhân chi lão, ấu ngô ấu dĩ 

 cập nhân chi ấu, trị thiên hạ khả vận chi chưởng thượng”.  (Đem lòng phụng 

dưỡng  người  già  của  ta  để  phụng  dưỡng  người  già  của  kẻ  khác,  đem  lòng 

thương  yêu  đùm  bọc  trẻ  thơ  của  ta  để  đùm  bọc,  thương  yêu  con  thơ  người 

khác  thì  thiên  hạ  bình  trị  là  điều  nắm  chắc  trong  tay).  Từ  khi  cái  học  chân 

chánh  bị  thất  truyền,  nhà  Nho  đều  lấy  bài  xích  luân  hồi  làm  chí  hướng,  sự 

nghiệp.  Dẫu  có  biết  cũng  chẳng  dám  nói  ra  miệng.  Do  vậy,  phụng  dưỡng 

người  già,  nuôi  dạy  trẻ  thơ  của  chính  mình  đều  chẳng  đạt  đến  đạo  rốt  ráo, 

huống hồ là với người già, trẻ thơ của người khác ư!  “Lão lão”  vừa nói đó 

chính  là  dùng  đạo  để  [cha  mẹ  được]  tự  yên  và  dưỡng  cái  chí  của  cha  mẹ, 

khuyên dụ cha mẹ hướng về đạo. Nếu không, dù có phụng dưỡng cẩn thận, 

vẫn  chẳng  thể  khiến  cho  thân  tâm  cha  mẹ  rốt  ráo  yên  vui,  đều  chẳng  được 

gọi là thật sự  “lão ngô lão”  vậy! 

Hãy để câu ấy lại mà bàn đến chuyện  “ấu ấu”.  Ấu ấu là dùng thân làm 

gương ngõ hầu nuôi dạy đúng đắn con thơ, mỗi một lời nói, mỗi một hành vi 

chẳng để vượt khỏi quy củ, sao cho đều là hiền là thiện, có ích cho nước nhà, 

chẳng gây hại cho xã hội thì mới được! Nếu không, dẫu chẳng tiếc tiền của 

cung cấp học phí, học vấn thành tựu xong, [con cái] chẳng hề chú trọng đạo 

nghĩa  thì  đều  chẳng  gọi  là   “ấu  ngô  ấu”   thật  sự!  Con  thơ  của  ta  còn  chẳng 

thể  chân  thật  nuôi  dạy  như  vậy,  huống  chi  đối  với  những  đứa  con  thơ  của 

người  chung  quanh  hay  người  đời,  làm  sao  có  thể  quan  tâm  đến  nơi  đến 

chốn  cho  được?  Gần  đây,  thế  đạo  hoang  tàn,  loạn  lạc,  dân  không  lẽ  sống, 

bao nhiêu cô nhi không cha, không mẹ, không áo, không cơm sắp bị chết đói. 

Dẫu chẳng chết đói nhưng do không được dạy dỗ, ắt khó thể trở thành người 

đàng  hoàng  được!  Chẳng  thành  gã  dân  ương  bướng,  ắt  sẽ  trở  thành  kẻ  hư 

hỏng! 

Các đại thiện sĩ như Quan Quýnh Chi v.v… nhiệt tâm làm chuyện công 

ích,  nghĩ  đến  nỗi  khốn  khổ  của  cô  nhi,  trong  năm  trước  đã  lập  một  cô  nhi 

viện Phật giáo ở nhờ chùa Bảo Liên tại Áp Bắc. Nay người đông, nhà ít, xây 



102 Theo Sử Ký, Tử Dư Thị  là tên gọi chung của  ba anh  em  họ nhà Tử Dư, tức Trọng 

Hành, Yểm Tức, và Châm Hổ. Cũng như ba anh em họ Tử Xa, họ là những vị hiền thần 

dưới thời Tần Mục Công. Khi Tần Mục Công chết, họ là những người bị chôn sống theo 

vua  trong  số  một  trăm  bảy  mươi  bảy  người  bị  tuẫn  táng.  Không  rõ  câu  nói  trên  do  ai 

trong số ba người này đã nói. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 104 of 340 

cất thêm bao nhiêu gian nữa, nay đã hoàn thành, cho in đặc san Kỷ Niệm, sai 

Quang lược thuật những nét chánh. Do vậy, bèn tụng rằng:  



 Giúp đỡ cô nhi, 

  

 Tài cao chót vót, 

  

 Nếu chẳng cứu giúp, 

  

 Sống bằng cách nào? 

  

 Đã được nuôi dạy, 

  

 Chánh khí ắt thành, 

  

 Hoặc là công, thương, 

  

 Học hành, cày cấy, 

  

 Là hiền, là thiện, 

  

 Tốt lành, thuần thục, 

  

 Chăm giữ đạo nghĩa, 



 Tuy hèn vẫn vinh, 

  

 Huống chi chẳng ít, 

  

 Anh tuấn lỗi lạc, 

  

 Do vậy biết rằng:  

 Nuôi dạy cô nhi, 

 Lợi ích sâu rộng, 

 Lời ông Tử Dư  

 Thật đã nghĩ chín, 

 Chỉ nguyện người nhân, 

  

 Cùng sẵn từ bi, 

  

 Nhà viện tuy thành, 

  

 Nhu cầu vẫn thiếu, 

  

 Ai nấy ra tay, 

  

 Giúp cho hoàn thành, 



 Thương con của người, 

  

 Con ta ắt nhờ. 

  

 Hiền thiện tiếp nối, 

  

 Nêu gương cho đời, 

  

 Lợi người, tự lợi, 

  

 Nhân quả như thế, 

  

 Chớ nên chẳng tin, 

  

 Lời Phật chẳng dối! 



50. Lời tựa cho bộ Đạo Đức Tùng Thư  





Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian 

bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Khổng Tử khen ngợi Châu Dịch, vừa 

mở đầu liền nói:  “Tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh. Tích bất thiện chi gia, 

 tất hữu dư ương”  (Nhà tích thiện ắt sự vui có thừa. Nhà tích điều chẳng lành, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 105 of 340 

ắt  tai  ương  có  thừa).  Cơ  Tử  trần  thuật  Hồng  Phạm,  cuối  cùng  mới  nói: 

 “Hưởng dụng ngũ phước, oai dụng lục cực”  (thuận theo sẽ được năm điều 

phước,  trái  nghịch  sẽ  bị  sáu  điều  cực)  đấy  chính  là  nghĩa  “nhân  đời  trước, 

quả đời  này”  vậy. Nho gia trong cõi đời chẳng biết nhân quả, quy  hết [mọi 

chuyện] về sự cai trị của vua. Thế nhưng, tánh tình hung bạo, thọ mạng ngắn 

ngủi, tấm thân bệnh tật, nỗi lòng lo sầu, cảnh ngộ nghèo cùng, diện mạo xấu 

xí, thân  thể  yếu đuối đều do sự cai  trị của vua  gây  ra  hay sao? Vu báng sự 

cai trị của vua, trái nghịch tâm pháp của thánh nhân quá sức! 

Đạo  “sửa  mình  trị  người”  của  thánh  nhân  lấy  “sáng  tỏ  Minh  Đức”  làm 

gốc. Công phu bước đầu của làm sáng tỏ Minh Đức chính là cách vật.  “Vật”  

chính là nhân dục tham - sân - si - mạn, trừ sạch hết đi thì lương tri sẵn có tự 

nhiên hiển hiện. Lương tri đã hiển hiện thì chẳng thể nào ý không thành, tâm 

không chánh, thân không tu! Kẻ học phải học từ đầu nguồn như vậy mới là 

thật  học.  Người  căn  tánh  trung  hạ  chẳng  thể  trừ  khử  nhân  dục  để  thành  ý, 

chánh tâm, tu thân thì dùng thật sự, thật  lý nhân quả ba đời  và luân  hồi  lục 

đạo để giảng nói cho họ, ắt họ sẽ gắng sức làm lành, càng cố ý bỏ ác, dùng 

 “bốn điều đừng”  của Nhan Tử và  “ba điều phản tỉnh”  của Tăng Tử để làm 

gương báu cho suy nghĩ, khởi niệm, hành xử, sẽ dần dần tự đạt đến chỗ hết 

sạch nhân dục, đạt được địa vị  làm sáng tỏ Minh Đức. Những  nhà Nho đời 

sau  kỵ  nói  nhân  quả  luân  hồi  là  đã  đánh  mất  phương  tiện  thúc  bách  con 

người  chẳng  thể  không  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân.  Lại  còn  đặc  biệt  cao 

giọng  đề  xướng  để  tự  khoe  bản  lãnh  cao  minh,  cho  “có  gì  để  làm  lành  thì 

đấy  chính  là  ác”.  Con  người  chết  đi,  hình  hài  đã  mục  nát,  thần  hồn  cũng 

phiêu tán, dẫu bị chém - chặt - xay - giã, sẽ thực hiện vào đâu? Nhân quả ba 

đời, luân  hồi sáu nẻo chính  là lời dối trá để phỉnh phờ ngu phu  ngu phụ tin 

phụng giáo pháp nhà Phật. Do những lời lẽ ấy, thiện không có gì để khuyên, 

ác không có  gì để phạt, dẫu có pháp bình  trị cõi đời đi nữa cũng đều thuộc 

ngoài da, trọn chẳng có căn bản! 

Vì  thế,  đến  khi  gió  Âu  dần  dần  thổi  sang  phương  Đông,  tất  cả  những 

pháp  do  thánh  nhân  Trung  Quốc  lập  ra  đều  bị  bỏ  đi,  học  theo  văn  hóa  mới 

của  Thái  Tây,  biến  đổi  tận  gốc  càng  thêm  dữ  dội,  những  tấn  tuồng  xấu  xa 

như  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường,  phế  hiếu,  không  hổ  thẹn,  tranh  thành, 

giành đất, tàn sát lẫn  nhau đều thấy diễn ra, đạo làm  người  gần  như bị diệt 

mất! Do vậy, người có tâm lo cho thế đạo nhân tâm đua nhau cứu vãn, hoặc 

đề xướng Phật học, hoặc biên soạn thiện thư, không gì chẳng muốn cho con 

người  đều  biết  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi  sáu  nẻo,  đổi  ác  hướng  lành,  dứt 

lòng tà, giữ lòng thành, sốt sắng hành tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, 

liêm,  sỉ”,  luyện  tập  tám  sự  “cách  vật,  trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân,  tề 

gia, trị quốc, bình thiên hạ” hòng tự sáng tỏ Minh Đức, ở yên nơi địa vị chí 

thiện. Tự giác được giác tâm để khôi phục bầu trời sẵn có, sao cho nhân họa 

dứt,  lễ  nghĩa,  nhân  nhượng  thịnh  hành,  thuận  lòng  trời  thì  mưa  nắng  đúng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 106 of 340 

thời.  Cõi  đời  quay  lại  thuở  Đường,  Ngu,  con  người  trở  lại  hiền  thiện.  Đấy 

chính là thâm tâm cứu thế của các vị hữu tâm ở mọi nơi. 

Tiên  sinh  Trần  Kính  Y  ở  Hải  Môn  bác  học  đa  văn,  chú  trọng  tận  tụy 

hành thực tiễn, hiểu nhân rõ quả, cực lực mong giác thế yên dân, soạn ra bộ 

Đạo Đức Tùng Thư gồm  mười lăm  loại, văn tự lẫn  ý nghĩa đều viên thông, 

sự  lý  đích  xác,  quả  thật  là  món  thuốc  tốt  lành  cho  căn  bệnh  trầm  kha,  là 

người hướng dẫn trong đường  mê. Nếu có thể khắc in lưu hành rộng rãi thì 

lợi ích há thể tính lường được ư? Nguyện những người có tâm lực, khẩu lực, 

tài lực đều cùng chú ý. 



51. Lời tựa nêu duyên khởi in cuốn Khuê Phạm theo lối thạch bản  

(năm Dân Quốc 17 - 1928) 





Hai  khí  Âm  -  Dương  trong  trời  đất  hóa  sanh  vạn  vật.  Thánh  nhân  lấy 

nam  nữ   “chánh  vị”   (“chánh  vị”  là  hành  xử  đúng  theo  địa  vị,  tức  là  giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận)  để  lập  ra  giềng  mối.  Trời  đất  rộng  lớn,  con  người 

chẳng thể nào diễn tả được! Nhưng con người sống giữa trời đất, bảy thước 

bé tẹo, đứng cùng trời đất thành ba ngôi xưng là Tam Tài bởi có thể giữ vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  kế  thừa  người  trước,  mở  mang  cho  người 

sau, tham  dự  giúp đỡ quyền sanh thành, trưởng dưỡng, chẳng đến  nỗi  uổng 

công  trời  đất  sanh  ra  muôn  vật.  Đấy  là  duyên  do  con  người  là  “vạn  vật  chi 

linh”, chỉ riêng con người được danh xưng cực tôn quý nhất. Nếu chẳng lấy 

đạo nghĩa làm gốc, chỉ  mải miết ham  muốn ăn uống, trai gái, há có khác gì 

cầm  thú  đâu?  Gần  đây,  thế  đạo  nhân  tâm  suy  hãm  đã  đến  mức  cùng  cực, 

những  người dân  vô tri bị tà thuyết bên  ngoài  mê hoặc, đua  nhau đề xướng 

phế kinh điển, phế luân thường, cứ muốn cho con người trong cả cõi đời đều 

trọn chẳng khác gì cầm thú mới thôi! Mối họa ấy khốc liệt có thể nói là đến 

mức cùng cực. 

Xét  đến  căn  nguyên,  đều  do  gia  đình  thiếu  dạy  dỗ  và  chẳng  biết  nhân 

quả báo ứng mà ra. Nếu con người từ lúc được sanh ra, hằng ngày được cha 

mẹ hiền khéo dạy và biết họa - phước, tốt - xấu khác gì bóng theo hình, tiếng 

vọng theo âm thanh, chẳng khác gì trồng dưa được dưa, gieo đậu được đậu, 

dẫu dùng oai thế bức hiếp bắt theo tà thuyết ấy, nếu không, ắt phải chết, họ 

vẫn  cứ  nghĩ  “do  trọn  hết  luân  thường  mà  chết  cũng  là  may  mắn”,  quyết 

chẳng  đến  nỗi  sợ  chết  mà  cẩu  thả  đi  theo.  Thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có 

trách nhiệm! Cái gốc để thiên hạ yên ổn hay loạn lạc chính là ở chỗ thất phu 

thất phụ có trọn được hết luân thường, trọn hết bổn phận hay không! Vì thế, 

nói:   “Cái  gốc  của  thiên  hạ  là  đất  nước,  cái  gốc  của  đất  nước  là  gia  đình. 

 Cái gốc của gia đình là cái thân”.  Cố nhiên, đây là thiên chức của hết thảy 

thất phu, thất phụ, chứ không phải chỉ nói đến người có tước vị! 

Trong sự dạy dỗ  nơi  gia đình thì sự dạy dỗ của  mẹ  là quan trọng  nhất, 

bởi tánh tình của con người phần nhiều tiếp nhận từ mẹ: Lúc còn trong thai 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 107 of 340 

thì  bẩm  thụ  khí  phận  của  mẹ,  lúc  nhỏ  quen  theo  oai  nghi  của  mẹ.  Nếu  mẹ 

hiền, chắc chắn chẳng đến nỗi sanh ra con cái không ra gì! Ví như vàng lỏng 

đúc thành món đồ, nhìn vào khuôn liền biết món đồ ấy sẽ tốt hay hư, nào đợi 

phải đổ khuôn rồi mới biết hay sao? Nhân tài nước nhà đều từ gia đình. Nếu 

ai  nấy  chú  trọng  vào  giáo  dục  gia  đình  thì  chẳng  đầy  mấy  chục  năm  hiền 

nhân  sẽ  xuất  hiện  đông  đảo.  Lòng  người  đã  chuyển,  lòng  trời  sẽ  tự  thuận, 

thời tiết  hòa thuận,  mùa  màng sung túc, dân  giàu, vật  mạnh, phong thái đại 

đồng thuở Đường Ngu ắt sẽ được thấy trong ngày nay! Do vậy, những bậc lo 

cho đời không ai chẳng đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục gia đình để 

làm căn cứ vãn hồi thế đạo, nhân tâm. 

Nhưng muốn đề xướng cần phải có trợ giúp. Bốn quyển Khuê Phạm do 

tiên  sinh  Lã  Thúc  Giản103 đời  Minh  biên  tập  vào  năm  Canh  Dần  tức  năm 

Vạn Lịch 18 (1590) đời Minh. Do vậy, được lưu truyền rộng rãi khắp nước, 

mọi  nơi  đều  khắc  bản,  ấn  hành.  Gần  đây,  sách  bị  thất  truyền,  con  người 

không  biết  đến.  Ông  Châu  Nghiệp  Cần  tìm  được  trong  tiệm  sách  cũ,  cầm 

đưa cho ông Ngụy Mai Tôn coi. Mai Tôn thấy quyển một trích lục những lời 

hay  ý  đẹp  dạy  dỗ  nữ  giới  trích  từ  Tứ  Thư,  Ngũ  Kinh  và  các  truyện  ký. 

Quyển hai, quyển ba, quyển bốn chép cặn kẽ ngôn hạnh của các hiền nữ, vợ 

hiền và  mẹ hiền. Trước mỗi chuyện có hình vẽ, sau  mỗi chuyện có lời bình 

để mắt người vừa chạm vào liền dấy lòng cảm kích, đua nhau bắt chước làm 

theo; thật đáng để  giữ  yên phương  Khôn104 hòng  giúp cho đạo bình trị, phụ 

trợ sự dạy dỗ trong gia đình, bồi đắp thêm cho oai nghi người mẹ, nên khôn 

ngăn vui thích, tán thưởng! Lý Kỳ Khanh nghe vậy, do bà vợ ông ta lúc còn 

sống đã tính  lưu truyền  những thiện  thư  hầu  giữ  yên chốn khuê các, nhưng 

chưa được toại nguyện, bèn tự đảm nhiệm in năm trăm bộ để hoàn thành chí 

nguyện  ấy,  xin  tôi  đề  tựa.  Tôi  nghĩ  cuốn  sách  này  vừa  được  in  ra,  ắt  sẽ  có 

đông  đảo  bậc  thục  nữ  anh  liệt  hưng  khởi  tấm  lòng  mong  sao  trọn  hết  phận 

mình, hoàn thành thiên chức. Trên là noi bước hai bà Phi, ba bà Thái, trong 

xử sự, luân thường hằng ngày, lo liệu, giúp đỡ, un đúc, giáo hóa, dạy dỗ, ngõ 

hầu chồng lẫn con đều thành hiền thiện hòng [cõi đời] đạt đến yên ổn tột bậc. 

Công đức ấy  há thể diễn tả được ư? Do xét đến cội nguồn như thế  liền viết 

thành lời tựa. 



103 Lã  Khôn  (1536-1618),  tự  Thúc  Giản,  biệt  hiệu  Tân  Ngô  và  Tâm  Ngô,  quê  ở  Ninh 

Lăng (nay  là huyện Ninh  Lăng, tỉnh Hà Nam), đỗ tiến sĩ  năm Vạn Lịch thứ hai (1574), 

làm quan đến chức Tả Hữu Thị Lang bộ Hình. Năm Vạn Lịch 14 (1586), do dâng sớ bày 

tỏ nỗi  lo về sự an  nguy trong thiên  hạ,  bị gian thần sàm tấu, phải cáo bệnh  xin  về hưu, 

chuyên lo dạy học. Ông là người cương trực, làm quan rất thanh liêm, không bận tâm đến 

lẽ  vinh  nhục. Thường  nói:   “Thân ta vốn không có nghèo  - giàu, quý  - hèn, được - mất, 

 vinh - nhục. Ta chỉ là ta, nên giàu sang, nghèo hèn, được - mất, vinh - nhục như gió mùa 

 Xuân,  trăng  mùa Thu, tự  đến  tự  đi,  chẳng  hề  bận  lòng!”   (trích  từ thiên  Tu  Thân  trong 

sách Thân Ngâm Ngữ do ông viết). 

104 Trong  Dịch  học,  phương  Khôn  tượng  trưng  cho  Đất,  là  quẻ  thuần  Âm  nên  thường 

dùng để ví cho nữ giới và đạo làm vợ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 108 of 340 



52. Lời tựa trình  bày  duyên  khởi của Tịnh Niệm Liên Xã  tại  trấn  Hợp 

Hưng, thành phố Phụ Ninh  

(năm Dân Quốc 24 - 1935) 





Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt trong cả một đời giáo hóa 

của đức Như  Lai, thích  hợp khắp ba căn,  hoàn toàn thâu  nhiếp trọn  vẹn  lợi 

căn  lẫn  độn  căn.  Bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  sắp  thành  Phật  chẳng  thể  vượt  ra 

ngoài pháp này được; tội nhân Ngũ Nghịch, Thập Ác sắp đọa địa ngục cũng 

có thể dự vào trong ấy.  Là con đường  tắt để chúng sanh  lìa khổ, thỏa thích 

bản hoài xuất thế của Như Lai. Vì thế, [pháp này] được vãng thánh tiền hiền, 

người người hướng về, ngàn kinh  muôn luận chốn chốn chỉ quy. Xét từ khi 

đại giáo truyền sang phương Đông, Viễn Công mở Liên Xã đầu tiên, bậc cao 

Tăng, đại Nho dự  hội  gồm  một trăm  hai  mươi ba  người. Nếu  xét trọn cuộc 

đời  Ngài,  trong  hơn  ba  mươi  năm  những  người  tham  gia  Liên  Xã  tu  Tịnh 

nghiệp được vãng sanh khi báo thân đã tận làm sao đếm xuể? Từ đấy trở đi, 

đời  nào  cũng  có  cao  nhân  hoằng  dương  truyền  bá  rộng  khắp  trong  nước, 

ngoài nước. Tri thức các tông Luật, Giáo, Thiền, Mật hoặc chuyên chú ngầm 

tu,  hoặc  còn  tán  dương  rõ  rệt,  đều  lấy  Tịnh  Độ  làm  chỗ  quy  túc,  vì  đây  là 

pháp  môn  tổng trì thành thủy thành chung để  mười phương ba đời hết thảy 

chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. 

Gần đây, thế đạo nhân tâm đắm chìm đến cùng cực, những vở tuồng xấu 

ác  như  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường,  phế  hiếu,  không  thẹn,  giành  đất, 

tranh  thành,  tàn  sát  lẫn  nhau,  mỗi  mỗi  đều  diễn  ra,  đến  nỗi  thiên  tai,  nhân 

họa  liên  tiếp  giáng  xuống,  vận  nước  nguy  ngập,  dân  không  lẽ  sống!  Người 

có lòng lo cho thế đạo đua nhau đề xướng Phật học, nêu tỏ nhân quả ba đời, 

chỉ rõ luân hồi lục đạo, chỉ ra Phật Tánh sẵn có, tu Tịnh nghiệp niệm Phật để 

mong đẩy lùi cơn sóng cuồng loạn, khôi phục phong hóa thuần phác, lập Cư 

Sĩ Lâm, Tịnh Nghiệp Xã v.v… ở các nơi để làm phương cách cứu vãn. Nếu 

không, đạo làm người gần như bị diệt mất! 

Cư  sĩ  Thí  Nguyên  Lượng  ở  Hải  Môn,  ngụ  cư105 ở  Phụ  Ninh,  khai  khẩn 

đất  hoang,  thương  người  đời  muốn  tu  Tịnh  nghiệp  nhưng  khổ  vì  không  có 

người biết pháp, rốt cuộc đi theo các thứ ngoại đạo luyện đan vận khí để cầu 

trường  sanh  và  thành  Đại  La  thần  tiên,  ăn  trộm  những  câu  nói  trong  kinh 

Phật để chứng tỏ đạo của chính  mình là Phật pháp chân truyền, như kẻ ngu 

coi mắt cá là chân châu, thật đáng thương xót! Nhưng Phật pháp mênh mông, 

chẳng tranh với người. Nếu có thể tận lực tu trì chánh pháp, chắc chắn sẽ có 

ngày  bọn  họ  nghe  biết  thanh  danh  rồi  dấy  lòng  cải  tà  theo  chánh.  Phàm 

những người tham dự Liên Xã, ắt đều phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều 



105 Nguyên văn là  “ký cư”  (sống gởi), ngụ ý ông Thí Nguyên Lượng không phải là người 

có quê quán tại Phụ Ninh, chỉ đến sinh sống lập nghiệp tại nơi đó. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 109 of 340 

lành, dùng tín nguyện chân thành trì danh hiệu Phật, quyết chí cầu sanh thế 

giới  Cực  Lạc.  Dùng  pháp  này  để  tự  hành,  lại  đem  giáo  hóa  người  khác  để 

trong là cha mẹ, anh em, vợ con, ngoài là xóm giềng, thân thích, bè bạn đều 

cùng được gội [ân] Phật giáo hóa, đều cùng tu Tịnh  nghiệp, cùng trong đời 

này được nương theo Phật từ lực vãng sanh Tây Phương, ngõ hầu chẳng phụ 

một phen thành tâm dự vào Liên Xã ngày hôm nay. 

Phải  biết:  Pháp  môn  Niệm  Phật  lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm 

Tông. Điều quan trọng của Niệm Phật là  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp 

 nối” . Muốn “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối” thì bất luận đi - đứng - 

nằm - ngồi hãy thường niệm Phật hiệu, hoặc niệm ra tiếng, hoặc niệm thầm, 

đều cần phải lắng nghe tiếng niệm Phật của chính mình. Nếu làm được như 

thế thì nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, phước cao, phàm làm bất cứ điều gì 

đều  thuận  lợi.  Đối  với  những  nghề  nghiệp  sĩ  -  nông  -  công  -  thương  chẳng 

những hoàn toàn không trở ngại gì mà còn có thể khơi mở tâm linh nơi nghề 

nghiệp của chính mình; do vì tâm không tán loạn sẽ tự chủ trong công việc. 

Như  [đối  trước]  mọi  lẽ  rối  ren,  nếu  tâm  thần  ngưng  lặng  sẽ  [giải  quyết]  dễ 

dàng; nếu tâm thần chao động sẽ gặp khó khăn. Do  vậy, những bậc  lập đại 

công, dựng đại nghiệp thuở xưa, công huân trùm bốn biển, ngôn hạnh lưu lại 

ngàn thu, đều là do học Phật đắc lực mà ra! 



53. Lời tựa cho sách Niệm Phật Khẩn Từ  





Pháp môn Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt trong 

cả  một  đời  giáo  hóa  của  đức  Như  Lai,  thích  hợp  khắp  ba  căn,  bình  đẳng 

nhiếp thọ phàm  lẫn thánh. Trên là bậc Đẳng Giác Bồ Tát chẳng thể  vượt ra 

ngoài, dưới là tội nhân Ngũ Nghịch Thập Ác cũng có thể dự vào trong số ấy. 

Dạy dỗ không phân biệt, hễ ai sanh chánh tín đều được lợi ích thật sự, hoàn 

thành  ngay  trong  đời  này.  Kẻ  trọn  đủ  Phiền  Hoặc  vẫn  dự  vào  dòng  thánh. 

Dường như biển cả dung nạp khắp trăm sông, như thái hư chứa khắp muôn 

hình tượng. Nếu Như Lai chẳng lập ra pháp này thì chúng sanh đời Mạt ai có 

thể đoạn Phiền Hoặc để liễu sanh tử, thoát Ngũ Trược, vượt khỏi tam  giới? 

Ấy là vì hết thảy pháp môn đều phải nương vào đạo lực Giới - Định - Huệ để 

đoạn  Phiền  Hoặc  tham  -  sân  -  si.  Nếu  đạt  đến  mức  có  sức  Định  Huệ  sâu, 

đoạn sạch được Phiền Hoặc thì mới có phần liễu sanh tử! Nếu chưa thể đoạn 

sạch  Phiền  Hoặc,  dẫu  cho  anh  có  đại  trí  huệ,  có  đại  biện  tài,  có  đại  thần 

thông,  biết  được  quá  khứ,  vị  lai,  muốn  đi  liền  đi,  muốn  đến  liền  đến,  vẫn 

chẳng  thể  liễu  thoát  được;  huống  chi  những  kẻ  kém  cỏi  hơn  ư?  Cậy  vào  tự 

lực để liễu sanh tử sẽ khó lắm, thật khó như lên trời vậy! 

Nếu  nương  theo  pháp  môn  Niệm  Phật,  sanh  lòng  tin  phát  nguyện  niệm 

thánh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương, bất luận xuất gia hay tại gia, sĩ, nông, 

công, thương, già, trẻ, trai, gái, sang, hèn, hiền, ngu, chỉ cần nương theo giáo 

pháp tu trì, đều có thể nương vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Hễ được 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 110 of 340 

vãng sanh thì Định - Huệ chẳng mong được mà tự được, Phiền Hoặc chẳng 

mong  đoạn  mà  tự  đoạn.  Thân  cận  Di  Đà,  thánh  chúng,  vẫy  vùng  nơi  đất 

vàng,  ao  báu.  Nương  theo  duyên  thù  thắng  ấy  để  trợ  thành  đạo  nghiệp,  để 

những người đới nghiệp vãng sanh sẽ lên thẳng [địa vị] Bất Thoái, những vị 

đã đoạn được Hoặc vãng sanh sẽ mau chứng Vô Sanh. Đấy toàn là cậy vào 

đại bi nguyện lực của A Di Đà Phật và sức tín nguyện niệm Phật của chính 

người  ấy,  cảm  ứng  đạo  giao  mà  được  lợi  ích  lớn  lao  ấy;  so  với  kẻ  chuyên 

cậy vào tự lực thì khó - dễ khác biệt vời vợi như trời với đất. 

Nhưng thường có kẻ ngu cam phận kém hèn, chẳng dám gánh vác. Cũng 

có  kẻ  học  đạo  tự  xưng  là  Đại  Thừa,  nghĩ  [pháp  này]  chẳng  xứng  để  tu  tập. 

Nếu biết kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác khi lâm chung tướng địa ngục hiện, được 

bạn  lành  dạy  Niệm  Phật,  chưa  đủ  mười  tiếng  đã  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng 

sanh  Tây  Phương  thì  kẻ  cam  phận  kém  hèn  sẽ  dấy  lòng  [tu  trì].  Kinh  Hoa 

Nghiêm là vua cả Tam Tạng, trong chỗ quy tông cuối cùng [của bộ kinh ấy], 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương,  khuyên  Thiện  Tài  và  khắp  Hoa  Tạng  hải  chúng  nhất  trí  tiến  hành 

cầu  sanh  Tây  Phương  để  mong  viên  mãn  Phật  Quả.  Sao  lại  dám  coi  pháp 

môn  này  là  Tiểu  Thừa?  Huống  chi  Thiện  Tài  đã  chứng  Đẳng  Giác,  hải  hội 

[thánh  chúng]  đều  chứng  Pháp  Thân,  các  vị  ấy  còn  cầu  sanh,  ta  là  hạng 

người nào mà [nghĩ pháp này] chẳng xứng để tu tập? Chẳng những dựng cao 

tràng kiêu mạn mà còn là hủy báng kinh Hoa Nghiêm. Muốn phô trương hư 

danh Đại Thừa, đích thân tạo cái họa báng pháp cùng cực vậy! 

Nếu kẻ ấy  một  hơi thở ra không  hít  vào được nữa, cảnh  giới  Hoa  Tạng 

thế giới chẳng thể nghĩ bàn vốn thường mong  mỏi đều biến thành cảnh khổ 

A  Tỳ  địa  ngục,  chịu  đựng  đầy  ắp  [những  hình  phạt]  để  đền  cái  lỗi  thuyết 

pháp trái nghịch kinh điển, tự lầm, lầm người. Đến khi nghiệp báo sắp mãn, 

mới  tỉnh  ngộ,  liền  phát  tâm  niệm  Phật,  liền  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh 

Tây Phương. Khổ thay! May mắn thay! Nguyện những ai học Đại Thừa đều 

dự ghé vào Hoa Tạng hải hội thì tự lợi, lợi người cũng lớn lắm. Phàm những 

ai tu  pháp  môn Niệm  Phật thì  phải chú trọng  giữ  vẹn  luân thường, trọn  hết 

bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều  lành,  thật  sự  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  khuyên  khắp  những  người 

cùng hàng cầu sanh Cực Lạc. Nếu làm được như thế thì  “vạn người tu, vạn 

 người đến” , quyết chẳng sót một ai! 

Ông  Trịnh  Bá  Thuần  ở  huyện  Bảo  Sơn  tỉnh  Vân  Nam  là  bậc  học  rộng 

ngầm  tu,  thoạt  đầu  nghiên  cứu  kinh  Dịch  để  mong  hiểu  thấu  gốc  đạo  của 

Nho giáo, tiếp đó nghiên cứu cặn kẽ nguyên ủy kinh điển luyện đan để mong 

hiểu được bí quyết chân thật của thuật bảo vệ tánh mạng. Sau đấy, lại bỏ đạo 

luyện đan để tham Thiền, biết tự lực chẳng bằng Phật lực, cuối cùng chuyên 

tu  pháp  môn  Niệm  Phật,  miệt  mài  lấy  việc “mình  lẫn  người  đều  cùng  sanh 

Tây  Phương”  làm  chí  hướng,  sự  nghiệp,  gởi  thư  xin  quy  y,  liền  được  pháp 

danh là Đức Thuần. Ấy là vì pháp môn Niệm Phật tuy nhiếp khắp các pháp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 111 of 340 

Thiền, Giáo, Luật, Mật, nhưng tu trì  nơi địa  vị phàm phu cố  nhiên phải  lấy 

thuần nhất không tạp làm gốc. Ông ta còn phát khởi đại tâm mạnh mẽ, muốn 

lợi lạc khắp những người cùng hàng, do vậy bèn soạn cuốn Niệm Phật Khẩn 

Từ để  mong trí  hay ngu đều biết rõ. Lời lẽ tuy nông cạn, gần  gũi, nhưng lý 

thật  sâu  xa,  như  cái  mốc  chỉ  lối  cho  người  đi  đường,  như  kim  chỉ  nam  cho 

người đi biển; nương theo đó mà hành sẽ có thể về đến quê cũ, lên được bờ 

kia. Do vậy, tôi bèn trình bày duyên do Tự Lực và Phật Lực ngõ hầu những 

ai thấy - nghe đều tu trì vậy. 



54. Lời tựa cho tác phẩm Kỷ Văn Đạt106 Công Bút Ký Trích Yếu (Trích 

yếu bút ký của ông Kỷ Quân) 





Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian 

bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh.  Nếu  chẳng  đề  xướng  nhân  quả  thì 

thiện chẳng có gì để khuyên, ác không có gì để phạt. Chỉ có bậc đại hiền mới 

có  thể  giữ  phận  tuân  đạo,  những  kẻ  khác  ai  có  thể  cam  lòng  chẳng  phóng 

túng  tình  ý  cho  sướng  khoái  một  đời  ư?  Do  đã  không  có  “nhân  trước,  quả 

sau” thì hễ chết đi sẽ vĩnh viễn diệt mất, Nghiêu hay Kiệt đều chết hết sạch, 

sao lại không dây tự buộc, khư khư theo lễ giữ phận để đến nỗi mọi việc đều 

chẳng được tự tại  ư?  Trong kinh sử Nho  Giáo, sự  lý nhân quả  nhiều không 

xiết kể! Tiếc rằng những nhà Nho sau này chẳng chịu suy xét sâu xa, thường 

thấy kinh Phật  nói đến  nhân quả tường tận, bèn  muốn  [ra  vẻ] khác biệt  với 

tông chỉ nhà Phật, ngược ngạo bảo những gì đức Phật đã nói đều là hư vọng, 

chẳng biết là đã trái nghịch thánh đạo, diệt thiên lý, chôn vùi cái gốc bình trị, 

hưng khởi đầu mối loạn lạc, gây nghi ngờ, lầm lạc cho người đời sau, chôn 

vùi  đạo  thể,  [những  chuyện  ấy]  đều  là  do  những  lời  lẽ  này  tạo  ra  nền  tảng 

vậy, chẳng đáng buồn ư? 

Từ khi có nhà Thanh đến nay, trong số những người bác học đa văn thì 

tiên sinh Giang Thận Tu là bậc nhất. Tiếp đó là ông Kỷ Văn Đạt, rồi đến ông 

Viên  Tử  Tài.  Họ  Giang  là  bậc  quân  tử  ẩn  dật  cùng  lý  tận  tánh,  tuy  chưa 

nghiên  cứu  Phật  học,  nhưng  đối  với  Phật  pháp  cũng  chẳng  bài  bác,  lại  còn 

tin  sâu  nhân  quả  báo  ứng.  Vì  thế,  đối  với  những  quả  báo  do  bảo  vệ  sanh 

mạng  hay sát sanh, ông đều  ghi chép  hết để  mong khơi  gợi thiện  niệm, dứt 

cơ duyên giết chóc. [Từ những điều này] có thể biết được cách suy nghĩ của 

ông ta. Viên Tử Tài thoạt đầu báng Phật, nhưng từ tuổi trung niên trở đi, do 

lịch  duyệt  ngày càng sâu,  liền sanh  lòng chân tín đối  với Phật pháp. Chỉ  vì 

cuồng vọng tự đại, lười nhác, biếng trễ, không chịu thân cận cao nhân, lắng 

lòng nghiên cứu, tuy những sự tích cảm ứng trong Phật pháp ông ta đều sao 

chép, nhưng những gì ông ta bàn luận khó thể hợp lý, thích đáng được! Ông 



106 Văn  Đạt  là  thụy  hiệu  của  Kỷ  Quân,  tên  tự  là  Kỷ  Hiểu  Lam.  Ông  Kỷ  là  người  giữ 

nhiệm  vụ  Tổng  Toản  Tu  (Tổng  Biên  Tập)  bộ  sách  đồ  sộ  Tứ  Khố  Toàn  Thư  thời  Càn 

Long. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 112 of 340 

Kỷ Văn  Đạt từ  bé đến  già dốc  lòng tin  tưởng  nhân quả, hễ được thấy  nghe 

những sự tích nhân quả nào đều ghi chép hết, trình bày cặn kẽ, sáng sủa, văn 

bút thông suốt. Do ông ta hoàn toàn chưa từng nghiên cứu Phật pháp nhưng 

cứ  thường  muốn  bàn  bạc  thông  suốt  lý  sâu  nên  có  khi  bị  mâu  thuẫn  thật 

nghĩa. 

Phật nói  “thế trí biện thông, khó thể nhập đạo” , ba ông Giang, Kỷ, Viên 

học rộng  mà  vẫn chẳng biết “Phật pháp chính  là tâm pháp  nơi chính  mình” 

để rồi chuyên tinh nghiên cứu, hòng đích thân chứng được, chẳng đáng tiếc 

quá ư? Nếu họ bỏ chút thời gian rảnh rỗi, nghiên cứu đại lược, lẽ đâu chẳng 

phát đại Bồ Đề tâm, chuyên tinh dốc sức, hoằng dương đại pháp để mong ta 

lẫn  người đều cùng  thoát khổ  luân, đều cùng thành  giác đạo,  lẽ nào chỉ  ghi 

chép sự  tích  nhân quả  để  mở ra  một con đường  hướng thiện cho  người  đời 

mà  thôi!  Nhưng  những  sao  chép  ấy  thật  sự  có  lợi  ích  lớn  lao.  Vì  thế,  cư  sĩ 

Trần  Địch  Châu  trích  lục  một  trăm  thiên  từ  bộ  Duyệt  Vi  Thảo  Đường  Bút 

Ký107,  tính  in  ra  để  phổ  biến  lưu  thông  hòng  làm  tấm  gương  xét  soi  cho 

những kẻ không biết nhân quả trong cõi đời. 

Nhân quả giống như bóng theo hình, tiếng vọng đi theo âm thanh. Chưa 

hề có hình mà không có bóng, có âm thanh mà chẳng có tiếng vọng vậy. Vì 

thế,  kinh  Thư  nói:   “Huệ  địch  cát,  tùng  nghịch  hung,  duy  ảnh  hưởng”.  

(Thuận  theo  đạo  lý  thì  tốt,  trái  nghịch  thì  xấu,  giống  như  bóng  theo  hình, 

như  tiếng  vọng  đi  theo  âm  thanh  vậy).  Những  kẻ  bàn  chuyện  cao  xa,  cho 

nhân quả là hư huyễn, khác gì chấp rằng “mẹ quyết chẳng thể sanh được con, 

con quyết chẳng phải do mẹ sanh ra” ư? Trong đời nếu có kẻ như vậy, ắt bị 

người ta coi là điên khùng! Rất lạ là nhà Nho đọc sách thánh hiền, chẳng lấy 

ngôn  luận của thánh  hiền  làm chuẩn, chẳng  lấy sự thật  xưa  nay  làm chuẩn, 

cứ lấy sự thiên chấp, cái nhìn lầm lạc của chính mình làm chuẩn! Một người 

xướng, mọi người hùa theo, kẻ mù dẫn lũ đui kéo nhau vào lửa, đến nỗi thế 

đạo  nhân  tâm  ngày  một  đi  xuống,  đến  nỗi  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường, 

phế  hiếu,  không  hổ  thẹn,  giành  đất,  tranh  thành,  tàn  sát  lẫn  nhau  mà  vẫn 

nhơn nhơn tự đắc, cho là ta chú trọng quay về đại đạo, chẳng bắt chước bọn 



107 Duyệt Vi Thảo Đường chính  là tên gọi  một tòa biệt thự của Kỷ Quân tại Bắc Kinh. 

Duyệt Vi Thảo Đường Bút Ký là một tác phẩm mang tính tổng hợp những chuyện truyền 

kỳ thời ấy. Ông Kỷ đã biên soạn tác phẩm này từ năm Càn Long 54 (1789) đến năm Gia 

Khánh thứ 3 (1798). Ngoài những chuyện  về nhân quả báo  ứng, khuyến thiện trừng ác, 

còn có những chuyện hồ ly, thần tiên v.v… và cả những chuyện lạ lùng do chính tác giả 

đích thân chứng kiến. Xuyên qua  những  câu chuyện ấy, tác giả dí dỏm đả kích thói  hư 

ngụy giả nhân giả nghĩa của bọn Tống Nho, thói mê tín của người đương thời cũng như 

kín đáo đả kích pháp luật hà khắc dưới đời Càn Long. Tác phẩm này khá đồ sộ, gồm 24 

quyển, có tất cả 1.208 câu chuyện, 40 vạn chữ, và đã được Sun Haichen dịch sang tiếng 

Anh với nhan đề  “Fantastic Tales by Ji Xiaolan”  (Kỷ Hiểu Lam Kỳ Quái Cố Sự Tuyển 

Tập) do nhà xuất bản New World Press ấn hành. Bollati Boringhieri cũng đã dịch bộ sách 

này  sang  tiếng  Ý  với  nhan  đề   “Note  scritte  nello  studio  Yuewei”   và  cho  ấn  hành  tại 

Torino (Turin). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 113 of 340 

hủ bại đời trước cứ luôn luôn câu nệ, trói buộc, khiến cho con người suốt đời 

chẳng  thể  tùy  ý  làm  được  gì,  [nay]  ai  nấy  đều  được  tự  tại!  Từ  nay  trở  đi 

chúng ta cùng được hưởng hạnh phúc, tự do, nghĩ đến điều gì đều làm được 

cả! Cõi đời may sao có bọn ta cải cách, con người may sao được sống cùng 

thời  bọn  ta!  Tà  thuyết  như  vậy  đều  do  những  kẻ  bài  xích  nhân  quả  ươm 

thành! 

Nếu như lý nhân quả được nhà nhà khuyên dạy, giảng giải, cha mẹ dùng 

đó để dạy con cái, sư trưởng dùng đó để giáo huấn học trò thì có ai chịu diệt 

lý, rối luân thường, hiện dáng vẻ xấu xí trước gương sáng nữa ư? Chỉ vì bậc 

đại Nho trong cõi đời thường hay bài xích, kẻ tiểu Nho dẫu biết là sai mười 

mươi đi  nữa, cũng chỉ đành  người ta  nói sao ta cũng ừ  vậy, để khỏi bị  mọi 

người chõ miệng chê bai, khích bác! Nơi trường học đã như vậy thì trong gia 

đình càng không có lý do gì để bàn đến. Rốt cuộc đến nỗi những kẻ theo tân 

học  hoàn  toàn  vứt  bỏ  nhân  luân,  diệt  thiên  lý,  muốn  cho  [con  người]  hoàn 

toàn  chẳng  khác  gì  cầm  thú!  Mối  họa  ấy  chẳng  quy  vào  những  kẻ  bài  xích 

nhân quả thì còn quy vào ai đây? Lành thay lời nói của tiên sinh Châu An Sĩ: 

 “Người người đều biết nhân quả, đấy là đạo để bình trị lớn lao; ai ai cũng 

 chẳng  biết  nhân  quả,  đấy  là  con  đường  đưa  đến  đại  loạn” .  Tôi  thường 

thương cõi đời rối ren, nhưng không sức cứu vãn, do lời thỉnh của Trần cư sĩ 

bèn trình bày đại lược cội nguồn lợi - hại như thế đó. 



55.  Lời  tựa  lưu  thông  sách  Lịch  Triều  Danh  Họa  Quán  Âm  Thánh 

Tượng Kha La Bản Ấn  

(năm Dân Quốc 27 - 1938)  







Quán Thế Âm Bồ Tát thành Phật đã lâu trong vô lượng kiếp trước, hiệu 

là Chánh Pháp Minh, an trụ trong Tịch Quang Tịnh Độ, thường hưởng pháp 

lạc chân thường, nhưng do Bi tâm vô tận, Từ thệ chẳng cùng, lòng cứu khổ 

ân cần, niệm độ sanh tha thiết, nên lại chẳng lìa Tịch Quang, hiện hình trong 

chín giới. Trong các cõi Phật nhiều như số vi trần trong  mười phương, hiện 

khắp  các  sắc  thân,  tầm  thanh  cứu  khổ;  nhưng  đối  với  thế  giới  Sa  Bà,  càng 

thương  xót  sâu  đậm  hơn.  Có  những  kẻ  nào  thiện  căn  chưa  gieo,  chưa  chín 

muồi,  chưa  độ  thoát,  liền  dạy  họ  gieo,  khiến  cho  chín  muồi,  khiến  cho  độ 

thoát, nên dùng  thân  nào để độ được, bèn  hiện thân ấy thuyết pháp. Những 

thân đã hiện, những pháp Ngài đã nói mỗi mỗi tùy thuận cơ nghi, trọn chẳng 

nhất  định,  nhưng  hiện  tiền  được  lìa  mọi  khổ,  tương  lai  thường  hưởng  chân 

lạc thì đều giống hệt. Nhiều năm gần đây, thế đạo nhân tâm càng ngày càng 

đi  xuống,  giành  đất,  tranh  thành,  tàn  sát  lẫn  nhau,  nhân  họa  đã  khốc  liệt, 

thiên tai lại xảy đến, lũ lụt, hạn hán, sâu rầy, ôn dịch cùng lúc giáng xuống. 

Những  tai  họa  ấy  đều  do  những  ác  nghiệp  của  mọi  người  trong  đời  trước 

hoặc đời này chiêu cảm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 114 of 340 

Nhưng  tâm  đã  tạo  được  nghiệp  thì  tâm  sẽ  chuyển  được  nghiệp.  Đang 

trong  lúc  thiên  tai  nhân  họa  đồng  thời  xảy  ra  này,  nếu  có  thể  phát  tâm  chí 

thành, niệm thánh hiệu  “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” , thệ nguyện từ nay 

trở  đi  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành thì chắc chắn sẽ được Ngài rủ 

lòng từ che chở, gặp dữ hóa lành, trong các hoạn nạn chẳng bị nguy hiểm, ấy 

là  dùng  biệt  nghiệp  niệm  thánh  hiệu  Bồ  Tát  trong  hiện  tại  để  chuyển  cộng 

nghiệp108 đã tạo trong  đời trước  hoặc đời  này. Vì thế thường được tốt  lành. 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  coi  hết  thảy  chúng  sanh  trong  lục  đạo  như  con  ruột, 

thường  muốn  cho  họ  được  lìa  khổ  hưởng  vui.  Hiềm  rằng  chúng  sanh  mê 

muội  chẳng  sanh  lòng  tin  tưởng,  đến  nỗi  uổng  phí  Từ  tâm,  chẳng  thể  được 

lợi  ích.  Ví  như  mặt  trời  rạng  rỡ  giữa  trời  chiếu  khắp  muôn  phương,  kẻ  đội 

chậu dù có đứng ngay dưới đó cũng chẳng được chiếu. Lỗi do đội chậu, chứ 

mặt trời đâu có lỗi! 

Gần đây sát kiếp ngập tràn, nhân dân tử vong, lưu lạc, tan tác, khổ chẳng 

nói  nổi!  Cư  sĩ  Phí  Huệ  Mậu  ở  Nam  Thông  muốn  bày  cách  cứu  vãn  từ  lâu, 

nên đặc biệt sưu tầm những thánh tượng Quán Thế Âm do những nhà danh 

họa  thuộc  năm  triều  Đường,  Tống,  Nguyên,  Minh,  Thanh  đã  vẽ,  được  một 

trăm bốn mươi hai bức, dùng loại giấy Tuyên109 tốt nhất, in theo lối Kha La 

Bản110 một ngàn bộ, ngõ hầu người thấy nghe đều cùng sanh chánh tín, cùng 



108 Biệt Nghiệp (Āvenika-karma) còn gọi là Bất Cộng nghiệp là những người thiện ác do 

mỗi  cá  nhân  chiêu  cảm,  còn  Cộng  Nghiệp  (Venika-karma)  những  nghiệp  do  mình  lẫn 

người đều phải gánh chịu. Nói cách khác, Cộng Nghiệp là những nghiệp chung mà một 

tập thể, một đoàn thể, một thành phố, một quốc gia, một dân tộc, nói rộng ra là cả thế giới 

phải  gánh  chịu,  do  trong  đời  trước  đã  gây  tạo  những  nghiệp  giống  nhau  nên  nay  sanh 

cùng  một  chỗ,  gánh  chịu  những  quả  báo  do  nghiệp  thiện  hay  ác  đời  trước  kết  thành. 

Nhưng trong đó, mỗi cá nhân do nghiệp riêng của chính mình mà cảm thụ sắc thân, thọ 

mạng, tướng mạo, tài sản, tài năng, bệnh tật, tai ương v.v… khác biệt. Đấy chính là Biệt 

Nghiệp. 

109 Tuyên chỉ (giấy Tuyên) là một loại giấy nổi tiếng chuyên dùng trong hội họa cổ của 

Trung Quốc. Đây là một sản phẩm đặc thù của huyện Kính tỉnh An Huy, có những tính 

chất rất quý như không giòn gẫy khi để lâu ngày, giữ được màu sắc không phai, và không 

dễ bị hoen ố bởi thời tiết. Đến thời Tống, các xứ Huy Châu, Trì Châu, Tuyên Châu v.v… 

đều chế được loại giấy này. Do trong thời ấy, những vùng này đều thuộc về Tuyên Châu 

Phủ  nên  loại  giấy  này  được  gọi  chung  là  Tuyên  Chỉ  (giấy  Tuyên).  Giấy  này  được  chế 

bằng vỏ cây Thanh Đàn, pha lẫn với loại cỏ có tên là Thủy Đạo. Từ đời Tống - Nguyên 

trở đi, bột giấy còn được pha thêm các loại gỗ dó, dâu, tre, hay đay để tạo thành các loại 

giấy Tuyên khác nhau nhằm tạo hiệu quả sống động cao nhất cho tranh vẽ. 

110 Kha La Bản là phiên âm của chữ Collotype, là một lối in tranh rất thịnh hành trước khi 

có  kỹ  thuật  in  Offset  Lithography.  Cách  in  này  cho  ra  những  bản  in  đẹp  và  tinh  xảo 

không kém những bản in được khắc trực tiếp trên bản kim loại. Để in, người ta phải chế 

tác bản in bằng thủy tinh hay kim loại, phủ lên tấm kính một lớp gelatine để khô, rồi phủ 

lên một lớp mực bằng chất gelatine có pha muối Chrome. Sau đó đem rửa qua bằng nước 

lạnh ở nhiệt độ 16°C. Bản in sửa soạn xong, được dùng làm âm bản chụp tranh vẽ muốn 

in. Sau khi chụp xong, lại đem rửa bằng nước lạnh rồi để khô trong chỗ mát khoảng 24 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 115 of 340 

niệm  thánh  hiệu,  cùng  tiêu  trừ  ác  nghiệp  trong  đời  trước  và  đời  này,  cùng 

gieo thiện căn Bồ Đề. 

Phải biết: Bồ Tát vô tâm, lấy tâm của chúng sanh làm tâm, Bồ Tát không 

cảnh,  lấy  cảnh  của  chúng  sanh  làm  cảnh,  vì  thế  hễ  cảm  liền  thông,  chẳng 

phải  suy  nghĩ  để  ứng.  Ấy  là  vì  bản  thể  của  tâm  chúng  sanh  và  bản  thể  của 

tâm  Bồ  Tát  tương  thông  khít  khao,  do  chúng  sanh  trái  giác  hiệp  trần  nên 

thành ra hiện tượng “tuy thông mà chẳng thông”. Nếu chúng sanh một niệm 

sanh lòng tin, kiền thành trì thánh hiệu, trái trần hiệp giác, bỏ mê về với ngộ, 

sẽ  lại  biến  thành  hiện  tượng  “chẳng  thông  mà  thông”.  Vì  thế,  hễ  gặp  phải 

hiểm  nạn  cực  lớn,  vừa  niệm  liền  được  cảm  ứng.  Lại  nữa,  Bồ  Tát  hiện  thân 

chẳng  chuyên  hiện  thân  hữu  tình.  Ngay  như  núi,  sông,  cây  cối,  cầu,  bến, 

thuyền,  bè,  lầu,  đài,  nhà  cửa,  tường,  vách,  thôn,  xóm  cũng  đều  tùy  cơ  mà 

hiện,  ắt  đều  khiến  cho  kẻ  đã  lâm  vào  tuyệt  địa  lại  gặp  đường  thông,  không 

chỗ  trốn  tránh  lại  được  nơi  che  đậy  lớn  lao.  Đủ  mọi  loại  cứu  vớt,  che  chở, 

khó thể tuyên nói trọn! 

Hãy nên đọc Quán Âm Bổn Tích Tụng, Quán Âm Linh Cảm Lục, Quán 

Âm  Từ  Lâm  Tập  sẽ  biết  được  đại  lược.  Đang  trong  lúc  thiên  tai,  nhân  họa 

liên tiếp giáng xuống này, nếu chẳng sửa ác tu lành, thường niệm thánh hiệu 

Quán Âm để được nương cậy thì muốn được yên vui sẽ là chuyện khó khăn 

nhất  trong  mọi  điều  khó!  Dẫu  hoàn  toàn  chẳng  có  tai  nạn  gì,  cũng  nên 

thường niệm, ngõ hầu sống sẽ hưởng Ngũ Phước, dự vào địa vị Thánh Hiền 

cao  cả,  thác  sẽ  lên  chín  phẩm,  triệt  chứng  tâm  Đại  Giác.  Người  làm  được 

như  thế  thì  mới  an  ủi  được  tâm  Bồ  Tát  cứu  khổ.  Do  Bồ  Tát  phổ  thí  vô  úy 

(ban cho khắp tất cả mọi loài sự không sợ hãi)  nên [chúng sanh được] viên 

mãn Bồ Đề rồi thì tâm đại từ bi thí vô úy [của Bồ Tát] mới thôi! Kinh Pháp 

Hoa  dạy:   “Nếu  có  chúng  sanh  nhiều  dâm  dục,  nóng  giận,  ngu  si,  thường 

 niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  được  lìa  dục,  lìa  sân,  lìa  si”.  

Nguyện người thấy nghe đều thường niệm! 



56. Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Trưng Tín Lục của chùa Pháp Vân  

(năm Dân Quốc 21 - 1932)  





Xem  khắp  cổ  kim,  thời  bình  trị  thì  ít,  thời  loạn  lạc  lại  nhiều.  Dẫu  cho 

thịnh trị thì bất quá chỉ được một trăm mấy chục năm mà thôi. Nguyên do vì 

đâu? Ấy là do cái nghiệp đời trước sát sanh ăn thịt kết thành và do cái tâm tự 

tư tự lợi trong đời này mà ra! Kết quả của sát nghiệp chỉ có ăn thịt là dữ dội 

nhất. Cả một đời người chẳng biết ăn thịt mấy trăm ngàn vạn sanh mạng, chỉ 

mong thỏa thích bụng miệng ta, bất kể nỗi thống khổ của chúng! Tuy là cậy 

mạnh  nuốt  yếu  mặc  sức  ta  làm,  nhưng  chất  độc  oán  hận  kết  lại  trong  tám 



tiếng đồng hồ. Khi in, giấy in loại tốt và mịn được trải trên bản in nói trên rồi ép cho chất 

bột màu từ bản in dính vào giấy in. Do vậy, cách in này rất tốn công và mắc tiền, nhưng 

đẹp và sắc sảo hơn in theo lối thạch bản rất nhiều. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 116 of 340 

thức điền, đời đời kiếp kiếp giết chóc lẫn nhau, chẳng nhổ bỏ cái gốc ấy, khó 

chuyển được sát kiếp! Huống chi kẻ có trí thức nhưng chẳng biết thật sự thật 

lý “nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo”, bèn coi chuyện “tự lập, lập người, tự 

đạt,  làm  cho  người  khác  đạt”  là  viễn  vông,  sai  lầm,  chỉ  muốn  đoạt  hết  của 

cải người khác về tay ta. Do vậy, tranh thành, giành đất, dẫu giết người ngập 

thành, ngập đồng vẫn chẳng đoái hoài. Ý họ muốn mở rộng cương thổ của ta, 

tăng  lớn  thế  lực  của  ta,  để  con  cháu  ta  hưởng  phước  vĩnh  viễn!  Chẳng  biết 

trời đất lấy hiếu sanh làm đức, đã sống trong khoảng trời đất hiếu sanh ghét 

giết, sao lại khiến cho con cháu hưởng cái phước nghịch trời trái lý đạt được 

bởi  sự  giết  người  vô  lượng  ấy?  Chính  họ  khi  một  hơi  thở  ra  không  hít  vào 

được nữa, sẽ vĩnh viễn đọa trong tam đồ ác đạo, sao lại đáng thương như vậy? 

Con cháu nếu chẳng phải là những người bị ta chiếm đoạt [tài sản trong đời 

trước nay] đến [sanh vào nhà ta] thì sẽ tuyệt diệt đến hết sạch, trọn chẳng sót 

một ai! 



Thanh  Lương  Sơn  Chí  chép:  Vào  đời  Tùy,  Triệu  Lương  Tướng  ở  Đại 

Châu  giàu  nứt  đố  đổ  vách,  có  hai  đứa  con,  trưởng  tên  là  Mạnh,  thứ  tên  là 

Doanh.  Doanh  mạnh  mẽ,  Mạnh  yếu  đuối.  Lúc  sắp  mất,  Lương  Tướng  chia 

tài sản ra làm hai phần, Mạnh được phần hơn. Đến khi Lương Tướng mất rồi, 

Doanh  cướp  đoạt  sạch,  chỉ  để  lại  cho  Mạnh  một  rẻo  vườn,  nhà.  Mạnh  làm 

thuê kiếm sống. Sau đó, Doanh chết đi làm con của Mạnh tên là Hoàn. Mạnh 

chết  đi,  đầu  thai  làm  cháu  của  Doanh  tên  là  Tiên.  Hoàn  lớn  lên  làm  đầy  tớ 

cho  Tiên,  lòng  hận  Doanh  cướp  đoạt  sản  nghiệp.  Đúng  dịp  Tiên  muốn  đi 

triều  bái  Ngũ  Đài  sai  Hoàn  theo  hầu.  Vào  trong  núi,  đến  chỗ  đồng  trống 

không người, [Hoàn] rút dao nói: “Ông nội mày đoạt gia nghiệp của tao, tao 

sẽ  giết  mày!”  Tiên  chạy  lẹ,  Hoàn  đuổi  theo.  Tiên  chạy  vào  một  am  tranh, 

một  vị  lão  tăng  ngăn  họ  lại,  trao  cho  mỗi  người  một  chén  trà  thuốc.  Uống 

xong, như mộng vừa tỉnh, biết rõ chuyện trước kia, cảm thấy hổ thẹn đau xót. 

Lão tăng nói: “Doanh là tiền thân của Hoàn, cướp đoạt sản nghiệp của người 

khác  chính  là  tự  vứt  bỏ  sản  nghiệp  của  chính  mình.  Tiên  là  Mạnh  đầu  thai 

trở  lại để hưởng sản  nghiệp trước kia.  Lời cha  vẫn còn đó!”  Hai  người bèn 

xuất gia tu đạo tại Ngũ Đài. Hai người này đời trước có thiện căn nên được 

Bồ Tát điểm hóa, được kết quả như thế đó. Nay [người đời] coi giết người là 

vui, quả báo về sau sẽ khó lòng tưởng tượng được! 

Năm Dân Quốc 11 (1922), các vị thiện sĩ Phùng Mộng  Hoa, Ngụy Mai 

Tôn,  Vương  Ấu  Nông  v.v…  do  thấy  sát  kiếp  tràn  lan,  nghĩ  cách  cứu  vãn, 

bèn tậu đất bên sông Tam Xoa, lập chùa Pháp Vân làm đạo tràng niệm Phật 

phóng  sanh.  Đến  năm  Dân  Quốc  12  (1923),  đào  chín  cái  ao  sâu  để  phóng 

sanh  theo  từng  loài.  Năm  Dân  Quốc  13  (1924)  liền  bắt  đầu  lo  phóng  sanh, 

hoặc  chính  mình  mua  về  thả,  hoặc  có  thiện  sĩ  mua  đến  thả.  Tám  năm  qua, 

[số lượng  loài  vật] do chính  hội ấy  mua về phóng sanh tính ra tổng cộng  là 

ba  trăm  sáu  mươi,  bảy  mươi  gánh,  tiền  chi  phí  tổng  cộng  là  bốn  ngàn  sáu 

trăm  mấy chục đồng, đều do các thiện sĩ  nối tiếp  nhau thực  hiện. Nay đem 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 117 of 340 

[số lượng] những con vật được thả và khoản tiền chi dụng trong tám năm lập 

thành  báo  cáo,  ngõ  hầu  ai  nấy  đều  biết  rõ.  Suốt  chín  năm  nay,  vị  thường 

sống  ở  nơi  ấy  chịu  đựng  nhọc  nhằn,  chẳng  nề  gian  khổ,  chính  là  Hòa 

Thượng Tâm Tịnh. Những người khác tuy cũng tận lực duy trì, nhưng chưa 

ai chuyên dốc sức vào đấy bằng sư Tâm Tịnh. 

Xét ra, hành động phóng sanh vốn nhằm phát khởi cái tâm kiêng giết ăn 

chay  của  những  người  cùng  hàng.  Nếu  có  thể  kiêng  giết,  ăn  chay  thì  sát 

nghiệp chẳng tạo, sát báo sẽ tự dứt. Đối với những nghiệp đã tạo từ trước thì 

dùng  sự  kiệt  lực  tu  thiện,  chí  thành  niệm  Phật  để  tiêu  diệt.  Phải  biết:  Chùa 

Pháp  Vân  phóng  sanh  quả  thật  đã  đi  tiên  phong  dẫn  đường  cho  hết  thảy 

những người cùng hàng kiêng giết ăn chay vậy. Người có tâm do nghe được 

chuyện  ấy  sẽ  dấy  lòng,  cùng  sanh  tâm  từ  bi,  rộng  lòng  trắc  ẩn,  cùng  hành 

đạo nhân từ với người khác, yêu thương loài vật, sẽ thấy lòng người chuyển 

biến,  quyến  thuộc  trời  thường  giáng  xuống,  mưa  nắng  đúng  thời,  ngũ  cốc 

sung  túc,  lễ  nghĩa,  nhân  nhượng  hưng  thịnh,  chiến  tranh  tiêu  diệt,  trong 

ngoài  hiệp  hòa, thiên  hạ thái bình. Đấy chính  là điều các vị  như ông Phùng 

vốn dốc chí qua việc tạo dựng chùa Pháp Vân, đề xướng phóng sanh vậy. 



57. Lời tựa cho bài Ca Tụng Kinh Vô Lượng Thọ  

(năm Dân Quốc 25 -1936)  







Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài,  toàn  thể  sự  chính  là  lý, 

toàn thể tu chính là tánh, hạnh cực bình thường, lợi ích cực thù thắng. Ấy là 

vì  dùng  Quả  Địa  Giác  làm  Nhân  Địa  Tâm,  nên  được  nhân  trùm  biển  quả, 

quả  tột  nguồn  nhân.  Hết  thảy  pháp  môn  không  gì  chẳng  lưu  xuất  từ  pháp 

giới  này,  hết  thảy  hạnh  môn  không  môn  nào  chẳng  trở  về  pháp  giới  này. 

Thích  hợp  khắp  ba  căn,  gồm  thâu  trọn  vẹn  lợi  căn  lẫn  độn  căn.  Đẳng  Giác 

Bồ Tát chẳng thể vượt ra ngoài được, tội nhân Ngũ Nghịch Thập Ác cũng có 

thể  dự  vào  trong  ấy.  Thống  nhiếp  các  tông  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  xuyên 

suốt các  giáo  Quyền, Thật, Đốn,  Tiệm.  Trong cả  một đời  giáo  hóa của đức 

Phật,  riêng  một  pháp  môn  này  là  đặc  biệt.  Chớ  nên  dùng  giáo  nghĩa  theo 

đường lối thông thường để phân định nhân quả tu chứng của pháp này. 

Xưa nay có nhiều kẻ thâm nhập kinh tạng, triệt ngộ tự tâm, nhưng chẳng 

sanh lòng tin tưởng đối với pháp môn này vì chấp chặt vào giáo nghĩa “cậy 

vào tự lực” của đường lối thông thường để luận định nhân quả đặc biệt “cậy 

vào Phật  lực”  mà  nên  nỗi! Nếu biết  nghĩa  này thì  tấm  lòng tin tưởng, tu trì 

ngay đến cả đức Phật cũng chẳng thể ngăn trở được, vì pháp môn này chính 

là  pháp  môn  tổng  trì  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết 

thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ chúng  sanh.  Bởi  thế,  [pháp 

này] được chín giới cùng quay về, mười phương cùng khen ngợi, ngàn kinh 

cùng xiển dương, muôn luận đều tuyên nói. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 118 of 340 

Xét  đến  chỗ  phát  khởi  pháp  này  thì  quả  thật  từ  cuối  hội  Hoa  Nghiêm, 

Thiện  Tài  tham  học  khắp  các  tri  thức,  đến  chỗ  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  được  oai 

thần của đức Phổ  Hiền  gia bị, sở chứng  bằng  với  Phổ  Hiền,  ngang  với chư 

Phật, trở thành Đẳng Giác Bồ Tát. Phổ Hiền bèn xưng tán công đức Như Lai 

thù  thắng  nhiệm  mầu,  khuyến  tấn  Thiện  Tài  và  Hoa  Tạng  hải  chúng  đều 

cùng dùng công đức của  mười đại  nguyện vương hồi  hướng vãng sanh Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để  mong  viên  mãn  Phật  Quả.  Do  Hoa  Tạng  hải 

chúng  đều  là  các  Pháp  Thân  đại  sĩ  thuộc  bốn  mươi  mốt  địa  vị:  Thập  Trụ, 

Thập Hạnh, Thập  Hồi  Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác. [Do các vị ấy] đi trọn 

khắp  các  cõi  Phật  số  nhiều  như  vi  trần,  nên  thệ  nguyện  Di  Đà,  cảnh  duyên 

Cực Lạc, nhân quả vãng sanh, mỗi mỗi đều hiểu rõ, không cần phải nói nữa. 

Nhưng  trong  hội  Hoa  Nghiêm,  trọn  chẳng  có  ai  là  phàm  phu  Nhị  Thừa  và 

Quyền Vị Bồ Tát111; do vậy, tuy hoằng dương lớn lao pháp này, nhưng phàm 

phu, tiểu căn không cách chi vâng nhận được! 

Đến  hội  Phương  Đẳng,  đức  Phật  vì  khắp  hết  thảy  trời,  người,  phàm, 

thánh, nói kinh Vô Lượng Thọ, chỉ rõ nhân hạnh quả đức xưa kia của Phật A 

Di  Đà,  cảnh  duyên  Cực  Lạc  đủ  mọi  thứ  thù  thắng,  nhiệm  mầu,  nhân  quả, 

phẩm vị tu chứng của hành nhân. Kinh này chính là chỗ quy tông cuối cùng 

của  kinh  Hoa  Nghiêm  vậy.  Tuy  được  nói  trong  thời  Phương  Đẳng,  nhưng 

giáo  nghĩa  quả  thật  thuộc  thời  Hoa  Nghiêm.  Hoa  Nghiêm  chỉ  hạn  cuộc  nơi 

Pháp Thân đại sĩ,  nhưng kinh  này  nhiếp trọn khắp thánh - phàm  trong chín 

giới. Dẫu dùng thời Hoa Nghiêm để luận thì kinh này vẫn là đặc biệt, huống 

là các thời khác ư? Nếu đức Như Lai chẳng mở ra pháp này, chúng sanh đời 

Mạt không một ai có thể liễu sanh tử! Do lòng đại từ, đức Phật rất sợ chúng 

sanh  chẳng  thuận  tiện  thọ  trì  được,  bèn  lại  nói  kinh  A  Di  Đà,  ngõ  hầu  họ 

thường đọc tụng hằng ngày. Lại nói kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật để y báo, 

chánh  báo  trang  nghiêm  cõi  Tây  Phương  thường  hiện  hữu  trong  tâm  mục 

của các hành nhân. 

Ba kinh này tuy kinh văn tuy rộng - lược khác nhau, nhưng lý chẳng hề 

khác  biệt.  Người  học  đời  Mạt  Pháp  nếu  trí  lực  sung  mãn,  chẳng  ngại  gì  tu 

trọn vạn hạnh, hồi hướng vãng sanh. Nếu không, đương nhiên nên chuyên tu 

Tịnh  nghiệp,  để  mong  nương  vào  Phật  từ  lực  vượt  ngang  ra  khỏi  tam  giới, 

lên thẳng chín phẩm sen. Kinh Vô Lượng Thọ có rất nhiều bản chú giải cổ, 

gần như đều bị thất lạc hết, còn sót lại chẳng được mấy! Đại sư Đạo Truyền 

đọc  tụng  kinh  này,  cảm  niệm  sâu  xa  ơn  Phật,  soạn  bài  tụng  để  tán  dương. 

Tuy chưa thể nêu tỏ, giãi bày trọn vẹn ý nghĩa kinh và tâm Phật, nhưng cũng 



111 Quyền Vị  Bồ Tát là  những  vị Bồ Tát chứng  ngộ giáo pháp thuộc Quyền Đại Thừa. 

Gọi  là  Quyền  Đại  Thừa  (hay  Đại  Thừa  Quyền  Giáo,  hoặc  Quyền  Giáo  Đại  Thừa)  vì 

những giáo pháp ấy do phương tiện quyền xảo (quyền biến, khéo léo) của chư Phật lập ra 

nhằm tùy thuận căn cơ, hòng khơi gợi, dẫn dắt căn cơ từ Tiểu Thừa hướng về Đại Thừa, 

chứ  chưa  phải  là  giáo  pháp  Đại  Thừa  thật  sự  (Thật  Đại  Thừa),  hoặc  chưa  phải  là  giáo 

pháp Nhất Thừa tối hậu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 119 of 340 

có thể phụ trợ tín nguyện cho bọn ta là hạng không có sức đoạn Hoặc chứng 

Chân, khiến cho hùng tâm kiên quyết vãng sanh được mạnh mẽ. Vì thế, cho 

ấn hành lưu thông vậy. 



58. Lời tựa cho bài ký “Địa Tạng Bồ Tát cứu mẹ trong kiếp xưa” 

(năm Dân Quốc 17 - 1928) 





Tâm chúng sanh  và tâm Phật chẳng  hai.  Kẻ chẳng thể  làm Phật thường 


làm  chúng  sanh  là  vì  chính  họ  không  có  huệ  lực,  chẳng  thể  giác  ngộ,  lại 

không được thiện tri  thức chỉ dạy. Do  vậy, dùng diệu  tâm sẵn có  Phật tánh 

để làm căn bản khởi Hoặc tạo nghiệp, đến nỗi trải vô lượng kiếp luân hồi lục 

đạo, trọn chẳng có thuở thoát ra, chẳng đáng buồn ư? Vì thế, đức Thế Tôn ta 

lúc mới thành Chánh Giác, lên cung trời Đao Lợi, vì mẹ thuyết pháp, muốn 

khiến cho hết thảy chúng sanh đều mong báo ân cha mẹ, liền đặc biệt nêu rõ 

chuyện Địa Tạng Bồ Tát trong kiếp xưa do cứu mẹ nên rộng phát thệ nguyện 

Bồ Đề làm thuyền bè vượt biển khổ cho chúng sanh đời vị lai. Trọn bộ kinh 

văn lý sự rõ ràng, tường tận, văn từ thoáng đạt, rõ rệt. Hai chuyện ngài Địa 

Tạng cứu mẹ trong ấy càng cho thấy rõ những nghĩa lý  “tâm này làm Phật, 

 tâm này là Phật. Tâm này làm chúng sanh, tâm này là chúng sanh”  và  “tâm 

 tạo  được  nghiệp  thì  tâm  chuyển  được  nghiệp.  Tâm  chẳng  thể  chuyển  được 

 nghiệp thì nghiệp sẽ trói buộc tâm”.  Thật có thể nói là người dẫn đường nơi 

nẻo hiểm, là đuốc huệ nơi ngõ tối, là kho báu cho kẻ nghèo thiếu, là thóc gạo 

trong năm đói kém, khiến cho hết thảy chúng sanh mê muội mau được giác 

ngộ,  hết  thảy  những  đứa  con  hiếu  thuận  có  được  sư  thừa.  Lợi  ích  của  kinh 

chẳng thể tuyên nói được! 

Từ  khi  đức  Phật  nói  kinh  này  xong,  phàm  tại  Tây  Thiên,  Đông  Độ, 

những người đọc kinh này tâm được hưng khởi kể sao cho xiết! Cư sĩ Phụng 

Trì xót mình chưa thể hiếu dưỡng với mẹ, truy niệm ân đức, ôm hận suốt đời, 

nguyện  khắp  những  kẻ  làm  con  trong  thế  gian  tùy  thời,  tùy  sự  để  trọn  đạo 

hiếu, nghĩ đến ân sâu cù lao, ắt sẽ làm sao cho cha mẹ ta được rốt ráo yên ổn 

nơi bảo sở mới thôi! Do vậy, dùng tâm chí thành niệm thánh hiệu Phật, kiêm 

dùng lòng cung kính giữ vẹn luân thường, tận hết thiên chức của chính mình, 

đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  dùng  công  đức  ấy  để  giúp 

cho  cha  mẹ  ta  được  lợi  ích,  quyết  mong  sao  cha  mẹ  còn  sống  thì  nghiệp 

chướng tiêu trừ, thiện căn tăng trưởng, phước thọ tăng cao, trí huệ mở mang, 

khi khuất núi thì thần thức siêu thăng cõi tịnh, nghiệp trả lại trần lao, chứng 

Vô Sanh Nhẫn, lên địa vị Bất Thoái. Lại phải biết: Hết thảy chúng sanh đều 

là cha mẹ quá khứ, là chư Phật vị lai, hãy nên dùng tâm Đại Bồ Đề tùy thuận 

cơ nghi vì họ tuyên nói và cứu vớt, ngõ hầu trên khế hợp tâm Phật, dưới phù 

hợp nguyện của chính mình. Gió Từ vừa dấy, sát nghiệp liền tiêu, sẽ thấy lễ 

nghĩa, nhân nhượng hưng thịnh, can qua dứt bặt vĩnh viễn, phong tục tốt đẹp, 

thiên hạ hòa bình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 120 of 340 

 

59.  Lời  tựa  cho  nghi  thức  niệm  tụng  của  đạo  tràng  chuyên  tu  Tịnh  Độ 

Linh Nham Sơn Tự  

(năm Dân Quốc 27 - 1938) 





Nghe Di Đà thệ  nguyện, dạy chúng sanh  phương  hướng  “tâm làm, tâm 

 là”   thích  hợp  khắp  chín  giới.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  là  đạo  thành  thủy  thành 

chung của Như  Lai, thỏa thích  lớn  lao bản hoài của Phật. Phật, Tổ  xuất thế 

đều lập pháp thuận theo cơ nghi. Kẻ độn căn đời Mạt nên chọn lấy pháp vừa 

khế  lý  lại  vừa khế cơ để chuyên ròng  dốc sức, ngõ  hầu  nương theo Phật từ 

lực,  vượt  ngang  ra  khỏi  tam  giới,  ngay  trong  một  đời  này  giải  quyết  xong 

xuôi đại sự sanh tử chẳng thể dễ dàng giải quyết trong trăm  ngàn  vạn kiếp. 

Linh  Nham  là  ngôi  chùa  cổ  được  khai  sáng  từ  thời  Đông  Tấn,  trải  các  đời 

Tống, Tề, Lương, Trần, Tùy, Đường, bao lượt được sắc tu112. Những vị Trụ 

Trì  xưa  kia  phần  nhiều  chẳng  thể  tra  cứu  được;  còn  những  vị  Trụ  Trì  đời 

Tống  phần  lớn  là  bậc  đại  lão  nhà  Thiền,  vì  thế  đạo  phong  đứng  đầu  miền 

Giang - Chiết. Sau đấy mãi đến tận đầu đời Thanh vẫn cứ như vậy, [lịch sử 

truyền thừa của nhà chùa] đã được ghi chép trong sách vở, ở đây không cần 

phải ghi cặn kẽ. 

Gặp loạn Hồng Dương, chùa cháy tan hoang, vị Tăng tên Niệm Thành ở 

trong tháp báu, gặp đúng lúc ông Bành Cương Trực lên chơi núi, chuyện trò 

hợp  ý,  bèn  tra  xét  rõ  ràng  ruộng  đất.  Nhân  đấy,  dựng  hơn  mười  gian  điện 

đường,  nhưng  vẫn  chưa  sắp  xếp  Tăng  sĩ  tu  hành  [nơi  đây].  Đến  đời  Tuyên 

Thống, vị Tăng sống ở đấy do bị mất y, đánh lầm người lui tới. Người dưới 

núi  bèn  kéo  nhau  đến  [hỏi  tội],  ông  Tăng  liền  bỏ  trốn.  Tất  cả  đồ  đạc  trong 

chùa  đều  bị  những  kẻ  kéo  đến  dọn  sạch.  Vị  hương  thân  là  Nghiêm  Lương 

Xán do thấy danh sơn  vô chủ, bèn bảo vị Tăng chùa  Bảo Tạng là Minh Hú 

thỉnh thầy vị Tăng ấy là Hòa Thượng Chân Đạt đến tiếp nhận. Hòa Thượng 

Chân Đạt phát nguyện sau này tìm được người thích hợp sẽ giao cho người 

ấy  chuyên  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Lập  ra  cách  thức  chẳng  giống  với  những 

nơi khác, chuyên nhất niệm Phật, nhất loạt chẳng thực hiện hết thảy Phật sự 

mang  tính  cách  thù  tiếp.  Bắt  đầu  từ  năm  Dân  Quốc  15  (1926),  hơn  mười 

năm  qua,  nghiễm  nhiên  trở  thành  một  đạo  tràng  lớn  mà  chẳng  cầm  sổ  hóa 

duyên. 

Mỗi ngày tu trì chẳng khác gì đả Phật thất. Khi mở Phật thất chỉ thêm lễ 

cúng dường Phật, hồi hướng trước bàn linh mà thôi. Bất luận [thí chủ] thỉnh 

bao  nhiêu  vị  [Tăng  tham  dự  niệm  Phật]  đều  là  cả  chùa  cùng  niệm,  nhưng 

đem số tiền cúng dường của thí chủ [với ý định] mời bao nhiêu vị [tham dự 

niệm Phật] chia đều cho cả chùa. Vì thế chẳng lập danh sách [những vị Tăng 

được mời tham dự Phật thất], do không lập danh sách nên không bị tỵ nạnh 



112 Chùa  được  triều  đình  xuống  chiếu  cấp  tiền  trùng  tu  hay  cử  người  đứng  trông  nom 

trùng tu thì gọi là “sắc tu”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 121 of 340 

“ghi tên người ta mà chẳng ghi tên tôi!” Nếu làm Phật sự thù tiếp các nơi thì 

chánh khóa (khóa tụng chánh yếu) của chùa ắt bị gián đoạn. Khi Linh Nham 

đả Phật thất, công khóa chỉ có tăng thêm chứ không  giảm. Vì thế, tuy công 

khóa nghiêm ngặt, nhưng mỗi kỳ Phật thất số người đến ghi danh thường là 

ba  bốn  chục,  chỉ  có  mấy  người  bỏ  đi  mà  thôi.  Ăn  uống  giống  hệt  nhau, 

không  phân  biệt  chủ,  khách,  hay  người  làm  công.  Chùa  này  đúng  là  chùa 

thập phương:  

1. Trụ Trì bất luận là Thiên Thai, Hiền Thủ, Lâm Tế, Tào Động, chỉ lấy 

“giới  hạnh  tinh  nghiêm,  tin  sâu  pháp  môn  Tịnh  Độ”  làm  chuẩn.  Chỉ  truyền 

hiền, chẳng truyền pháp113 để dứt thói tệ pháp quyến riêng tư. 



2. Truyền thừa Trụ Trì luận theo thứ tự, chẳng luận theo thế hệ, để tránh 

thói tệ bậc cao đức phải ở dưới kẻ đức hạnh tầm thường. 



3. Không truyền giới, không giảng kinh, để khỏi bị chèo kéo, dao động, 

nhiễu  loạn  chánh  niệm.  Trong  chùa  tuy  hằng  ngày  thường  giảng,  nhưng 

chẳng thăng tòa và níu kéo người ngoài đến nghe. 



4.  Chuyên  nhất  niệm  Phật,  trừ  đả  Phật  thất  ra,  nhất  loạt  không  làm  hết 

thảy Phật sự thù tiếp. 



5. Bất luận là ai chẳng được thâu nhận, thế độ đồ đệ trong chùa. 



Trong  năm  điều  hễ  trái  một  điều  nào,  lập  tức  ra  khỏi  chùa.  Khóa  tụng 

sớm  tối  phần  lớn  giống  như  công  khóa  thông  thường,  nhưng  cũng  có  chỗ 

khác  biệt.  Người  mới  đến  nếu  không  có  kinh  sách  để  xem,  chắc  là  sẽ  hiểu 

lầm.  Vì  thế,  Giám  Viện  là  Diệu  Chân  đại  sư  tính  sắp  xếp,  ấn  hành,  cậy  tôi 

viết lời tựa. Do vậy, tôi lược thuật duyên khởi như vậy đó. 



60. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ114 của Linh Nham Sơn Tự  

(năm Dân Quốc 21 - 1932) 





113 Ý nói: Chỉ truyền ngôi Trụ Trì theo đức hạnh của người đáng làm Trụ Trì, chứ không 

vì người ấy thuộc cùng sơn môn hay là pháp quyến mà truyền ngôi Trụ Trì. 

114 Vạn Niên Bạ: Sổ ghi tài sản, đồ vật trong một ngôi chùa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 122 of 340 



Chùa  Linh Nham do  ngài  Bảo Chí Thiền Sư115 đời  Lương khai sơn, Trí 

Tích  Bồ  Tát116 trùng  hưng,  là  cuộc  đất  đạo  tràng  thù  thắng  được  nhiều  đời 

cao tăng thuộc các tông Thiền, Giáo, Luật trụ trì. Pháp môn Tịnh Độ là pháp 

môn  thù  thắng  vừa  Tiểu  vừa  Đại,  vừa  cạn  vừa  sâu,  hết  sức  bình  thường, 

nhưng hết sức đặc biệt, lạ lùng: Thoát khỏi sanh tử ngay trong một đời này! 

Cách  tu  dễ  dàng  nhất,  lợi  ích  sâu  rộng  nhất.  Nơi  cuộc  đất  tối  thắng  này,  tu 

pháp  mầu  nhiệm  nhất  này, nếu không phải nhiều kiếp  vun bồi  há được  gặp 

gỡ ư? Nhưng muốn tu hạnh thù thắng, ắt phải nhờ vào các món vật cần dùng. 

Vì thế, trên là kinh tượng và các món đồ vật, mỗi mỗi phải sắm sửa đầy đủ 

thì  mới  có  thể  thẳng  đường  tu  tập  không  trở  ngại.  Nhưng  đạo  tràng  tồn  tại 

vĩnh viễn  muôn đời, người thì mấy chục năm đã đổi thay. Tất cả những thứ 

có  được  này,  nếu  không  ghi  chép  vào  sổ,  lâu  ngày  có  thể  bị  mất  mát.  Hơn 

nữa, qua bao lần thay đổi, cũng không thể truy xét được nguồn gốc ban đầu. 

Do  vậy,  mỗi  món  đều  được  ghi  lại  để  phàm  những  ai  sống  trong  chùa 

này  và  làm  Trụ  Trì,  làm  Giám  Viện,  thấy  những  vật  này,  tâm  liền  tự  suy 

nghĩ:  “Những  vật  này  là  những  vật  cần  dùng  để  giúp  chúng  ta  tu  trì  pháp 

môn Tịnh Độ ngõ hầu tự lợi, lợi tha, để cùng sanh về thế giới Cực Lạc, phải 

yêu  mến  như  thịt  nơi  thân  mình,  giữ  gìn  như  tròng  mắt.  Chẳng  phải  là  keo 

tiếc  các  vật  mà  chính  là  kính  trọng  tấm  lòng  thành  trợ  đạo  của  thí  chủ  để 

mong  ít cần, bớt dùng, đạo  nghiệp sẽ dễ thành tựu. Hết thảy pháp  môn  nếu 

chẳng đoạn sạch Phiền Hoặc sẽ chẳng thể thoát lìa sanh tử, chỉ có pháp Tịnh 

Độ này chỉ cần đầy đủ  lòng tin chân thành, nguyện thiết tha,  liền có thể dự 

vào  cảnh  giới  Phật.  Có  được  đạo  tràng  tối  thắng  này,  lại  tu  pháp  môn  tối 



115 Bảo  Chí  (418-514),  thường  được  gọi  là  Chí  Công  Hòa  Thượng,  người  huyện  Kim 

Thành, xuất gia từ nhỏ, theo học với Tăng Kiệm chùa Đạo Lâm, chuyên tu Thiền. Trong 

niên hiệu Thái Thủy (466-471), Sư lên kinh đô, không ở nơi nào cố định, thường làm thơ 

lời lẽ phảng phất sấm ký, dân chúng đua nhau đến hỏi chuyện họa phước. Tề Vũ Đế cho 

là Sư dối gạt dân chúng bèn bắt giam, nhưng vẫn thấy Sư hằng ngày ngao du ngoài chợ, 

vào trong ngục khám  xét, vẫn thấy Sư  nằm khểnh trong đó. Vua nghe tin,  bèn cho đón 

vào cúng dường trong hoa viên, cấm không cho ra ngoài, nhưng Sư vẫn ngao du các chùa 

Long Quang, Kế Tân, Hưng Hoàng, Tịnh Danh v.v… Đến thời Lương Vũ Đế lập quốc, 

mới  giải  tỏa  lệnh  cấm,  thường  vời  Sư  đến  hỏi  đạo  rất  tương  đắc.  Khi  Sư  thị  tịch,  Đế 

phong  tặng  thụy  hiệu  Quảng  Tế  Đại  Sư,  lần  lượt  các  đời  sau  truy  tặng  Đạo  Lâm  Chân 

Giác  Bồ  Tát, Từ  Ứng  Huệ  Cảm  Đại  Sư,  Phổ  Tế Thánh  Sư  Bồ Tát,  Nhất  Tế  Mật  Chân 

Thiền Sư v.v… Do lời thỉnh của Lương Vũ Đế nhằm cầu siêu giải nạn cho phu nhân Hy 

Thị, Sư đã tập hợp danh tăng soạn ra bộ Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp (thường được gọi là 

Lương Hoàng Sám). 

116 Trí Tích Bồ Tát nói ở đây là một vị cao tăng Ấn Độ. Theo Linh Nham Ký Lược, Sư từ 

Ấn Độ sang Trung Hoa vào cuối đời Tấn, trùng hưng chùa Linh Nham tại Tô Châu, rất 

nổi  tiếng  về  tài  đức. Theo truyền  thuyết  có  một bà  lão  nghèo  không  có  gì  cúng  dường, 

đem một miếng nhựa cây sơn dâng cho Sư, Sư vẫn vui vẻ nhận lấy, nhờ đó bà được khai 

ngộ. Do vậy, sau này  vào ngày sinh  nhật Sư, chùa vẫn cử hành  lễ kỷ  niệm, gọi  là Giác 

Tất Hội. Cũng theo truyện ký của chùa, đại sư nhiều  lần thị hiện  hóa độ Tăng  - Tục rất 

đông. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 123 of 340 

thắng  này,  há  chẳng  nên  càng  thêm  mến  tiếc,  giữ  gìn,  quý  trọng  những  vật 

cần dùng  này ư? Nếu chẳng càng thêm  giữ  gìn, quý trọng tức  là phung phí 

vật  của  trời,  phụ  ân  thí  chủ.  Dẫu  có  tu  trì,  cũng  khó  được  tương  ứng  cùng 

Phật,  vì  sao?  Do  kẻ  ấy  chỉ  cốt  sao  mình  được  yên  ổn,  thảnh  thơi,  mặc  kệ 

công  sức  người  khác  chế  tạo,  người  xưa  sắp  đặt,  lo  liệu,  đủ  mọi  nỗi  khó 

khăn. Nguyên do sắm sửa những thứ ấy là để cho ta tu đạo hòng liễu sanh tử. 

Đã  coi  thường  những  vật  này,  chẳng  biết  mến  tiếc,  tâm  hạnh  ấy  hoàn  toàn 

chẳng  tương  ứng  với  đạo,  làm  sao  cảm  được  Phật  xót  thương  nhiếp  thọ  để 

được  thoát  ngay  khỏi  biển  khổ  sanh  tử!”  Phàm  những  người  chân  thật  tu 

hành ắt phải  nhẫn được  những  điều  người khác chẳng thể  nhẫn,  hành  được 

những  điều  người  khác  chẳng  thể  hành,  chịu  nhọc  nhằn  thay  cho  người, 

thành tựu điều tốt đẹp cho người. Được như thế thì tương ứng với đạo, tương 

ứng với Phật! Nguyện những người sống trong chùa này ai nấy đều cố gắng. 



61. Lời tựa cho Linh Nham Khai Thị Pháp Ngữ  

(năm Dân Quốc 25 - 1936) 





Linh  Nham  chính  là  cuộc  đất  thánh  đạo  tràng  trời  tạo  đất  dựng.  Ngô 

Vương  Phù  Sai  thiếu  đức,  chẳng  tuân  theo  đạo  “chánh  tâm  thành  ý,  siêng 

năng  việc  nước,  yêu  dân”  của  các  vị  tổ  là  Thái  Vương,  Thái  Bá,  Trọng 

Ung117, chỉ chuộng dâm lạc, bèn dựng cung Quán Oa118 nơi này, mắc tội với 

trời đất và tổ tông cũng lớn  lắm. Cung điện xây  xong được  mấy  năm, nước 

mất,  thân  chết,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Đến  đời  Tấn,  Tư  Không  Lục  Ngoạn119 

xây nhà trên đó, sau nghe Phật pháp, bèn biến nhà thành chùa, đấy chính là 

duyên khởi khai sơn đầu tiên của Linh Nham vậy. Đến đời Lương, ngài Bảo 

Chí Công cầu  xin Vũ Đế, chùa  lại được trùng  hưng.  Trí  Tích  Bồ  Tát  nhiều 

lượt hiện thân tượng vẽ120, hiển thị đạo nhiệm mầu, dẫn dắt kẻ tục còn đang 



117 Thái Bá và Trọng Ung là hai người con lớn của Thái Vương. Theo sách Hoài Nam Tử, 

vì  muốn nhường ngôi cho người em út là Quý Lịch, tức cha của Văn Vương, hai người 

này liền giả vờ đi hái thuốc rồi trốn xuống miền Nam sông Dương Tử, lập ra nước Ngô. 

Nước Ngô bị Câu Tiễn nước Việt thôn tính và diệt vong dưới thời Phù Sai. 

118 Sau khi Câu Tiễn bị Phù Sai đánh bại nhằm trả thù mối nhục giết cha là Hạp Lư, theo 

mưu kế của Phạm Lãi, Câu Tiễn đã dâng mỹ nhân Tây Thi cho Phù Sai. Phù Sai bèn xây 

cung Quán Oa cho nàng Tây Thi  ở. Cô Tô Đài cũng thuộc quần thể cung điện này. Khi 

Câu  Tiễn  phục  quốc,  đánh  bại  Phù  Sai,  diệt  nước  Ngô  đã  cho  phóng  hỏa  đốt trụi  cung 

Quán Oa. Chùa Linh Nham được xây ngay trên nền cũ cung Quán Oa. 

119 Tư Không là một chức quan được lập ra từ thời Tây Châu, là một trong ngũ quan (Tư 

Mã,  Tư  Khấu,  Tư  Sĩ,  Tư  Đồ).  Chức  quan  này  chuyên  trông  nom  về  việc  thủy  lợi,  xây 

dựng. Từ sau thời Hán trở đi, chức quan  này không còn tồn tại,  mà được thay thế bằng 

danh từ Công bộ thượng thư. Lục Ngoạn (278-341), còn gọi là Lục Lưu, tự Sĩ Dao, người 

Ngô  Quận  (nay  là  Tô  Châu,  tỉnh  Giang  Tô),  là  một  thi  nhân  nổi  tiếng  thời  Đông  Tấn, 

từng giữ chức Tư Không. 

120 Ngoài câu chuyện được nhắc đến trong bài tựa này, Ngài còn nhiều lượt thị hiện chữa 

bệnh cho người khác. Những ai hỏi đến trụ xứ, Ngài đều bảo đến chùa Linh Nham tìm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 124 of 340 

mê.  Đến  đời  Đường,  em  trai  Tể  Tướng  Lục  Tượng  Tiên121 (người  Tô  Châu) 

mắc bệnh ở kinh đô, ngự y bó tay. Một vị Tăng xin gặp, nói có thể trị được 

bệnh, bảo  lấy  một chén  nước sạch,  hướng  vào đó  niệm chú  mấy câu, ngậm 

nước phun ra, lập tức khỏi hẳn bệnh. Đem mọi vật đáp tạ Sư đều không nhận, 

nói:  “Tôi  tên  là  Trí  Tích.  Sau  này  ông  trở  về  Tô  Châu,  nên  đến  núi  Linh 

Nham gặp gỡ tôi”. Về sau, người ấy đến núi hỏi thăm, không có ai tên là Trí 

Tích cả, tâm rất buồn bã, xem khắp các điện đường, thấy hình  vẽ trên  vách 

chính  là  vị  Tăng đã trị bệnh cho  mình. Vì  thế, đặc biệt dựng điện  Trí  Tích, 

chùa lại được trung hưng. Từ đời Tấn đến đời Đường, [danh tánh] tất cả Trụ 

Trì đều chẳng thể tra cứu được. 

Đến đời Tống, phàm những vị Trụ Trì núi này đều là bậc đại lão lỗi lạc 

trong Tông môn, đạo tràng Linh Nham bèn trở thành đứng đầu Giang Tô; do 

đất  thiêng  nên  mới  có  người  tài  giỏi,  do  người  tài  giỏi  nên  đất  mới  thiêng. 

Cuối  đời  Minh,  đầu  đời  Thanh,  chùa  lại  hưng  khởi  mạnh  mẽ,  hai  đời  vua 

Thánh  Tổ  (Khang  Hy)  và  Cao  Tông  (Càn  Long),  mấy  lần  tuần  du  phương 

Nam, đều nghỉ tại hành cung122 trên núi. Trong cơn loạn Hồng Dương, chùa 

bị đốt cháy gần như hết sạch. Về sau, đại sư Niệm Thành trụ trong lòng tháp, 

nhằm  đúng  khi  ông  Bành  Cung  Bảo  Ngọc  Lân  đi  chơi  núi  gặp  gỡ,  bèn  tra 

xét ruộng đất [chuộc lại] hơn sáu trăm mẫu, dựng hơn mười gian điện đường, 

nhà cửa. 

Đến  năm  Tuyên  Thống  thứ  ba  (1911),  trụ  trì  là  Đạo  Minh  vốn  là  quân 

nhân  xuất  gia,  tánh  tình  thô  bạo,  do  mất  y  [ca-sa]  mà  đánh  đập  người  tới 

chùa  quá  đáng,  người  dưới  núi  vùng  lên  đánh  đuổi,  Đạo  Minh  bỏ  trốn.  Đồ 

đạc trong chùa đều bị khuân sạch, trở thành một ngôi chùa không ai ở. Đây 

chính là cơ hội để đạo tràng Linh Nham được phục hưng. Nếu không, giả sử 

như ông ta tận lực vâng giữ Thanh Quy, chắc chắn chùa chẳng thể trở thành 

đạo tràng Tịnh Nghiệp duy nhất trong cả nước được! Họa - phước dựa dẫm 

lẫn nhau, chỉ do con người khéo dụng tâm hay không mà thôi. Bắt nguồn từ 

việc thân sĩ vùng Mộc Độc là ông Nghiêm Lương Xán bảo nhà sư chùa Bảo 



Những  người được  lành  bệnh  đều  nhận ra vị Tăng vẽ trên vách chính  là người đã chữa 

bệnh cho họ. Vì thế, Tổ mới nói  “nhiều lượt hiện thân tượng vẽ”. 

121 Lục  Tượng  Tiên  (665-736),  người  Ngô  Huyện,  tỉnh  Giang  Tô,  làm  Tể  Tướng  đời 

Đường Duệ Tông. Cha ông từng giữ chức Tể Tướng dưới thời Vũ Tắc Thiên. Ông thoạt 

đầu giữ chức Tham Quân đất Dương Châu, được thăng lên làm Tể Tướng năm Cảnh Vân 

thứ hai (711). Trước khi ông làm Tể Tướng từng giữ chức Trưởng Sử thuộc Đô Đốc Phủ 

Ích Châu, quan Tư Mã phủ ấy là Vi Bão Trinh xúi giục: “Tôi nghĩ minh công nên dùng 

hình  phạt  nghiêm  khắp  để  ra  oai,  nếu  không,  sợ  rằng  những  kẻ  dưới  quyền  lười  nhác, 

không biết kiêng sợ!” Tượng Tiên đáp: “Nếu ông bảo cai trị ngay thẳng thì còn được, chứ 

dùng hình phạt khốc liệt để tạo oai phong, tổn người lợi mình ích gì? Đấy là việc làm của 

kẻ  thiếu  nhân  từ  đấy”.  Ông  đối  xử  với  thuộc  hạ  rất  nhân  từ,  rộng  lượng,  thường  nói: 

“Thiên  hạ  vốn  vô  sự,  chỉ  có  kẻ  tầm  thường  tự  khuấy  động  lên,  khiến  cho  sự  tình  càng 

thêm rối, chỉ cần giữ thái độ trầm tĩnh thì hết thảy sự việc sẽ thành đơn giản ngay”. 

122 Hành cung: Cung điện dành cho vua ở tại các địa phương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 125 of 340 

Tạng là Minh Hú thỉnh thầy của vị sư ấy là hòa thượng Chân Đạt tiếp nhận 

trông  nom chùa. Ngài Chân Đạt bèn phái  người đến tiếp  nhận, lại sai Minh 

Hú đứng trông nom tạm thời, ý muốn có người thích hợp sẽ biến chùa thành 

đạo tràng thập phương chuyên tu Tịnh Độ. Năm Dân Quốc mười lăm (1926), 

pháp  sư  Giới  Trần123 đến  đây,  bèn  giao  cho  Ngài  làm  Trụ  Trì.  Tăng  chúng 

thường trụ lấy hai mươi người làm hạn, trừ số tiền huê lợi mấy trăm đồng ra, 

hễ [chi tiêu] không đủ thì ngài Chân Đạt sẽ bù cho. Chẳng quyên mộ, chẳng 

làm pháp hội, chẳng truyền pháp, chẳng thâu đồ đệ, chẳng giảng kinh, chẳng 

truyền  giới,  chẳng  làm  chuyện  kinh  sám  thù  tạc124,  chuyên  nhất  niệm  Phật. 

Khóa  tụng  mỗi  ngày  đều  giống  như  trong  khi  cử  hành  Phật  thất  thông 

thường. Trụ trì bất luận Thiên Thai, Hiền Thủ, Lâm Tế, Tào Động đều được, 

chỉ quan tâm đến thứ tự, không quan tâm  đến thế hệ truyền thừa125, chỉ cần 

là  người  giới  hạnh  tinh  ròng,  [trì  giới]  nghiêm  ngặt,  thông  hiểu  giáo  lý,  tin 

sâu  Tịnh  Độ  là  được.  Nếu  những  mặt  khác  đều  khá,  nhưng  chẳng  chuyên 

chú Tịnh Độ thì quyết chẳng thể mời [làm Trụ Trì]. 

Từ  đấy  trở  đi,  người  thường  trụ  ngày  càng  nhiều,  phòng  ốc  chẳng  đủ, 

trong năm Dân Quốc 21 (1932), trước hết dựng Niệm Phật Đường, bốn năm 

năm qua, liên tục xây cất. Nay điện Đại Hùng đã khánh thành, chỉ còn thiếu 

điện  Thiên  Vương  chưa  xây,  nhưng  cũng  chẳng  quan  trọng  chi  lắm.  Tháng 

Hai  năm  Dân  Quốc  19  (1930),  Quang  đến  đây,  tháng  Tư  liền  bế  quan  tại 

chùa  Báo  Quốc,  đã  hơn  sáu  năm  rồi.  Do  già  cả,  bất  tài,  toan  chết  già  trong 

nơi bế quan. Vì các  vị trong  hội  Phật  giáo  mời  mọc, xin Quang trong pháp 



123 Pháp sư Giới Trần (1878-1948) là người xứ Hán Xuyên, tỉnh Hồ Bắc, họ Khưu, tự là 

Địch Ngô, xuất gia năm mười chín tuổi, chuyên tu khổ hạnh, sống trong núi Chung Nam, 

toàn tâm toàn ý tu Thiền. Sau Sư chuyên tu niệm Phật. Dưới thời Quang Tự, Sư vào núi 

Kê Túc ở Vân Nam chuyên tu pháp Ban Châu Niệm Phật. Năm Dân Quốc thứ ba (1914), 

Sư đến mở Hoa Nghiêm Đại Học tại Hàng Châu. Về sau, Sư bế quan tại chùa Phật Thản 

ở Thường Thục, ngầm tu Tịnh nghiệp. Năm Dân Quốc thứ chín (1920), cùng với các vị 

Liễu Trần, Từ Châu v.v… lập Hoa Nghiêm Đại Học tại chùa Cửu Liên ở Hán Khẩu. Sư 

từng đảm nhiệm Trụ Trì chùa Linh Nham một thời gian. Sư thị tịch vào năm Dân Quốc 

37 (1948) tại chùa Cùng Trúc ở Côn Minh, thọ 71 tuổi, pháp lạp 53 năm. Trước tác gồm 

Hoa Nghiêm Nhất Trích, Hoa Nghiêm Thất Xứ Cửu Hội Đồ, Liên Xã Minh Huấn, Tịnh 

Tông Yếu Ngữ v.v…  

124 Tức là không làm các pháp sự cầu an, cầu siêu, giải hạn, đảo bệnh, cầu phước, cúng 

sao, chúc thọ v.v… như các đạo tràng khác. 

125 Nguyên  văn   “chỉ  luận  thứ  số,  bất  luận  đại  số” :  Quan  tâm  đến  thứ  tự (tức tuổi  tác, 

mức  độ  tu  chứng,  trì  giới),  chứ  không  quan  tâm  đến  thế  hệ  truyền  thừa.  Tức  là  Tăng 

chúng trong chùa được xếp bậc theo người tu hành lâu năm, giới hạnh tinh nghiêm, chứ 

không vì người ấy thuộc thế hệ trước hay sau mà coi trọng. Trong các đạo tràng khác, thứ 

tự truyền thừa rất được coi trọng. Chẳng  hạn,  một vị Tăng  mới  xuất gia chưa được  bao 

lâu nhưng vì là đệ tử của một vị ngang vai với thầy của vị Trụ trì hay người thuộc thế hệ 

cao hơn, nên được coi là sư thúc, sư bá, thái sư thúc. Các vị Tăng khác dù cao tuổi hơn, 

giới lạp cao hơn nhưng thuộc vai vế thấp hơn, vẫn phải lễ kính vị Tăng trẻ tuổi này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 126 of 340 

hội Hộ Quốc Tức Tai126 mỗi ngày giảng khai thị một lần, tỏ rõ lý “nhân quả 

ba đời,  luân  hồi  lục đạo”, đề  xướng pháp  “tín  nguyện  niệm Phật, liễu thoát 

ngay  trong  đời  này”  để  cứu  vãn  thế  đạo  lòng  người.  Cố  sức  từ  chối  chẳng 

được,  bèn  vào  ngày  mồng  Sáu  tháng  này  ra  khỏi  chỗ  bế  quan  đến  đất  Hỗ 

(Thượng  Hải),  nhằm  trọn  nghĩa  vụ  hộ  quốc  của  tôi.  Ngày  Mười  Lăm  viên 

mãn, ngày Mười Sáu vì họ nói Tam Quy - Ngũ Giới. 

Sáng nay theo đường tắt từ đất Hỗ trở về đây, nhưng các vị cư sĩ ở thành 

Tô  Châu127 đã  đến  trước  rồi.  Lên  núi,  trông  thấy  điện  vũ  nguy  nga,  Tăng 

chúng  thanh  tịnh,  hòa  thuận,  khôn  ngăn  hoan  hỷ  tột  bậc.  Do  được  Giám 

Viện  là  đại  sư  Diệu  Chân  mời  vào  pháp  đường,  vì  các  vị  diễn  nói  pháp 

yếu128 Tịnh Độ. Nếu chỉ nói pháp yếu, chẳng nêu lai lịch và các nhân duyên 

hiện  thời thì kẻ ở  người tới đều chẳng biết duyên do, chắc sẽ coi đạo tràng 

này giống hệt như các đạo tràng khác! Đối với người thông suốt rộng lớn thì 

không  gì  là  chẳng  được,  nhưng  với  kẻ  ngu  độn  như  Quang,  lại  muốn  thoát 

khỏi ba cõi ngay trong đời này, lên chín phẩm cõi kia thì chưa biết hướng về 

đâu. Do vậy, trước hết thuật bày duyên khởi vậy. 



62. Lời tựa cho Đại Tạng Kinh bản Tích Sa129 đời Tống được in theo lối 

ảnh ấn130  

(năm Dân Quốc 25 - 1936) 



126 Hộ  Quốc Tức  Tai:  Bảo  vệ  đất  nước,  chấm  dứt  tai  nạn.  Thông  thường  pháp  hội  Hộ 

Quốc Tức Tai thường bao gồm cầu nguyện cho quốc thái dân an, cầu siêu cho những oan 

hồn uổng tử. Theo truyền thống, thường tụng kinh Nhân Vương Hộ Quốc, Pháp Hoa và 

Kim Quang Minh, kết thúc bằng nghi thức Diệm Khẩu hoặc Vô Già Thủy Lục. 

127 Nguyên văn là Tô Thản. Người Hoa khi xưa thường gọi thủ phủ của một địa phương 

là Thản. Tô Thản là thủ phủ của đất Tô Châu, tức thành Tô Châu. 

128 Pháp yếu: Những chỗ quan trọng, cốt lõi của một pháp môn. 

129 Tích Sa Bản hay còn gọi là Tích Sa Tạng, gọi đầy đủ là Tích Sa Diên Thánh Viện Bản, 

là  một trong  năm  loại  bản  in  Đại  Tạng  Kinh  thuộc  đời  Tống  (Đại  Tạng  Kinh  được  tập 

thành và tu chỉnh trong nhiều đời. Hiện thời, bản Càn Long Đại Tạng  Kinh được coi  là 

bản hoàn chỉnh nhất của Đại Tạng Kinh Trung Hoa, nhưng đa phần các bản in Đại Tạng 

Kinh  đều  căn  cứ  vào  bản  đời  Tống.  Ngay  cả  Đại  Chánh  Tân  Tu  Đại  Tạng  Kinh  -  bản 

được coi là tiêu chuẩn của Đại Tạng Kinh Hán truyền hiện thời - cũng chủ yếu dựa vào 

bản đời Tống). Vào Đoan Bình nguyên niên (1234) đời Tống Lý Tông nhà Nam Tống, có 

thuyết nói là vào năm Bảo Khánh thứ nhất (1225), Triệu An Quốc, Pháp Âm, Hoằng Đạo 

v.v… đứng ra quyên  mộ, khắc in Đại Tạng  Kinh  tại chùa Diên Thánh Viện ở phủ Bình 

Giang (thuộc Ngô huyện, tỉnh Giang Tô). Diên Thánh Viện về sau đổi tên thành Tích Sa 

Thiền Viện, nên bản in này được gọi là Tích Sa Tạng hay Tích Sa Bản. Cho mãi đến năm 

Chí  Trị  thứ  hai  (1322)  đời  Nguyên  Anh  Tông  mới  in  xong,  gồm  1.532  bản  kinh,  được 

chia thành 6.362 quyển. 

130 Ảnh Ấn: Không rõ đây là kỹ thuật in như thế nào. Thông thường, chữ Ảnh Ấn dùng 

để dịch nghĩa chữ photocopy, nhưng mãi đến năm 1948, máy photocopy mới được sáng 

chế  bởi  Haloid  Corporation  dựa  trên  phát  minh  của  Chester  Carlson.  Do  vậy,  Ảnh  Ấn 

không  thể  là  kỹ  thuật  photocopy  như  hiện  thời.  Từ  điển  Từ  Hải  chỉ  giải  thích  sơ  lược: 

 “Ảnh ấn: Phương pháp in bằng cách chụp hình nguyên bản để chế bản in”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 127 of 340 





Đại Tạng Kinh chính là huệ mạng của Như Lai, là mắt cho trời người, là 

đuốc  trí  trong  đêm  dài  vô  minh,  là  thuyền  Từ  trong  biển  khổ  sanh  tử,  là 

nguồn pháp để bậc tiên giác giác ngộ kẻ hậu giác, là gốc của đạo thế gian lẫn 

xuất  thế  gian.  Nếu  không  phải  đời  trước  đã  trồng  thiện  căn,  dù  trải  cả  kiếp 

còn  chưa  được  nghe  tới  danh  tự,  huống  là  được  đích  thân  thừa  sự  cúng 

dường,  thọ  trì  đọc  tụng,  nương  theo  đó  mà  tu  tập  cho  đến  khi  được  viên 

chứng ư? Pháp được nói trong Đại Tạng chính là pháp sẵn có trong cái tâm 

của mười pháp giới, chúng sanh, Phật, phàm, thánh, nơi Phật chẳng tăng, nơi 

chúng  sanh  chẳng  giảm,  Phật  do  rốt  ráo  chứng  nên  thường  hưởng  pháp  lạc 

Thường - Lạc - Ngã - Tịnh. Chúng sanh vì chưa ngộ nên ngược ngạo nương 

theo  sức  của  diệu  tâm  này  để  trái  giác  hiệp  trần,  mê  chân  đuổi  theo  vọng, 

khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, vĩnh viễn ngụp lặn trong tam đồ 

lục đạo, trọn chẳng có thuở thoát ra. Tam thừa thánh nhân tuy có ngộ chứng, 

nhưng  chưa  đạt  đến  mức  rốt  ráo;  vì  thế,  vẫn  chưa  thể  thụ  dụng  hoàn  toàn. 

Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót, thị hiện sanh trong thế gian, thành Đẳng 

Chánh Giác, tùy cơ lập giáo, đối bệnh cho thuốc, để họ theo đường  về nhà, 

trọn chẳng lập ra khuôn khổ nào khác. Với hàng đại căn (căn cơ Đại Thừa) 

bèn  nói  thẳng  đại  pháp  Nhất  Thừa,  khiến  họ  nhanh  chóng  chứng  được  Vô 

Sanh, với tiểu căn (căn cơ Tiểu Thừa) bèn trước hết dạy nương theo [những 

pháp môn] Quyền - Tiệm để tu trì hòng vun bồi nền tảng bước vào Đại Thừa, 

cuối cùng cho họ được nhận lãnh gia nghiệp, tiếp nối hưng thịnh dòng giống 

nhà Phật. Lời Phật dạy trong cả một đời được chia thành năm thời: 



1.  Thời  Hoa  Nghiêm:  Chỉ  nói  đại  pháp  viên  đốn  nằm  ngoài  các  giới131. 

Trời, người, Nhị Thừa đều chẳng phải là pháp khí của thời này. 



2. Thời A Hàm: Nói pháp Tứ Đế, Thập Nhị Nhân Duyên, Quyền, Tiệm, 

khiến cho họ vào trong hóa thành132. 



3. Thời Phương Đẳng: Bàn trọn tứ giáo133 thích hợp khắp ba căn. 



4.  Thời  Bát  Nhã:  Dùng  diệu  trí  Bát  Nhã  để  trừ  sạch  tình  kiến134 của 

phàm lẫn thánh. 



131 Giới ở đây là pháp giới. Giáo pháp của kinh Hoa Nghiêm đã vượt ra ngoài mười pháp 

giới nên gọi là  “nằm ngoài các giới”. 

132 Hóa thành: Cái thành được biến hóa ra. Đây là một thí dụ được nói trong phẩm Hóa 

Thành Dụ của kinh Pháp Hoa: Một người dẫn đường dẫn mọi người đến chỗ có kho báu 

(bảo sở), đường xa gian nan, nguy hiểm, mọi người ngã lòng, muốn quay về, người dẫn 

đường bèn dùng thần thông biến hóa ra một cái thành lớn lao, tốt đẹp để mọi người vào 

đó, nghỉ  ngơi,  hồi phục sức khỏe rồi  mới  bảo cho mọi  người  biết đấy chỉ  là  hóa thành, 

chỗ có kho báu rất gần, hãy mạnh mẽ lên đường. Cũng vậy, các quả vị thuộc Tiểu Thừa 

giống như hóa thành do Phật phương tiện bày ra để người tu chứng đắc hòng làm cơ sở 

tấn tu đạo Nhất Thừa. 

133 Tứ Giáo: Bốn loại lớn trong cách phân chia giáo pháp theo tông Thiên Thai, tức Tạng, 

Thông, Biệt, Viên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 128 of 340 



5.  Thời  Pháp  Hoa  -  Niết  Bàn:  Khai  Quyền  hiển  Thật,  khai  Tích  hiển 

Bổn135,  thọ  ký  trọn  khắp  ba  căn  để  họ  cùng  được  nhận  lãnh  của  báu  trong 

nhà sẵn có. Niết  Bàn  “phù luật đàm thường”  136, là giáo  huấn tối  hậu  để ba 

nghiệp thân - khẩu - ý đều cùng thanh tịnh như Phật, Tam Học Giới - Định - 

Huệ cùng được viên mãn như Phật. 



Tổng hợp những pháp được nói thì có năm tông, tức là Luật, Giáo, Thiền, 

Mật  và  Tịnh.  Năm  tông  này  tuy  tên  gọi  sai  khác,  nhưng  lý  thể  là  một.  Hãy 

nên chuyên chú vào một môn, nhưng chớ nên sai lệch bỏ phế các môn khác. 

Như do bốn cửa vào được một thành, như do bốn mùa hợp thành một năm, 

[những  tông  ấy]  mang  công  năng  duy  trì  lẫn  nhau,  phụ  trợ  lẫn  nhau,  nếu 

chẳng  phải  là  kẻ  thấu  hiểu  sâu  xa  nguồn  pháp  sẽ  chẳng  thể  nào  biết  được! 

Trong ấy, Luật là nền tảng ban đầu để nhập đạo; dù đạt đến viên mãn Bồ Đề 

vẫn  phải  nương  tựa  vào  đó.  Tịnh  là  pháp  môn  phổ  độ,  dẫu  cho  đã  chứng 

Đẳng Giác vẫn phải nên hướng lòng về. Chúng sanh đời Mạt nếu không do 

pháp này sẽ chẳng độ được ! Bậc trí của các tông hãy gấp nên gìn giữ. Nếu 

không, tất cả tu trì chỉ trở thành cái nhân lành để thành quả Phật trong đời vị 

lai,  muốn ngay trong đời này hễ siêu thoát liền vào thẳng địa vị Như  Lai, e 

rằng chẳng phải dễ dàng đâu! Ngoài các kinh này ra, tất cả các luật Đại Tiểu 

Thừa, đều thuộc vào năm thời. Do vậy, chẳng cần phải nói riêng. Ngoài kinh, 

luật  ra  còn  có  các  bộ  luận  do  các  vị  Bồ  Tát,  tôn  giả  soạn  ra  để  thích  kinh, 

tông kinh137, nhằm hiển lý, phá Hoặc, hàng ma, chế phục ngoại đạo, ngõ hầu 



134 Tình là những cảm xúc, ý niệm chấp trước, phân biệt, yêu - ghét, lợi - hại v.v… của 

chúng sanh, đôi khi còn gọi là “tình thức”. Tình kiến là những sự hiểu biết, nhận định dựa 

theo những cảm xúc, ý nghĩ, ý niệm phân biệt chấp trước ấy. 

135 Khai Quyền hiển Thật: Chỉ ra những pháp đã lập trước kia là quyền biến, chưa thật sự 

là Nhất Thừa, dạy rõ pháp Nhất Thừa  “hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều có khả 

 năng thành Phật, không có ba thừa, ba thừa chỉ là giả lập tùy theo căn cơ để cuối cùng 

 dẫn dắt chúng sanh về một Phật thừa” . Khai Tích hiển Bổn: Chỉ rõ đâu là những sự thị 

hiện, chỉ rõ sự thật nơi quả địa. Chẳng hạn, Phật Thích Ca thị hiện thành tám tướng thành 

đạo trong cõi Sa Bà, thọ mạng tám mươi năm, nhằm khích lệ chúng sanh căn cơ hạ liệt 

tấn tu, hướng về Phật quả, đó là Tích. Theo như phẩm Thọ Lượng đã dạy: Đức Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã thành Phật từ rất lâu, thị hiện thành Phật trong các thế giới khác, trong 

mỗi cõi thị hiện dưới danh hiệu khác, thọ mạng khác biệt, dùng những Phật sự khác biệt 

để thành tựu chúng sanh. Đó là Bổn. 

136  “Phù  luật  đàm  thường” ,  còn  gọi  là   “phù  luật  thuyết  thường”   là  một  dụng  ngữ  của 

tông Thiên  Thai  nhằm  mô  tả  giáo thuyết  của  kinh  Niết  Bàn.  Theo  đó,  đức  Phật thương 

xót kẻ độn căn đời Mạt dễ khởi lên tri kiến đoạn diệt, hủy phá giới pháp, quên mất giáo 

thừa,  cho  Như  Lai  là  vô thường,  ham  thích  đọc tụng  sách  vở,  kinh  điển  của  ngoại  đạo, 

nên đánh mất cả giáo pháp lẫn giới luật. Vì thế, trong kinh Niết Bàn, đức Phật giảng giải 

cặn kẽ giới luật để phù trợ giới môn (phù luật), cũng như nói đến lý Phật tánh thường trụ 

(đàm thường) nhằm phụ trợ giáo thừa. 

137 Thích kinh: giải thích tường tận ý nghĩa kinh theo từng câu, từng đoạn. Còn tông kinh 

là chỉ chú trọng giải thích pháp được giảng dạy, được đề cao bởi bộ kinh đó. Chẳng hạn, 

Thập Địa Kinh Luận là thích kinh, Vô Lượng Thọ Kinh Ưu Ba Đề Xá (Vãng Sanh Luận) 

là tông kinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 129 of 340 

sự  giáo  hóa  của  đức  Phật  sẽ  nhờ  vào  đây  mà  được  phổ  biến  khắp  trong  và 

ngoài  nước.  Đấy  là  Tam  Tạng  Kinh  -  Luật  -  Luận  từ  Phật  quốc  (Ấn  Độ) 

được dịch ra. 

Đến khi đại giáo được truyền sang phương Đông, bậc pháp tượng138 xuất 

hiện  đông  đảo,  trước  thuật  của  các  tông  đẹp  đẽ  khôn  kể  xiết.  Những  tác 

phẩm  được  đưa  vào  Đại  Tạng  chỉ  là  một  hay  mười  phần  trong  trăm  ngàn 

phần  mà  thôi.  Trước  đời  Đường,  để  có  được  kinh  sách  đều  phải  sao  chép. 

Thời  Ngũ  Đại,  Phùng  Đạo139 xướng  xuất  việc  in  bằng  cách  khắc  ván.  Đến 

đời Tống, sách Nho, kinh Phật đều in bằng lối khắc ván. Đại Tạng Kinh bản 

đời Tống có  mười  mấy  loại, nhưng  ni sư Hoằng Đạo140 thuộc Tích Sa Diên 

Thánh Viện chặt tay đề xướng, khắc thành bản in Đại Tạng này có thể nói là 

bậc trượng phu trong nữ giới, khiến cho mọi người khâm phục, bội phục. Từ 

đời Tống đến nay, hơn bảy trăm năm, do cõi đời nhiều phen loạn lạc, những 

kinh đã được in phần nhiều bị mất đi. Hai chùa Ngọa Long và Khai Nguyên 



138 “Tượng” nghĩa là thợ cả, thợ khéo. Ví như thợ khéo chế thành đồ dùng hữu ích, khéo 

léo,  nên  bậc  tôn  đức  hoằng  dương  đạo  pháp  khiến  cho  giáo  pháp  được  hoằng  truyền 

mạnh  mẽ,  chúng  sanh  được  lợi  ích  vô  cùng  sẽ  được  gọi  là  “pháp  tượng”  hoặc  “tông 

tượng”. 

139 Phùng Đạo (822-954), tự là Khả Đạo, sanh vào năm Trung Hòa thứ hai đời Đường Hy 

Tông, mất năm Hiển Đức nguyên niên đời Hậu Châu. Ông này làm quan suốt năm triều 

đại  thuộc  tám  dòng  họ  khác  nhau,  trải  qua  mười  ba  đời  vua,  nên  những  sử  gia  thời  cổ 

thường  gọi  ông  ta  là  hạng  “thò  lò  muôn  mặt”. Theo  Ngũ  Đại  Hội  Yếu,  trước  đó  đã  có 

những kỹ thuật khắc ván để ấn loát lẻ tẻ trong dân gian, chứ đa phần vẫn sử dụng lối chép 

tay. Những kinh điển quan trọng của Nho gia được các vương triều cho khắc lên đá, gọi 

là Thạch Kinh, nổi tiếng nhất là Khai Thành Thạch Kinh. Tháng Hai năm Trường Hưng 

thứ ba (933) đời Hậu Đường, Tể Tướng Phùng Đạo dâng sớ kiến nghị triều đình đứng ra 

triệu tập những Nho sĩ học rộng sao chép lại những bản thạch kinh thật cẩn thận bằng lối 

chữ  Khải  cho  thật  dễ  đọc,  rõ  ràng,  giảo  chánh  kỹ  càng,  trước  khi  tuyển  thợ  khéo  khắc 

những  bản  kinh  ấy  lên  gỗ,  để  in  ra  với  số  lượng  lớn  ban  cho  các  châu  huyện.  Do  ảnh 

hưởng của việc này, việc ấn loát bằng phương pháp mộc bản được tổ chức quy mô và nề 

nếp, đồng thời xuất hiện những nhà in chuyên nghiệp, khiến cho sách vở được in với giá 

rẻ hơn, số lượng nhiều hơn, đồng thời những kinh điển được tiêu chuẩn hóa. 

140 Điều rất lạ lùng là sử sách không ghi chép gì thân thế, hành trạng của ni sư Hoằng Đạo 

ngoài chuyện Ngài chặt tay cúng dường pháp. Một số tài liệu cho biết ni sư Hoằng Đạo, 

pháp  danh  là  Pháp  Trân,  pháp  tự  Hoằng  Đạo,  do  thấy  kinh  tạng  bị  thất  lạc  sai  sót,  đã 

không tiếc công sức vận động, quyên mộ khắc in Đại Tạng. Vào khoảng năm Bảo Khánh 

thứ nhất đời Tống Lý Tông, ni sư Hoằng Đạo đã mời tứ chúng đến tuyên nói công đức in 

kinh để mạng mạch Phật pháp được lưu truyền, rồi đối trước đại chúng tự chặt tay trái để 

cúng dường khiến tứ chúng hết sức cảm động hết lòng hỗ trợ công việc ấn loát. Tuy vậy, 

theo Nguyên Nhất Thống Chí, Thuận Thiên Phủ Chí, quyển một, thì Hoằng Đạo và Pháp 

Trân là hai vị khác nhau, nhưng đều cùng chặt tay để kêu gọi in Đại Tạng Kinh, bản của 

Pháp Trân là Kim Tạng (Đại Tạng Kinh được in dưới đời Kim), còn bản của ni sư Hoằng 

Đạo là Tích Sa Tạng. Cũng theo sách ấy, ni sư Pháp Trân thọ giới tại chùa Thánh An ở 

Yên Kinh (Bắc Kinh), chùa này được đổi tên thành Đại Diên Thánh Tự trong niên hiệu 

Tuyên Thống đời Kim Hy Tông, còn ni sư Hoằng Đạo thì trụ trì chùa Tích Sa, chùa này 

có tên cũ là Diên Thánh Thiền Viện, nên hai vị này thường bị đồng nhất với nhau. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 130 of 340 

ở Thiểm Tây may còn giữ được. Cư sĩ Châu Tử Kiều sang đất Thiểm lo việc 

phát  chẩn  trông  thấy,  bèn  cùng  với  đại  cư  sĩ  đất  Hỗ  (Thượng  Hải)  thương 

lượng  in  lại  bằng  phương  pháp  Ảnh  Ấn,  nhọc  nhằn  vất  vả  khó  thể  nói  trọn 

được. Nay sắp hoàn thành đợt đầu, sai Quang viết lời tựa. Quang là một ông 

Tăng  chẳng  hiểu  biết  gì,  chỉ  biết  cơm  cháo,  làm  sao  có  thể  nêu  tỏ  sự  quan 

trọng  của  Đại  Tạng,  đành  nhờ  vào  những  gì  hằng  ngày  đã  quen  nghe,  gom 

góp  lẫn  lộn  lại  để  viết  cho  xong  trách  nhiệm.  Diệu  nghĩa  của  toàn  bộ  Đại 

Tạng  người  đọc  sẽ  tự  biết,  dẫu  chưa  thể  đọc  trọn  khắp,  nhưng  hồi  quang 

phản chiếu nơi các pháp “Căn, Trần, Thức, Đại” hiện tiền sẽ đích thân chứng 

được viên thông, cần chi phải viết tràn lan cho nhiều để gai mắt người nhã ư ? 



63. Đề từ và lời tựa cho bộ Gia Ngôn Lục 

(Đề từ được viết vào tháng Hai năm Dân Quốc 16 (1927) dành cho bản in bằng loại giấy 

in  báo.  Lời  tựa  được  viết  vào  ngày  mồng  Tám  tháng  Chạp  năm  Dân  Quốc  16  khi  sách 

được in thành hai cuốn)  





1) Tịnh Độ đại pháp môn lớn lao không gì ở ngoài nó được, như trời che 

khắp,  như  đất  chở  trọn.  Bậc  Đẳng  Giác  sắp  thành  Phật  còn  phải  cậy  nhờ 

pháp này; kẻ nghịch ác sắp đọa A Tỳ mười niệm lên cõi sen, thích hợp căn 

cơ khắp chín pháp giới, đều cùng siêng gắng đảnh lễ kính vâng, sướng thỏa 

tâm độ sanh của Phật, duy nhất không còn pháp thứ hai nào nữa! Tôi do sức 

túc  nghiệp,  từng  làm  một  gã  Nhất  Xiển  Đề,  bắt  chước  bọn  Âu,  Hàn  v.v… 

ngu  xuẩn  không  sao  chữa  được.  May  là  bị  bệnh  mấy  năm,  lúc  ấy  mới  suy 

nghĩ kỹ càng: Các bậc thánh hiền xưa nay lẽ đâu đều vô tri cả? Bọn họ đều 

cùng  tôn  thờ,  ta  nào  dám  chê  bai?  Dẫu  bậc  thánh  cũng  có  chỗ  không  biết, 

nhưng bọn họ vẫn đủ sức làm thầy bọn Âu, Hàn! Từ đó, quy y Phật, xuống 

tóc,  khoác  áo  thâm.  Tự  lượng  túc  nghiệp  sâu  xa,  Tông,  Giáo  ta  đều  chẳng 

thích hợp, chỉ có cậy vào Phật lực  may ra mới thỏa lòng  mong, nên chuyên 

tâm tu Tịnh nghiệp hầu được dự vào Liên Trì. 

Gần  mười  mấy  năm  qua,  người  khác  đều  lầm  hỏi  đến,  lời  đáp  cũng 

giống như thế ấy, chẳng dám vượt phận tí nào. Ông Từ Úy Như ở Hải Diêm 

cho rằng [những lời lẽ ấy] thiết thực, gần gũi, đôi ba lượt đem in ở Bắc Kinh, 

Thượng Hải. Lời lẽ tuy chất phác, nhưng mọi người chẳng chê bai, tìm đọc 

càng nhiều, có nhiều người sanh chánh tín. Cư sĩ Lý Viên Tịnh túc căn vừa 

sâu vừa dầy, chú thích các kinh luận, xiển minh Như Lai tâm, sau đó vì hao 

tổn tinh thần, yếu bệnh ngày càng thêm nặng, bèn bỏ nơi rộng lớn chọn lấy 

chỗ ước lược, lập chí nối gót Đông Lâm141. Lại muốn lợi lạc hàng sơ cơ, tạo 

thành  quy củ, châm  ngôn tu trì [cho  họ],  nên bèn trích  yếu  những  lời trong 

bộ Văn Sao, phân thành từng  loại để biên tập, cũng như tự bỏ ra tịnh tài  in 

tặng những ai hữu duyên, mong cho hết thảy mọi người đều gắng sức mong 

thành  thánh,  thành  hiền,  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận,  ai  nấy  đều 



141 Đông Lâm là ngôi chùa do Sơ Tổ Tịnh Tông Huệ Viễn sáng lập tại Lô Sơn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 131 of 340 

hoàn  thành  tánh  thiên  (bầu  trời  chân  tánh)  của  chính  mình,  vâng  làm  các 

điều  thiện,  tiêu  trừ  sạch  các  điều  ác,  tín  nguyện  siêng  năng  niệm  Phật,  cầu 

lên được chín phẩm sen, lâm chung Phật đến tiếp dẫn, đều được như trăng in 

bóng trên sông, ngay lập tức vãng sanh Tây Phương, vĩnh viễn thoát vực sâu 

sanh tử, thấy Phật ngộ Vô Sanh, dần dần đạt đến phước huệ trọn vẹn. 

Do  vậy,  thỉnh  tôi  viết  mấy  câu  để  rộng  lưu  truyền.  Lời  quê  lọt  vào  mắt 

nhã, uổng chuốc lấy tiếng cười chê, thương xót. Mặt dầy mày dạn dâng tấm 

lòng ngu thành, mong ai nấy đều xét tỏ tường. Nếu chưa vượt lên được bậc 

Đẳng Giác thì cũng dự vào hàng Hồi Hướng vậy. 

2) Pháp môn Tịnh Ðộ lý cực cao sâu, sự cực giản dị. Do vậy, người thiên 

tư thông mẫn, tri kiến cao siêu thường xem [Tịnh Ðộ] là pháp tu của bọn ngu 

phu, ngu phụ, chẳng chịu tu trì. Nào biết đây là pháp môn rốt ráo thành thủy, 

thành chung để  mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, 

dưới độ chúng sanh! Họ thấy kẻ ngu phu, ngu phụ tu được pháp này bèn coi 

thường pháp môn, sao chẳng xét trong hội Hoa Nghiêm, bậc đã chứng bằng 

với Phổ Hiền, bằng với chư Phật, vẫn phải dùng mười đại nguyện vương hồi 

hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  ngõ  hầu  viên  mãn  Phật  Quả?  Miệt 

thị pháp môn Tịnh Ðộ chẳng xứng đáng để tu tức là coi những vị trong hội 

Hoa  Nghiêm  thuộc  hạng  người  gì?  Hơn  nữa,  chỗ  quy  tông  cuối  cùng  của 

kinh Hoa Nghiêm có đáng nên tôn trọng hay nên coi thường đây? 



[Có thái độ như vậy] không có gì khác hơn là do chưa xét kỹ nguyên do 

của từng pháp môn thông thường và đặc biệt, cũng như sự lớn, nhỏ, khó, dễ 

giữa tự  lực  và  Phật  lực, nên  mới  đến  nỗi  như thế!  Nếu đã  xét kỹ,  há chẳng 

học  đòi  Hoa  Nghiêm  Hải  Chúng,  nhất  trí  tiến  hành  cùng  cầu  vãng  sanh  ư? 

Ấn Quang tôi từ lúc búi tóc đọc sách, nhiễm ngay chất độc bài Phật của Hàn, 

Âu,  Trình,  Châu,  may  là  không  có  được  cái  tài  như  Hàn,  Âu,  Trình,  Châu. 

Nếu  như  có  được  chút  tài  như  họ,  ắt  sẽ  đến  nỗi  tự  mình  lầm,  khiến  người 

lầm, thân còn sống  mà đã hãm trong địa  ngục  A Tỳ  mất  rồi!  Từ  năm  mười 

bốn,  mười  lăm  tuổi  về  sau,  bệnh  nặng  nhiều  năm.  Từ  đấy  chiêm  nghiệm 

khắp xưa nay, xem kỹ kinh sách, mới hay những thuyết do Hàn, Âu, Trình, 

Châu  lập đó đều  là  những tri kiến  môn đình, tuyệt chẳng đạt đến  những sự 

huyền áo. 

Nhược quan142 được một năm, tôi liền xuất gia làm Tăng, chuyên tu Tịnh 

nghiệp. Thề trọn  một đời  này làm  một kẻ tự lo giải thoát143, chẳng  lập  môn 

đình,  rộng  thâu  đồ  chúng  đến  nỗi  con  cháu  đời  sau  làm  cho  Phật  pháp  bại 

hoại, kéo cả Ấn Quang tôi vào trong địa ngục A Tỳ chịu khổ với chúng. Ðến 



142 Nhược quan: Thời xưa, con trai đến tuổi hai mươi, sẽ làm lễ búi tóc lên, đội mũ, gọi là 

lễ Nhược Quan, tức là chính thức được coi là người trưởng thành. 

143 Nguyên văn  “tự liễu hán”  là một thuật ngữ của Thiền Tông chỉ kẻ chỉ lo chuyên tu 

hòng  giải  thoát  cho  chính  mình,  không  quan  tâm  đến  chuyện  độ  sanh.  Tổ  tự  gọi  mình 

bằng thành ngữ này vì đương thời, rất nhiều vị trong Tông Môn coi pháp Tịnh Độ là Tiểu 

Thừa, chỉ lo tự độ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 132 of 340 

năm Quang Tự 19 (1893), hòa thượng Hóa Văn chùa Pháp Vũ ở Phổ Ðà lên 

kinh  đô  thỉnh  Ðại  Tạng  Kinh,  sai  tôi  coi  sóc  việc  ấn  loát.  Xong  việc,  Hòa 

Thượng  mời tôi cùng  về  núi. Biết tôi chẳng thích tham  gia [Tăng] sự, Ngài 

cho tôi ở riêng một căn liêu144, tùy ý tu trì. Ðến nay đã ba mươi lăm năm rồi. 

Ở núi lâu ngày, hễ có ai giao cho viết lách gì, tuyệt chẳng dùng đến tên gọi 

Ấn Quang. Ngay cả những văn tự chính mình cần phải ký tên, cũng chỉ tùy 

tiện  viết  hai  chữ  là  xong.  Vì  thế  trong  hai  mươi  năm  qua,  trọn  không  có 

người khách nào đến thăm, cũng không có thư từ qua lại làm phiền. 



Năm đầu Dân Quốc (1911), cư sĩ Cao Hạc Niên đem mấy thiên văn cảo 

đăng trên Phật Học Tùng Báo, chẳng dám dùng tên Ấn Quang, mà dùng tên 

Ấn  Quang  thường  tự  xưng  là  Thường  Tàm  Quý  Tăng  (ông  tăng  thường  hổ 

thẹn).  Vì  thế,  ký  tên  là  Thường  Tàm.  Cư  sĩ  Từ  Úy  Như  và  Châu  Mạnh  Do 

lại  lầm  lạc tán thưởng,  hỏi dò cả ba bốn  năm  nhưng chẳng ai  hay biết. Sau 

Mạnh Do lên núi bái yết, xin quy y, đem mấy thiên bản cảo dở tệ gởi cho Úy 

Như, đưa in ở kinh đô, đặt tên là Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao khiến cho [văn 

từ của tôi] gai mắt khắp những vị cao nhã nên càng thêm hổ thẹn. Năm Dân 

Quốc thứ bảy, thứ tám (1918-1919), họ  lại lôi ra thêm  mấy thiên  nữa, soạn 

thành  sách  Tục  Biên,  in  chung  với  cuốn  Sơ  Biên.  Năm  Dân  Quốc  thứ  chín 

(1920),  giao  cho  Thượng  Hải  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  sắp  chữ  thành  hai 

cuốn để làm bản lưu. Mùa Xuân năm Dân Quốc thứ 10 (1921), sách in xong. 

Quang  tôi  lại  ở  Dương  Châu,  đem  bản  đã  sắp  chữ  năm  Dân  Quốc  thứ  9 

(1920) cho khắc thành một bản, [chia ra] làm bốn cuốn. Năm Dân Quốc thứ 

11 (1922), lại giao cho Thương Vụ Ấn Thư Quán in thành bốn cuốn. Khi ấy, 

các cư sĩ chỉ đảm  nhiệm  in  hai  vạn bộ,  nhưng đến khi  Thương Vụ  Ấn  Thư 

Quán in xong, gởi ra bán, số ấy vẫn chẳng đủ! 

Mùa  Ðông  năm  Dân  Quốc  thứ  14  (1925),  lại  giao  cho  Trung  Hoa  Thư 

Cục in bản Tăng Quảng (bản mở rộng – do thêm vào những bài  mới), cũng 

chia thành bốn cuốn, dày hơn lần in trước một trăm tờ. Mùa Hạ năm nay in 

sách, do phong trào công nhân đấu tranh, giá in rất cao, chỉ in được hai ngàn 

bản.  Bản  gốc  đã  đem  đánh  máy  ra  thành  bốn  bản  sao  thì  nhà  in  giữ  lại  hai 

bản, trả về cho Quang hai bản. Tôi bèn giao cho Chiết Giang Ấn Loát Công 

Ty  tại  Hàng  Châu  in  trước  một  vạn  bản,  sau  đó  sẽ  in  tiếp,  tùy  theo  nhân 

duyên. 

Cư sĩ Viên Tịnh Lý Vinh Tường trong mấy năm qua chuyên tâm nơi học, 

đối với luận  Khởi Tín, kinh  Lăng Nghiêm, kinh Viên Giác đều viết sớ giải. 

Quang bảo: “Người thanh niên nên thiết thực dụng công niệm Phật trước đã, 

đến khi nghiệp tiêu trí rạng, chướng tận, phước dày rồi sẽ lại nêu tỏ [ý Phật], 

tự  có  thể  xiển  minh  ý  Phật  tuyên  truyền  khắp  vũ  trụ”.  Khi  ấy,  ông  Lý  vẫn 

chẳng  chịu  là  đúng.  Sau  này,  vì  dụng  tâm  quá  độ,  tinh  thần,  thân  thể  mỗi 

ngày  một  suy,  mới  hay  lời  tôi  nói  chẳng  sai.  Ông  ta  bèn  đọc  kỹ  Văn  Sao, 



144 Phòng ở của chư Tăng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 133 of 340 

hoan hỷ khôn xiết nên trích lục những nghĩa trọng yếu, chia thành từng môn, 

từng  loại, soạn thành  một cuốn, cậy Quang  viết  lời đề từ, tính dùng  giấy  in 

báo in một ngàn cuốn để đáp ứng nhu cầu cần đọc ngay của độc giả (do những 

phần ấy đã được đăng trước trên tờ lâm san của Cư Sĩ Lâm, nên độc giả nhiều lượt thôi 

thúc  ấn  hành).  Tháng  Năm,  Quang  đến  đất  Thân  (Thượng  Hải),  ông  ta  bèn 

cùng vợ xin quy y. Tháng Tám sách in ra, chẳng lâu sau sách được thỉnh hết. 

Thư yêu cầu nườm nượp gởi tới, tôi bèn bảo cơ quan quản trị nhà tù tại Tào 

Hà  Kính  sắp  đặt  việc  in  sách.  Cư  sĩ  Trần  Ðịch  Châu  xin  đảm  nhiệm  việc 

trình bày, cũng như chịu phí tổn đánh máy bốn bản sao. Ông lại chịu tiền in 

hai  ngàn  bản.  Cùng  một  lúc  đảm  nhiệm  ấn  loát,  gần  đến  hai  vạn.  Đối  với 

những bản đánh máy thì dự tính để lại một bản ở cơ quan quản trị nhà tù hầu 

[đáp  ứng  cho  việc  tái  bản]  lưu  thông  sách  tại  Thượng  Hải,  một  bản  gởi  về 

cho cư sĩ Viên Tịnh giữ, để chính ông ta và các vị thiện sĩ sử dụng. Một bản 

gởi  sang  Tuyên  Giảng  Đường  tại  Cáp  Nhĩ  Tân  để  những  vị  có  tín  tâm  nơi 

vùng Quan Ngoại145 dễ thỉnh đọc. Một bản gởi sang Thương Hội ở Tân Gia 

Ba thuộc Nam Dương để Hoa kiều ở các đảo đều cùng được đọc tụng. 

Với  xuất  xứ của  mỗi câu được sao lục trong bản  này, thuộc quyển  nào, 

trang  nào,  ông  Lý  đều  ghi  kỹ  để  người  đọc  có  thể  đối  chiếu  với  toàn  văn 

trong  Văn  Sao.  Do  chỉ  chép  lấy  những  nghĩa  trọng  yếu  trong  các  bài  văn, 

xếp  thành  một  loại,  nên  thường  có  [những  đoạn  trích]  lời  văn,  ý  nghĩa  khá 

giống  nhau,  nhưng  tôi  chẳng  lược  bớt  đi,  ngõ  hầu  người  đọc  hưởng  lợi  ích 

được  khuyên  đi,  khuyên  lại  nhiều  lần  sẽ  đoạn  ngay  được  lòng  nghi,  phát 

sanh lòng tin. Xuất xứ từ quyển nào, trang số mấy đều dựa theo [cách đánh 

số trong bản] Tăng Quảng Văn Sao. Lấy bản Tăng Quảng Văn Sao làm bản 

lưu  thông  vĩnh  viễn,  những  thứ  khác  (tức  những  bản  in  có  trước  bản  Tăng 

Quảng) thì về lâu về dài sẽ không phải tiến hành in lại nữa. 



Lại  vì Văn  Sao văn từ sâu rộng, rườm rà, có lẽ kẻ sơ cơ khó lòng phân 

biệt, hiểu được [đâu là pháp môn] dễ hiểu nhưng hợp cơ nghi, muốn cho họ 

trước hết thấy được cửa nẻo, từ đấy sẽ thiết thực tấn tu, tự đạt đến chỗ cùng 

cực, khỏi phải đến nỗi nhìn biển cả than dài, hoặc đến nỗi đành lòng lui sụt. 

Nhân đây, chép cả  mục  lục cuốn Văn Sao Tuyển Ðộc  vào sau  lời tựa cuốn 

Gia Ngôn Lục để người chưa từng nghiên cứu Phật học có cái nương tựa để 

tiến bước vào đạo. Tâm lợi người ấy có thể nói là châu đáo hết mức, không 

còn gì hơn được nữa! Do vậy, tôi trình bày duyên do như thế để mong người 

đọc đều cùng được biết. 

Nguyện người thấy, người nghe đừng cho lời tôi nói đều là tầm thường, 

kém  cỏi  rồi  bỏ  qua,  cứ  cầu  lấy  những  điều  cao  thâm,  huyền  diệu.  Ðạo  của 

Nghiêu - Thuấn chỉ là hiếu đễ mà thôi. Ðạo của Như Lai chỉ là Giới - Ðịnh - 

Huệ mà thôi! Thực hành được việc tầm thường, kém cỏi đến cùng cực thì lý 

cao thâm huyền diệu há còn phải cầu đâu khác nữa ư? Nếu không thì chỉ cao 



145 Do Cáp Nhĩ Tân (Harbin) nằm trên đất Mãn Châu cũ, tức là ở ngoài cửa ải Sơn Hải 

Quan (cửa ải chính để vào Trung Nguyên) nên gọi là Quan Ngoại. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 134 of 340 

thâm  huyền  diệu  nơi  đầu  môi  chót  lưỡi,  khi  sanh  tử  xảy  đến  chẳng  dùng 

được mảy may! Xin độc giả hãy lưu tâm! 



64. Lời tựa cho cuốn Thích Môn Pháp Giới Lục  

(năm Dân Quốc 26 - 1937) 





Đức  Như  Lai  chẳng  xuất  hiện,  cõi  đại  thiên  giống  như  đêm  dài.  Phật 

nhật  đã  chiếu  khắp,  các  pháp  đều  rạng  rỡ.  Chẳng  riêng  gì  tam  thừa  thánh 

nhân  mau lên được bờ giác, mà còn khiến cho hàm thức146 trong sáu đường 

đều dần dần thoát vòng khổ. Phật dùng một âm diễn thuyết pháp, chúng sanh 

tùy theo mỗi loại đều hiểu. Ví như một trận mưa nhuần thấm trọn khắp, cây 

cỏ  mỗi  loài  tự  sum  xuê;  một  vầng  trăng  hiện  bóng  khắp  nơi,  nơi  sông  biển 

tùy  mỗi  người  thấy  khác.  Chỉ  rõ  Phật  tánh  sẵn  có,  chúng  sanh  và  Phật  vốn 

đồng.  Dạy  rõ  do  tu  trì  thuận  hay  nghịch  [Phật  tánh]  mà  phàm  -  thánh  thật 

khác biệt. Chia ra nói thành năm thừa, để mong [chúng sanh] theo đường về 

nhà.  Chẳng  lập  một  pháp  ngõ  hầu  hiểu  gốc  mà  biết  ngọn.  Ngũ  tánh147,  tam 

thừa cùng về một đạo; Tứ Đế, Lục Độ chẳng ngoài một tâm. Hết thảy pháp 

Thiên,  Viên,  Đốn,  Tiệm,  pháp  pháp  dung  nhiếp.  Hết  thảy  hạnh  Đại,  Tiểu, 

Quyền,  Thật,  hạnh  hạnh  viên  thông.  Đây  chính  là  quy  củ  lớn  lao  nuôi  dạy 



146 Hàm thức (Sattva), còn được dịch là Hữu Tình, Chúng Sanh, Hàm Linh, Hàm Sanh, 

Hàm Loại, Hàm Tình,  hay Bẩm Thức. Do hết thảy chúng sanh đều có tâm thức, tức có 

những chúng sanh có cảm giác, có nhận biết, nên gọi là Hàm Thức. Xin lưu ý, chữ Chúng 

Sanh hiểu theo nghĩa rộng bao gồm Hữu Tình Chúng Sanh (tức các sinh vật) và Vô Tình 

Chúng Sanh (những khoáng vật, đồ vật). Từ sau thời  ngài Huyền Trang, danh từ Sattva 

được  dịch  là  Hữu  Tình  hay  Hàm  Thức,  chứ  không  dịch  là  Chúng  Sanh  vì  theo  Câu  Xá 

Luận Bảo Sớ:  “Những gì do các duyên hòa hợp mà sanh thì được gọi là Chúng Sanh”.  

Do vậy, Hữu Tình hay Vô Tình (Phi Tình) đều do các duyên hòa hợp mà thành nên đều 

được gọi là Chúng Sanh. Nhưng trong các bản luận hay sớ giải vẫn quen dùng chữ Chúng 

Sanh để chỉ hết thảy những loài sanh vật. 

147 Ngũ Tánh  là một khái niệm phân chia căn tánh theo tông Hoa Nghiêm, dựa trên căn 

tánh thành Phật của chúng sanh mà chia thành năm loại:  

1. Bất Định Tánh Bán Thành Phật, tức căn tánh bất định, nếu gặp được pháp Nhị Thừa sẽ 

tu tập pháp Nhị Thừa, nếu gặp pháp Bồ Tát sẽ tu tập pháp Bồ Tát, khả năng thành Phật 

tùy theo căn duyên nên gọi là “bán”. 

2.  Vô  Chủng  Tánh  Bất  Thành  Phật:  Chỉ  hạng  người  không  có thiện  căn,  chánh  tín,  bài 

bác nhân quả, chẳng chịu nhận lãnh sự hóa độ, cam phận chìm đắm trong sanh tử, chẳng 

cầu giải thoát. 

3. Thanh Văn Tánh Bất Thành Phật: Những người mang căn tánh Thanh Văn, chỉ tu tập 

pháp Tứ Đế, chứng chân không Niết Bàn, tham đắm không tịch, kinh sợ sanh tử, chẳng 

muốn độ sanh, tấn tu Phật đạo. 

4.  Duyên  Giác  Tánh  Thành  Phật:  Những  người  mang  căn  tánh  Duyên  Giác,  chỉ  quán 

Thập Nhị Nhân Duyên, chứng chân không Niết Bàn, cố chấp thiên không, chẳng cầu Phật 

đạo. 

5. Bồ Tát Tánh Toàn Thành Phật: Bồ Tát có thể tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn, bi 

trí song vận, rộng tạo các nhân, chứng quả Bồ Đề. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 135 of 340 

hàng ngàn căn cơ của đức Như Lai, là nghĩa lý lớn lao trong giáo pháp suốt 

cả một đời đức Phật. 

Xét từ lúc đạo Phật được hưng khởi vào đời Chiêu Vương  nhà Châu148, 

đạo  truyền  khắp  cõi  Tây  Càn  (Ấn  Độ),  đến  đời  Hán  Minh  Đế,  pháp  được 

truyền sang Đông Chấn (Trung  Hoa). Thoạt đầu chỉ được hoằng truyền nơi 

đất  Bắc,  đến  đời  Ngô  mới  bắt  đầu  truyền  xuống  phương  Nam.  Từ  đời  Tấn 

trở  đi,  đạo  được  truyền  khắp  trong  nước,  ngoài  nước:  Cao  Ly,  Nhật  Bản, 

Tiêm La (Thái Lan), Diến Điện đều cùng được gội pháp hóa của Phật trong 

thời  ấy.  Ngài  La  Thập  ở  Quan  Trung149,  Viễn  Công  tại  Lô  Sơn,  công  huân 

hoằng pháp không ai to  lớn bằng. Do  vậy, pháp được truyền đến các nước, 

đều được bình đẳng hưởng ơn Phật. Từ đấy trở đi, đến thời Đại Đường, kinh 

luận,  pháp  môn  thảy  đều  trọn  vẹn.  Tính  chung  những  tông  lớn  thì  có  năm 

tông  là  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  Tịnh.  Cố nhiên  tri  thức  các  tông  đều  thông 

suốt các pháp, nhưng để hoằng dương thì hoặc kiêm, hoặc chuyên, chỉ mong 

sao  khế  cơ,  nên  không  nhất  định!  Đa  số  là  bậc  đã  chứng  thánh  quả,  thừa 

nguyện thị hiện, hoằng dương Phật pháp, lợi ích chúng sanh. Khi sống được 

vua  quan  khâm  phục,  kính  ngưỡng,  dân  chúng  tôn  sùng;  mất  đi,  trời  người 

buồn khóc, cầm thú kêu ai oán. Làm bậc thầy  mô phạm cho cõi đời khi ấy, 

làm cầu bến cho đời sau. Đạo đức lợi ích nói chẳng thể cùng! 

Rặng  Côn  Luân  tuy  sanh  ngọc,  vẫn  có  đá  tảng;  rừng  chiên-đàn  phần 

nhiều thơm ngát, vẫn sanh cỏ thối. [Đó là vì chư Tăng] hoặc thừa nguyện thị 

hiện  bệnh  hạnh150,  hoặc  do  mê  tâm  nên  phạm  Thanh  Quy.  Dấu  tích  của 

những lợi ích bị mất mát và những khổ báo chiêu cảm đều đáng để khơi gợi 

thiện  tâm  cho  người  đời  sau,  răn  dạy  đời  Mạt  phải  gắng  chí,  vĩnh  viễn  là 

gương  soi  về  sự  trái  đạo  nghịch  pháp  trong  pháp  môn.  Vì  thế,  chưa  chắc 

[những  gương  phạm  giới  ấy]  đã  là  trái  nghịch  sự  giáo  hóa  của  Phật,  mà  là 

nhằm khiến cho con người y giáo phụng hành vậy. 

Cư sĩ Quách Hàm Trai ở Hồ Nam xem rộng rãi các sách vở, tiện tay sao 

lục  những  chuyện  đáng  để  làm  gương,  đáng  để  răn  dè  được  bao  nhiêu  đó 

chuyện,  đặt  tên  là  Thích  Môn  Pháp  Giới  Lục  với  chí  nguyện  mong  mỏi  lợi 



148 Theo quan điểm cổ truyền của Phật môn Trung Hoa, đức Phật giáng sanh nhằm thời 

Châu Chiêu Vương (995-977 trước Công Nguyên). 

149 Lãnh thổ nhà Diêu Tần nằm trong địa phận tỉnh Thiểm Tây, do vùng này nằm lọt giữa 

các cửa ải Hàm Cốc, Tán Quan, Vũ Quan và Hào Quan nên thường gọi là Quan Trung. 

150 “Bệnh hạnh” là một trong năm hạnh của Bồ Tát, được nói đến trong kinh Đại Bát Niết 

Bàn. Theo đó, Bồ Tát vận dụng lòng vô duyên đại từ, vận tâm bình đẳng, nhằm cứu bạt 

những chúng sanh đang khổ sở phiền não mà thị hiện các hạnh gây tạo tội nghiệp lớn lao. 

Chữ Bệnh ở đây chỉ cho những tội nghiệp, vì tội nghiệp chính là bệnh nơi thân - khẩu - ý. 

Chẳng hạn như ngài Ưu Đà Di thị hiện phạm nhiều hạnh bất tịnh để Phật có cơ duyên chế 

giới, cũng như ngài Đề Bà Đạt Đa thị hiện phá hòa hợp Tăng, thị hiện phạm đại tội Ngũ 

Nghịch, thị hiện đọa địa ngục A Tỳ để cảnh tỉnh người đời sau về quả báo Ngũ Nghịch, 

hoặc như Hàn Sơn, Thập Đắc, Tế Điên thị  hiện  điên khùng, không giữ Thanh Quy đều 

nhằm hóa độ chúng sanh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 136 of 340 

lạc  mọi  người.  Nhưng  do  tuổi  đã  già  suy,  tinh  thần  chẳng  đủ,  chưa  thể  sắp 

xếp trước sau theo từng triều đại được, thật chưa được thỏa đáng lắm, nhưng 

sách  khiến  cho  người  đọc  bắt  chước  theo,  đề  phòng,  răn  dè  thì  nào  có  trở 

ngại gì! Phần Phụ Lục cuối sách là một số đoạn giáo huấn thiết yếu trích lục 

từ Vân Thê Pháp Vựng. Phần trước là những  hạnh đẹp đáng  noi theo, phần 

này chính là những lời tốt lành. Miệng thường tụng, tâm thường nghĩ những 

lời  hay  hạnh  đẹp  của  cổ  đức  sẽ  giống  như  người  nhiễm  hương,  thân  tự  có 

mùi  thơm,  dù  kẻ  ấy  ương  bướng,  kém  cỏi  đến  đâu  cũng  trở  thành  bậc  “tri 

hành  hợp  nhất”151,  huống  là  những  bậc  đại  chí  một  bề  mong  thành  thánh 

thành  hiền,  học  Phật,  học  Tổ,  lợi  ích  ấy  làm  sao  lường  được?  Nguyện  tứ 

chúng học Phật thấy người hiền mong được bằng, thấy kẻ chẳng hiền trong 

lòng tự phản tỉnh thì pháp môn may mắn lắm, thế giới may lắm thay! 

 

65. Lời tựa cho tác phẩm Tịnh Độ Tam Yếu Thuật Nghĩa  

(năm Dân Quốc 16 - 1927)  





Cư sĩ Lạc Quý Hòa ở Thiệu Hưng xưa đã có linh căn, dốc lòng tin tưởng 

Phật pháp, tự  hành, dạy  người, chỉ chăm chú tín  nguyện trì danh  hiệu Phật, 

cầu  sanh  Tây  Phương.  Lại  còn  chú  trọng  giữ  vẹn  luân  thường,  nghiêm  túc 

trọn hết bổn phận của chính  mình, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều 

lành, kiêng giết, bảo vệ sanh vật, mến tiếc sanh mạng loài vật. Lại cho rằng 

đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng  và  giáo  dục  gia  đình  là  diệu  pháp  duy  nhất 

không hai để vãn hồi thế đạo, nhân tâm. Thật có thể gọi là “người biết được 

cái gốc để cấp bách chú trọng trước tiên”. Lúc cư sĩ còn trẻ, rất hâm mộ chí 

hướng  “chẳng làm lương tướng, ắt phải làm lương y”  của cổ nhân, bèn lưu 

tâm nơi y lý để mong lợi người. Lâu ngày, tinh thông y thuật, khá nổi tiếng. 

Kế  đó,  nghĩ:  “Tâm  bệnh  là  gốc,  thân  bệnh  là  ngọn;  nếu  chẳng  trị  tâm  bệnh 

sao  cho  hết  thảy  mọi  người  đích  thân  thấy  được  bản  lai  diện  mục,  thoát  lìa 

sanh  tử  luân  hồi  thì  lợi  ích  rất  nhỏ,  rốt  cuộc  chẳng  phải  là  đạo  tự  lập,  lập 

người,  tự  lợi,  lợi  tha.  Đời  coi  đức  Phật  là  Đại  Y  Vương,  ta  hãy  nên  cầu  y 

thuật  nơi  Ngài  ngõ  hầu  ta  cùng  người  đều  được  rốt  ráo  yên  vui”.  Do  vậy, 

giao du với các thiện tri thức, nghiên cứu kinh Phật, mới biết y thuật của đức 

Phật  độc  nhất  vô  nhị  trong  cõi  đời,  như  ra  khỏi  nhà  tối  thấy  được  mặt  trời, 

tấm lòng vui sướng không thể nào sánh ví được! 

Nhưng  đức  Phật  nói  ra  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn,  cầu  lấy  pháp  trực 

tiếp, nhanh chóng nhất, viên đốn nhất, thực hiện dễ, thành công cao, ngõ hầu 

nghiệp  lực  phàm  phu  do  không  có  sức  đoạn  Hoặc  sẽ  có  thể  ngay  trong  đời 

này thoát khỏi tam giới lên chín phẩm sen, bỏ thân phàm dự vào dòng thánh 



151 “Tri  hành  hợp  nhất”  là  học  thuyết  của  Vương  Dương  Minh  (tức  Vương  Thủ  Nhân 

1472-1558). Ông chủ trương cái học, cái biết phải đi đôi với việc làm, kiến thức phải phù 

hợp  với  hành động, biến những điều đã học thành hành động thực tiễn, chứ không phải 

chỉ để nói xuông, lòe đời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 137 of 340 

thì chỉ riêng một pháp Tịnh Độ là được như vậy mà thôi! Do vậy, lắng lòng 

nghiên cứu, hiểu được cương yếu, gặp dịp pháp sư Hoa Trí kết xã niệm Phật, 

[pháp sư] bèn  xin [cư sĩ] thay  mình tuyên  giảng,  giảng đến đâu  ghi đến đó, 

thành  một  cuốn  sách,  từng  đăng  tải  trên  báo  Đại  Vân  để  tặng  những  người 

cùng  chí  hướng.  Phàm  ai  thấy  nghe  đều  hoan  hỷ,  tán  thán,  bảo  là  hợp  với 

căn  cơ.  Các  cư  sĩ  thuộc  hội  Phật  học  ở  Dư  Diêu  khuyên  nên  in  ra  để  lưu 

truyền, cậy tôi viết lời tựa. 

Tôi nghĩ pháp Tịnh Độ lý - sự viên dung, tánh - tu chẳng hai, phàm lẫn 

thánh đều thâu nhiếp trọn vẹn. Hết thảy pháp môn, hà sa diệu nghĩa không gì 

chẳng lưu xuất từ pháp giới này, không gì chẳng trở về pháp giới này! Như 

biển cả dung nạp khắp trăm sông, dường thái hư chứa trọn muôn hình tượng. 

Quả  thật  là  pháp  môn  vô  thượng  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương 

chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Vì  thế,  được  chín 

giới  cùng  tuân  hành,  mười  phương  chung  khen  ngợi,  ngàn  kinh  đều  xiển 

dương,  muôn  luận cùng tuyên  nói. Tôi  nói lời  này, nếu có ai chẳng tin,  xin 

hãy chất vấn Phổ Hiền Bồ Tát trong hội Hoa Nghiêm, ngõ hầu cùng dự vào 

Hoa  Tạng  hải  hội,  nhất  trí  tiến  hành,  để  đều  mong  sao  trong  đời  này  vãng 

sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử, tấn tu dần dần cho đến khi viên chứng 

vô thượng Bồ Đề mới thôi! Cao đẹp thay! Tốt lành thay! 



66. Lời tựa cho sách Vật Do Như Thử  

(năm Dân Quốc 25 - 1936)  





Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành  Phật. Phật  xem  hết 

thảy chúng sanh đều là Phật, nên kinh Phạm Võng nói:  “Ta là Phật đã thành, 

 các ông là  Phật chưa thành. Nếu tin được như vậy, giới phẩm đã đầy đủ”,  

bởi lẽ, tin chính mình là Phật chưa thành thì chắc chắn muốn cải ác tu thiện, 

phát tâm Đại Bồ Đề tự lợi, lợi tha, ngõ hầu đoạn sạch Phiền Hoặc, đích thân 

chứng được Chân Như Phật Tánh sẵn có nơi cái tâm này. Tin hết thảy chúng 

sanh  trong  sáu  đường  đều  là  Phật  chưa  thành,  chắc  chắn  sẽ  tận  lực  khuyên 

lơn, chỉ bảo, duy trì đồng loại, chắc chắn chẳng làm chuyện tranh giành, tàn 

sát lẫn nhau, chắc chắn sẽ muốn kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, tạo sự thuận 

lợi  lớn  lao  cho  dị  loại,  chắc  chắn  sẽ  không  có  cái  tâm  thảm  độc  ăn  thịt  kẻ 

khác  để  bồi  bổ  cho  ta.  Do  con  người  chẳng  biết  chính  mình  và  hết  thảy 

chúng  sanh  đều  là  Phật  chưa  thành  nên  mới  tranh  chấp,  giết  người  ngập 

thành,  ngập  đồng  chẳng  tiếc  nuối,  cũng  như  giết  thân  chúng  nó  hòng  thỏa 

thích bụng miệng ta. 

Người  đời  sát  sanh  quen  thói  nên  coi  thường,  sự  thể  lớn  -  nhỏ  gì  cũng 

đều  phải  giết  chóc.  Tế  thần,  cúng  giỗ  tổ  tông,  phụng  dưỡng  cha  mẹ,  đãi 

khách, không có thịt sẽ chẳng thể thành lễ được! Đem chuyện cực khổ, cực 

thảm  giáng  xuống  thân  loài  vật,  nhằm  biểu  thị  tấm  lòng  thành  khẩn,  hiếu 

kính  của  ta.  Nếu  luận  trên  phương  diện  mê  muội  thì  còn  chấp  nhận  được, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 138 of 340 

chứ luận trên thực tế thì đáng thương quá đỗi! Do hết thảy chúng sanh từ vô 

thủy đến nay luân hồi sáu nẻo, lần lượt làm cha mẹ, anh em, vợ con, quyến 

thuộc,  sanh  ra  lẫn  nhau,  trở  thành  oan  gia  đối  đầu  của  nhau,  tuần  hoàn  báo 

thù, đền đáp, giết hại lẫn nhau. Trong các kinh Đại Thừa, đức Phật đã nhiều 

lượt  khuyên  răn  nhưng  ít  kẻ  thấy  nghe.  Dẫu  được  thấy  nghe,  nhưng  kẻ  tin 

nhận, vâng làm, lại càng ít hơn nữa! 

Do vậy, Phật dùng  lòng Đại Bi, hiện trong dị loại để con người giết ăn. 

Đã  giết  xong,  bèn  hiện  các  tướng  lạ  ngõ  hầu  hết  thảy  mọi  người  biết  là  do 

Phật  hiện,  mong  dứt  sát  kiếp  để  chúng  sanh  được  yên.  Như  vỏ  sò  nghêu, 

hông  bò,  móng  dê,  răng  lợn,  yếm  ba  ba  đều  có  [hình  ảnh]  đức  Phật  ngự 

[trong  ấy]  khiến  tai  mắt  con  người  [thấy  nghe]  phải  kinh  sợ,  dứt  cơ  duyên 

giết chóc trong cõi đời, những chuyện như vậy được ghi chép trong sử sách 

kể  sao  cho  trọn?  Trước  khi  giết  đều  nói  là  loài  thú,  đã  giết  rồi,  mới  biết  là 

Phật. Do vậy biết sát sanh chẳng khác gì  giết Phật! Dẫu không phải do đức 

Phật hiện ra, cũng vẫn là Phật đời vị lai. Giết ăn thì tội quá biển cả, núi non, 

hãy gấp đau đáu răn chừng ngõ hầu được giải thoát. Phải biết: Con người và 

loài  vật  tuy  khác,  mang  hình  dạng  có  linh  tánh  hay  ngu  xuẩn,  kẻ  ngốc  tâm 

thức tối tăm, loài vật có linh tánh thì trí lại sáng rỡ: Ngũ Luân, Bát Đức152 cố 

nhiên chẳng  nhường con người, lòng thành tha thiết so ra còn sâu đậm  hơn 

con người. Dám cậy ta  mạnh, giết chúng nó ăn thịt, đến nỗi trong tương lai 

thường bị kẻ khác ăn! 

Lần  xem  sử  sách,  từ  xưa  đến  nay,  phàm  những  ai  lợi  người  lợi  vật  con 

cháu nhất định hiền thiện, phát đạt; những kẻ nào hại người hại vật con cháu 

nhất định tầm thường, kém cỏi, diệt tuyệt. Vì thế, Khổng Tử khen ngợi Châu 

Dịch  rằng:   “Tích  thiện  chi  gia  tất  hữu  dư  khánh,  tích  bất  thiện  chi  gia  tất 

 hữu  dư  ương”   (Nhà  tích  thiện  sự  vui  có  thừa,  nhà  tích  điều  bất  thiện,  tai 

ương  có  thừa).  “Dư  khánh,  dư  ương”  chính  là  những  thứ  thừa  sót  lại  của 

“chánh khánh, chánh ương”. Chánh khánh, chánh ương là những gì bản thân 

người  ấy  phải  thọ  trong  đời  kế  tiếp  hay  trong  những  đời  sau  nữa  do  tích 

thiện hay tích bất thiện, so với dư khánh, dư ương sẽ còn hơn gấp trăm ngàn 

vạn ức lần! Nếu con người biết được điều này, chắc chắn chẳng chịu vì sung 

sướng nhỏ nhặt một lúc để rồi vĩnh viễn chịu đựng  mối họa hại lớn lao đến 

vô cùng! 

Trong thời Gia Khánh - Đạo Quang nhà Thanh, tại huyện Quảng Phong 

tỉnh  Giang  Tây,  Thái  Sử  Từ  Khiêm,  tự  Bạch  Phảng,  ẩn  cư  soạn  sách  hòng 

giác thế yên dân, chí thiết tha răn kiêng giết, đọc rộng các sách, phàm những 

đức  hạnh  tốt  đẹp  của  loài  vật  đều  tập  hợp  lại,  soạn  thành  một  cuốn  sách, 

phân chia thành mười bốn tấm gương hiếu hữu, trung nghĩa, trinh liệt, từ ái, 

thương  kẻ  cô  độc,  quyến  luyến  nghĩa  cũ,  giữ  chữ  tín,  giữ  phận  khiêm  tốn, 



152 Ngũ Luân: Năm mối quan hệ trọng yếu giữa người với người: Vua tôi, cha con, chồng 

vợ, anh em, bạn bè. 

Bát đức: Hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 139 of 340 

giúp đỡ điều lành, cứu nạn, báo đức, rửa sạch tiếng oan, hiểu biết nhiều thứ, 

thông minh trí huệ, đặt tên là Vật Do Như Thử (loài vật còn như thế ấy). Ấy 

là  vì  muốn  cho  người  thấy  kẻ  nghe  đều  phát  khởi  [tấm  lòng]  giữ  vẹn  luân 

thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, 

vâng giữ các điều lành, thấu hiểu đức hiếu sanh của trời đất, chẳng tàn sát dị 

loại,  đề  cao  nỗi  lòng  “coi  mọi  người  như  ruột  thịt,  coi  muôn  vật  như  chính 

mình”  của  đạo  Nho,  che  chở  khắp  quần  sanh.  Nghĩ  đến  những  loài  vật  ấy 

còn có những hạnh đẹp như thế, mà chúng ta mang tấm thân sáu thước, sánh 

cùng  trời  đất  thành  ba  ngôi,  xưng  là  Tam  Tài,  lại  còn  được  kinh  sách  của 

thánh  hiền  giáo  huấn,  nếu  chẳng  kế  thừa  người  xưa,  mở  lối  cho  người  đời 

sau, tán trợ quyền sanh thành, dưỡng dục của trời đất, yêu dân, thương  vật, 

hòng  thỏa  tấm  lòng  Từ  của  trời  đất  thì  chẳng  những  đã  cô  phụ  ân  sâu  nuôi 

dạy của trời đất, thánh hiền, mà còn hết sức thẹn với những dị loại bay, chạy, 

lặn ngụp nữa! Sẽ nói đến những chuyện như thế này: Nên hiếu thảo với cha 

mẹ,  kính  trọng  anh,  trung  với  chủ,  trọn  hết  nghĩa  như  thế  nào,  dùng  Ngũ 

Luân  để  hành  Bát  Đức,  nên  bác  ái,  cứu  vớt  rộng  khắp  như  thế  nào  để  thực 

hành  đại  đạo  “bình  đẳng  đối  đãi”,  nên  như  thế  nào  đánh  đổ  sự  ham  muốn 

xằng  bậy  của  chính  mình  để  tu  trì,  hòng  chẳng  khiến  cho  đấng  sanh  ra  ta 

phải  hổ  thẹn,  chẳng  bị  trời  đất  quỷ  thần  thương  xót,  chẳng  bị  trời  đất  quỷ 

thần xem thường, vứt bỏ, chẳng bị hết thảy loài vật khinh miệt. 

Ông  Từ  nhân  phẩm  cực  thuần,  học  vấn  cực  rộng,  tiếc  rằng  đời  trước 

chưa từng gieo thiện căn rõ ràng, đời này cũng chẳng thân cận bậc thiện tri 

thức sáng mắt, đến nỗi đối với Phật pháp hay ngoại đạo đều chẳng phân biệt 

được  tà  -  chánh,  chân  -  ngụy.  Vì  thế,  trong  cuốn  Hải  Nam  Nhất  Chước  do 

ông trước tác, đã đem quyển Trung và quyển Hạ của Tâm Kinh do ngoại đạo 

ngụy tạo – quyển  Hạ có hai  loại –  xếp chung ba thứ ngụy  tạo này  với Tâm 

Kinh chân chánh do đức Phật nói, tôn trọng như cùng một thể, chẳng hề thua 

kém nhau! Điều này tạo ra thói tệ khiến cho những kẻ không hiểu Phật pháp 

sẽ  coi  tà  là  chánh,  xem  ngụy  là  chân,  khiến  cho  các  ngoại  đạo  biến  chánh 

thành tà, biến chân thành ngụy. Trong cuốn sách này (tức cuốn Vật Do Như 

Thử),  mười  ba  tấm  gương  đầu  chỉ  luận  về  luân  thường,  cố  nhiên  không  gì 

chẳng thích đáng. Trong tấm gương thứ mười bốn, lời phê bình về sự thông 

huệ [của ông Từ Khiêm] khó tránh khỏi khuyết điểm tà - chánh chẳng phân, 

mong độc giả hãy suy xét tường tận. 

Ông  Lý  Tuấn  Thừa  ở  huyện  Vĩnh  Xuân,  tỉnh  Phước  Kiến,  pháp  danh 

Huệ  Giác,  nhiều  năm  buôn  bán  tại  Tinh  Châu  (Singapore)  và  Nam  Dương. 

Do đứa con thứ là Nghi Tông bị bệnh, gởi món tiền một ngàn sáu trăm đồng 

xin Quang ấn tống những kinh sách vãn hồi kiếp vận, uốn nắn thế đạo nhân 

tâm,  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng  loài  vật  v.v…  Quang  thấy  thế  đạo  nhân 

tâm ngày càng đi xuống là do Tống Nho đả phá, bài xích nhân quả, luân hồi, 

bảo  đức  Phật  dùng  những  điều  ấy  để  lừa  bịp  ngu  phu  ngu  phụ  tuân  phụng 

giáo hóa của Ngài, chứ thật ra không có chuyện ấy. Do vậy, thiện không có 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 140 of 340 

gì để khuyên, ác không có  gì để phạt, đến nỗi  hùa  nhau phế kinh điển, phế 

luân  thường,  tranh  đất,  giành  thành,  tàn  sát  lẫn  nhau,  không  thể  nào  chấm 

dứt được! 

Muốn vãn hồi sát kiếp thì phải bắt đầu từ kiêng sát sanh. Sách kiêng giết 

rất nhiều, nhưng sách cảm động lòng người, ngăn dứt cơ duyên giết chóc thì 

sách này có thể tôn là bậc nhất; bởi  lẽ, loài  vật còn có những  hạnh cao đẹp 

như thế, người có lòng nghĩ đến người khác nào dám buông lung giết ăn nữa 

ư? Trong lời tựa lại giảng rõ ta và loài vật đều là Phật chưa thành, đức Phật 

muốn ngưng dứt sát kiếp trong cõi đời, liền chẳng tiếc sức hiện thân trong dị 

loại để cũng bị con người  giết; đã  giết rồi  mới biết  là do Phật  hóa  hiện. Kẻ 

biết tốt - xấu sẽ chẳng dám buông lung giết ăn y như cũ để tự chuốc lấy nỗi 

lo.  Tuy  cuốn  sách  này  chẳng  nói  đến  chuyện  kiêng  giết,  nhưng  quả  thật  là 

sách đứng đầu  về kiêng  giết, chấn động  kẻ điếc, sáng  mắt  người đui, khiến 

cho những ai xem thấy đều dấy lòng, đều tự suy nghĩ: “Loài vật còn như thế, 

lẽ nào con người thua chúng?” bèn cực lực sốt sắng hành trì để khỏi hổ thẹn. 

Từ đấy, gắng sức trọn hết thiên chức, sống chẳng làm thây đi thịt chạy, tận 

lực  tu  tịnh  hạnh,  chết  sẽ  về  thẳng  thế  giới  Cực  Lạc,  sẽ  thấy  lễ  nghĩa,  nhân 

nhượng hưng khởi, can qua chấm dứt, thiên hạ thái bình, chánh trí mở mang, 

tà chấp tiêu diệt, sự giáo hóa của Phật được rộng khắp. Do vậy, cho tái bản 

sách này, dùng hết số tiền ông ta đã gởi để ấn tống, ngõ hầu người thấy nghe 

đều có được khuôn mẫu để làm người, làm Phật vậy! 

 

67. Lời tựa sách Kỹ Lộ Chỉ Quy  

(năm Dân Quốc 25 - 1936)  





Tam  giới không đâu chẳng phải  là quán trọ, [chúng sanh trong]  lục đạo 

đều là kẻ nghèo cùng. Tuy hứng chịu khổ - vui tạm thời sai khác, nhưng hết 

vui sẽ tới khổ, rốt cuộc chẳng phải là chỗ an thân lập mạng rốt ráo! Do vậy, 

đức  Thích  Ca  Thế  Tôn  ta  đặc  biệt  rủ  lòng  thương  xót,  thị  hiện  giáng  sanh 

trong thế gian, thị hiện thành Chánh Giác, tùy theo căn cơ chúng sanh nói đủ 

mọi pháp khiến cho khắp các chúng sanh đều theo đường về nhà, nhận lãnh 

của  gia  bảo,  vĩnh  viễn  hưởng  an  lạc.  Nhưng  các  pháp  ấy  mỗi  pháp  lợi  lạc 

cho một loại căn cơ, lại chẳng dễ tu tập, dẫu tu cũng khó thể liễu thoát ngay 

trong đời này, bởi hoàn toàn cậy vào sức Giới - Định - Huệ của chính mình 

để đoạn Hoặc chứng Chân thì mới thoát sanh tử. Chúng sanh đời Mạt Pháp 

khó  lòng  trông  mong  được!  Do  lòng  đại  từ  bi,  đức  Như  Lai  lại  bày  ra  một 

pháp  môn đặc biệt, đó  là “tín  nguyện  niệm  Phật cầu sanh  Tây Phương”, để 

những người đã đoạn Hoặc sẽ nương vào Phật từ lực mau chứng Bồ Đề, kẻ 

chưa đoạn Hoặc sẽ nương vào Phật từ lực liền thoát sanh tử. Thích hợp khắp 

ba căn, gồm thâu trọn  vẹn lợi căn  lẫn độn căn; thượng thánh  hạ phàm cùng 

nương  về,  kẻ  mới  phát  tâm  lẫn  người  tu  lâu  đều  cùng  tiến.  Pháp  môn  này 

không  riêng  gì  phàm  phu  đầy  dẫy  phiền  não  nên  chuyên  tu,  ngay  cả  bậc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 141 of 340 

Đẳng  Giác  Bồ  Tát  sắp  thành  Phật  cũng  cần  phải  dùng  mười  đại  nguyện 

vương hướng dẫn về Cực Lạc thì mới có thể viên thành Phật quả. Pháp môn 

lớn lao như hư không chứa đựng rộng khắp, pháp môn lợi ích như mùa Xuân 

khiến cho khắp mọi loài sanh trưởng; trọn cả kiếp tán dương cũng khó lòng 

cùng tận. 

Quang  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  trí  huệ  cạn  mỏng,  mấy  chục  năm  qua 

chuyên tu pháp này. Gần đây, các ông Chiến Đức Khắc  và Lý Đức Minh ở 

Cử  Thành,  tỉnh  Sơn  Tây,  lầm  nghe  người  khác  nói,  gởi  thư  xin  quy  y.  Do 

vậy, liền dạy họ “hàng phàm phu sát đất muốn liễu sanh thoát tử ngay trong 

đời  này  mà  nếu  không  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  trọn  chẳng  có 

pháp nào khác để mãn nguyện cả!” Lại gởi cho họ những sách như Văn Sao 

v.v… để  làm căn cứ  tu trì. Ông Đức  Khắc bèn dựa theo  những  ý  nghĩa ấy, 

soạn ra cuốn Kỹ Lộ Chỉ Quy (chỉ đường về nơi ngã rẽ), mượn hình thức vấn 

đáp để tháo gỡ nghi ngờ, làm sáng tỏ tông chỉ.  Lại cậy ông Đức Minh giảo 

duyệt,  chí  mong  lợi  người  chẳng  tiếc  tâm  lực.  Sách  đã  được  ấn  hành  lưu 

thông, gởi sách đến [chỗ Quang] cầu ấn chứng. 

Quang  đọc  xong,  khôn  ngăn  an  ủi,  vui  vẻ.  Trong  ấy  có  chỗ  câu  chữ,  ý 

nghĩa chưa viên mãn, sợ độc giả khó thể lãnh hội, nên sửa chữa đôi chút để 

vừa xem sẽ hiểu ngay, trọn chẳng còn  nghi  ngờ, bàn bạc nữa! Cho ấn hành 

để lưu thông rộng rãi ngõ  hầu [người đọc] đối với giáo điển trong suốt  một 

đời đức Phật, chỉ nương theo một pháp khế lý, khế cơ “tín nguyện niệm Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương”  để  tu.  Các  pháp  khác  tuy  cao  sâu  huyền  diệu,  rộng 

lớn tinh vi, khế lý nhưng không khế cơ đều để làm căn cứ sau khi vãng sanh 

sẽ tự hành, dạy người. Đối với đủ mọi tà kiến, kiến giải sai lầm, truyền dạy 

riêng  tư,  bí  mật  chẳng  truyền  của  hết  thảy  ngoại  đạo,  những  lời  nói  nhăng 

nói cuội tự xưng là “thật sự được tâm truyền của Phật, Tổ” cần gì phải nhắc 

đến nữa! Tu chỉnh xong xuôi, sắp giao cho thợ in, lại nhận được bài Phát Lộ 

Sám Hối Văn của ông Thành Phục Sơ gởi đến. Đây cũng là một sự chỉ dạy 

đường về nơi ngõ rẽ lớn lao rất phổ thông; do vậy, bèn đem in kèm vào sau 

sách hòng lưu thông rộng rãi để làm gương soi cho người khắp cõi đời vậy! 

 

68. Lời tựa [giãi bày ý nghĩa việc] Cúng Tế Tổ Tiên Bằng Cỗ Chay  

(năm Dân Quốc 25 - 1936)  





Chuyện ăn thịt là chuyện kỳ quái nhất, nhưng do quen làm đã lâu, chẳng 

biết  là  sai,  ngược  ngạo  coi  đó  là  lễ.  Vì  thế,  tế  trời  đất,  cúng  giỗ  tổ  tông, 

phụng  dưỡng  cha  mẹ,  đãi  đằng  khách  khứa  đều  dùng  thịt  làm  vật  biểu  thị 

tấm  lòng  cung  kính.  Thánh  nhân  thế  gian  chẳng  nói  đến  sự  lý  nhân  quả  ba 

đời,  luân  hồi  lục  đạo,  cũng  tùy  thuận  tâm  tình  của  thế  tục  mà  làm  theo, 

nhưng vẫn ra rả về đạo “thương dân, yêu vật”. Suy từ lòng nhân yêu thương 

loài vật của thánh nhân, đủ biết sự vô nghĩa của việc dùng thịt nhằm biểu lộ 

lòng thành, lòng hiếu thảo, hay lòng cung kính! Để biểu thị tấm lòng thành, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 142 of 340 

hiếu thảo, cung kính của ta, hãy nên dùng những  món hết sức nhân từ, tươi 

tắn, thanh tịnh thì mới nên, sao lại dùng những con vật hết sức ô uế như heo, 

dê,  gà,  vịt,  cá,  tôm  v.v…  Chúng  đang  sống  sởn  sơ  lại  đem  giết  chết.  Lúc 

những con vật ấy chết, nỗi đau đớn thảm  khốc,  lòng oán hận khó thể tuyên 

nói được. Người có lòng nhân sao nỡ giết những con vật ấy để biểu thị tấm 

lòng của chính mình ư? Hãy thử suy nghĩ xem lòng thành kính ấy có phải là 

lòng  thành  kính  thuận  lý  hay  không?  Hay  là  lòng  thành  kính  trái  đức  vậy? 

Người  nhân  cúng  giỗ  tổ  tiên  còn  tìm  thóc  từ  nơi  người  có  lòng  nhân.  Nay 

cầu món thịt bị giết, bị chặt mà là thành kính hay sao? 

Do vậy, nói: Sát sanh để tế trời đất chính là trái nghịch đức hiếu sanh của 

trời  đất,  thiên  thần  địa  kỳ153 há  coi  những  con  vật  ô  uế  ấy  là  thơm  sạch  mà 

hâm hưởng154 hay sao? Phàm những kẻ cúng tế chỉ là muốn mượn cớ đó để 

ăn những thứ đồ cúng đấy thôi! Đối với chuyện cúng tế tổ tiên, phụng dưỡng 

cha mẹ, đãi đằng khách khứa, hãy nên nghĩ cách có ích cho tổ tông, cha mẹ, 

khách khứa thì  mới hợp  lý. Nay dùng sát nghiệp cực thảm khốc để biểu thị 

tấm  lòng  hết  sức  thành  kính  của  ta,  khiến  cho  tổ  tông,  cha  mẹ,  khách  khứa 

đều phải mang lấy cái họa do sự giết chóc thì tấm lòng thành kính ấy chính 

là họa hại, chứ chẳng phải là thành kính! Huống chi hết thảy chúng sanh đều 

là cha  mẹ quá khứ, là chư Phật vị lai, chẳng càng ra sức cứu  vớt, lại ngược 

ngạo biểu thị lòng thành kính của ta bằng cách ra tay sát hại ư? 

Kinh  Phạm  Võng  dạy:   “Nếu  là  Phật  tử  thì  do  lòng  Từ  nên  thực  hiện 

 chuyện phóng sanh. Hết thảy người nam là cha ta, hết thảy người nữ là mẹ 

 ta.  Ta  đời  đời  không  lúc  nào  chẳng  được  họ  sanh  ra.  Vì  thế,  chúng  sanh 

 trong  lục  đạo  đều  là  cha  mẹ  ta,  giết  để  ăn  thịt  tức  là  giết  cha  mẹ  ta  vậy”.  

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Do  con  người  ăn  dê,  dê  chết  thành  người,  người 

 chết  thành  dê,  chết  chết,  sống  sống,  ăn  nuốt  lẫn  nhau,  do  ác  nghiệp  cùng 

 sanh  đến  hết  đời  vị  lai.  Ngươi  thiếu  mạng  ta,  ta  trả  nợ  ngươi.  Do  nhân 

 duyên  ấy,  trải  trăm  ngàn  kiếp  thường  ở  trong  sanh  tử!”   Phẩm  Đoạn  Thực 

Nhục (bỏ ăn thịt) của kinh Nhập Lăng Già dạy : “Hết thảy chúng sanh từ vô 

 thủy đến nay luân hồi chẳng ngơi trong sanh tử, không ai chẳng từng là cha 

 mẹ, anh em, con cái, quyến thuộc cho đến bạn bè, người thân ái, tôi tớ, đổi 

 sang kiếp khác lại mang những thân cầm thú v.v… Sao lại giết chúng để ăn 

 thịt?”   

Người  đời  chỉ  biết  đời  hiện  tại,  chẳng  biết  đến  quá  khứ,  vị  lai.  Vì  thế, 

giết thân chúng  nó để  no  ứ bụng ta, coi đó là  lẽ đương  nhiên. Nếu biết  đời 

đời kiếp kiếp phải đền trả lẫn nhau, cũng như ta và những con vật ấy là cha 

mẹ,  anh  em,  quyến  thuộc  của  nhau,  sanh  ra  nhau,  là  oán  gia  đối  đầu  của 

nhau,  giết  lẫn  nhau,  đừng  nói  chẳng  dám  tự  ăn,  dù  tế  lễ  trời  đất,  tổ  tông, 

phụng dưỡng cha  mẹ, đãi đằng khách khứa cũng chẳng dám dùng thịt!  Bởi 



153 Thiên thần địa kỳ: Thần trên cõi trời gọi là “thiên thần”, thần cai quản cõi đất được gọi 

chung là “địa kỳ”. 

154 Hâm hưởng: Quỷ thần hưởng thụ vật cúng bằng cách ngửi mùi thì gọi là “hâm hưởng”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 143 of 340 

lẽ,  thịt  là  vật  do  tinh  huyết  tạo  thành,  nói  trời  đất  thần  thánh  hưởng  những 

thứ  ấy,  khác  gì  vu  báng  các  ngài  ăn  thịt  người!  Cúng  giỗ  tổ  tiên,  phụng 

dưỡng  cha  mẹ,  đãi  đằng  khách  khứa,  nào  khác  giết  tổ  tông,  cha  mẹ,  khách 

khứa trong quá khứ để cung  phụng tổ tông, cha  mẹ, khách khứa trong  hiện 

tại,  lại còn khiến cho tổ tông, cha  mẹ, khách khứa [trong  hiện tại] bao kiếp 

phải thường chịu quả báo giết hại ư? 

Chớ  nói con người  luân hồi thành súc  vật là chuyện  mờ  mịt khó thể tra 

cứu,  sử  sách  đã  ghi  chép  nhiều  không  thể  kể  xiết!  Ngay  cả  những  chuyện 

thấy nghe gần đây cũng chẳng ít gì! Vì thế, đương nhiên phải tin tưởng sâu 

xa,  đừng  tạo  sát  nghiệp,  do  đã  tạo  sát  nghiệp  ắt  sẽ  phải  chịu  sát  báo!  Kinh 

dạy:  “Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả”.  Sợ nhân thì chẳng gây nhân giết 

chóc, sẽ tự chẳng có sát báo. Sợ quả chỉ là uổng công kinh sợ, trọn chẳng có 

ích gì! Ông Châu Thiện Xương ở Dư Diêu từ sau khi quy y chẳng ăn đồ mặn, 

do năm sau nhằm đúng dịp ông phải lo liệu cỗ bàn cúng giỗ vị tổ đời thứ hai 

mươi chín là Liễu Am Công. Những vật phẩm để cúng từ trước đến giờ đều 

có  lệ  nhất  định  rồi,  chẳng  được  thay  đổi.  Ông  ta  đã  bàn  bạc  sẵn  biện  pháp 

với  tộc  thúc  tổ  (ông  chú  trong  họ)  là  cụ  Sở  Thường.  Cụ  Thường  là  người 

thông suốt, hiểu lý, hết sức tán thành. Bèn vào ngày Đông Chí, tập hợp cả họ 

bàn  bạc,  kể  từ  năm  sau  trở  đi,  từ  rày  giỗ  tổ  nhất  loạt  dùng  đồ  chay,  chẳng 

dùng cỗ mặn. Mọi người đều cùng chấp thuận, vĩnh viễn lấy đó làm lệ nhất 

định,  cậy  tôi  viết  lời  tựa  để  con  cháu  đời  sau  và  những  người  thấy  nghe  ai 

nấy đều hành lòng hiếu chân chánh. Do vậy, bèn nói đại lược nguyên do như 

thế đó. 



69.  Lời  tựa  cho  bản  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  được 

viết bằng lối chữ Khải  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Thật Tế lý địa chẳng lập mảy trần, phàm - thánh, chúng sanh - Phật đều 

khó xưng nói. Về phương diện tu trì, cần phải đầy đủ các đức. Nếu thiếu một 

pháp, chẳng thể chứng Pháp Thân được! Đức Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn ta 

trong  trần  điểm  kiếp155 trước  đã  sớm  thành  Chánh  Giác,  vì  độ  chúng  sanh 

bèn thị hiện giáng sanh trong thế gian, ẩn giấu thánh đức, thị hiện chưa ngộ 

giống  như  chúng  sanh  để  làm  gương  cho  muôn  loài.  Xuất  gia,  tu  đạo,  đến 

lúc  sao  Mai  vừa  lố  dạng,  hoát  nhiên  đại  ngộ,  than  rằng:  “Lạ  thay,  hết  thảy 

 chúng  sanh  đều  sẵn  đủ  trí  huệ  của  Như  Lai,  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp 

 trước  mà  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng,  chấp  trước  thì  Nhất 

 Thiết Trí, Vô Sư Trí, Tự Nhiên Trí156 đều được hiện tiền” . Do vậy, trong hội 



155 Số kiếp như số bụi vi trần. 

156 Nhất Thiết Trí (Sarvajña) còn được phiên âm là Tát Bà Nhã Trí, tức trí đúng như thật 

hiểu rõ hết thảy các pháp tướng bên trong lẫn bên ngoài. Kinh Nhân Vương Hộ Quốc Bát 

Nhã  Ba  La  Mật  Đa,  quyển  Hạ  giải  thích:   “Trọn  đủ  vô  lậu  giới,  thường  tịnh  giải  thoát 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 144 of 340 

rộng  lớn  như  biển,  [những  vị]  tụ  họp  như  mây  nhóm  về  thế  giới  Hoa  Tạng 

đều  là  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  tức 

các Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn mươi mốt địa vị. Trong Bồ Đề Tràng và sáu 

nơi khác157, nói Nhất Chân pháp giới tịch chiếu158 viên dung, chúng sanh và 

Phật chẳng hai, lý tánh chẳng thể gọi là có hay không, và sự tu nhân chứng 

quả của các giai đoạn từ Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, 

Thập Địa, Đẳng Giác cho đến Diệu Giác Phật Quả. 

Vì thế, biết: Lý do sự hiển, sự do lý thành, lý sự viên dung mới hợp Phật 

đạo. Đời có kẻ cuồng chuyên trọng lý tánh, chẳng chuyên chú sự tu, trên là 

trái nghịch lời Phật dạy, dưới là phụ bạc tự tâm, tự lầm, lầm người, thật đáng 

thương xót! Kinh này gồm tám mươi mốt quyển, ba mươi chín phẩm, Thanh 

Lương quốc sư chia thành bốn phần Tín - Giải - Hạnh - Chứng. Lại gọi sáu 

phẩm thuộc phần Tín là Sở Tín Nhân Quả Châu159. Ba mươi mốt phẩm kinh 



 thân,  tịch  diệt  chẳng  nghĩ  bàn,  gọi là  Nhất  Thiết  Trí”.   Du  Già  Sư  Địa  Luận,  quyển  38 

giảng:  “Trong hết thảy cõi, hết thảy sự, hết thảy phẩm, hết thảy thời trí vô ngại nên gọi là 

 Nhất Thiết Trí”.  Đại Trí Độ Luận giảng:  “Về tổng tướng thì là Nhất Thiết Trí, biệt tướng 

 là Nhất Thiết Chủng Trí, nhân là Nhất Thiết Trí, quả là Nhất Thiết Chủng Trí, nói lược là 

 Nhất Thiết Trí, nói rộng  là Nhất Thiết Chủng Trí. Nhất Thiết Trí là phá hết thảy sự vô 

 minh tối tăm trong hết thảy các pháp, Nhất Thiết Chủng Trí là quán các pháp môn, phá 

 các vô minh… Nhất Thiết Trí là chuyện của Thanh Văn, Duyên Giác, Đạo Trí là chuyện 

 của Bồ Tát, Nhất Thiết Chủng Trí là chuyện của Phật”.   

Vô  Sư  Trí  (Anupadista-jñāna),  tức  trí  thành  tựu  không  nhờ  vào  sức  của  người  khác, 

không đợi người khác dạy mà tự nhiên thành tựu. Trí huệ do tự mình chứng ngộ, như trí 

huệ  do  đức  Phật  tự  chứng  chẳng  hạn,  hoặc  như  bậc  Duyên  Giác,  quán  các  pháp  nhân 

duyên sanh diệt bèn chứng trí giác. 

Tự Nhiên Trí (Svayambhū-jñāna), chư Phật không cần dụng công, tự nhiên sanh ra Nhất 

Thiết  Chủng  Trí.  Trong  Pháp  Hoa  Kinh  Huyền  Tán,  quyển  năm,  pháp  sư  Khuy  Cơ  đời 

Đường đã viết:  “Phật do giác ngộ mà sanh ra hai trí Quán Không Trí và Quán Hữu Sự 

 Trí,  [hai  trí  ấy]  được  gọi  là  Tự  Nhiên  Trí”.   Đại  Nhật  Kinh  Sớ,  quyển  sáu  chép:   “Tự 

 Nhiên Trí là trí do đức Như Lai tự giác tự chứng, chứ không do tu học mà có, cũng không 

 có cách nào truyền dạy cho người khác được”.  Tổng hợp hai cách giải nghĩa này thì Tự 

Nhiên  Trí  chính  là  tác  dụng  của  sự  giác  ngộ  hoàn  toàn,  tức  nói  đến  mặt  lực  dụng  của 

Nhất Thiết Chủng Trí sau khi đã viên mãn Phật quả. 

157 Kinh Hoa Nghiêm được giảng tại bảy chỗ là Tịch Diệt Đạo Tràng (tức Bồ Đề Tràng), 

điện Phổ Quang Minh, Đao Lợi Thiên Cung, Dạ Ma Thiên Cung, Đâu Suất Thiên Cung, 

Tha Hóa Tự Tại Thiên Cung và rừng Thệ Đa. 

158 Tịch: Vắng lặng, không xao động. Đây là thuật ngữ mô tả Phật tánh thường hằng bất 

biến, không bị ngoại cảnh làm ô nhiễm, biến đổi, thường được diễn tả bằng câu nói  “bất 

 sanh,  bất  diệt,  bất  nhất,  bất  nhị,  bất  tăng,  bất  giảm,  bất  cấu,  bất  tịnh” .  Giải  thích  một 

cách nông cạn thì Chiếu là khả năng nhận biết thông suốt mọi sự. Tuy thông suốt nhưng 

không  chấp  trước,  không  bị  ô  nhiễm  bởi  ngoại  cảnh  nên  nói  là  “tuy  chiếu  mà  thường 

tịch”, dẫu vắng lặng nhưng không hề mất khả năng thấu hiểu trọn vẹn nên gọi là “tuy tịch 

nhưng thường chiếu”. 

159 Đây  là cách phán định giáo nghĩa kinh Hoa Nghiêm đã được ghi trong quyển ba và 

bốn của Hoa Nghiêm Kinh Sớ:  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 145 of 340 

thuộc phần Giải được chia thành  hai Châu:  Hai  mươi chín phẩm đầu  gọi  là 

Sai  Biệt  Nhân  Quả  Châu,  hai  phẩm  sau  gọi  là  Bình  Đẳng  Nhân  Quả  Châu. 

Phần  thứ  ba  là  Hạnh  gồm  một  phẩm  kinh,  được  gọi  là  Thành  Hạnh  Nhân 

Quả  Châu.  Phần  thứ  tư  là  Chứng  gồm  một  phẩm  kinh,  được  gọi  là  Chứng 

Nhập Nhân Quả Châu. 

“Châu”  có  nghĩa  là  sự  lẫn  lý  đều  trọn  đủ,  không  bị  khiếm  khuyết.  Đại 

cương của trọn bộ kinh đã được  nêu ra  hết sạch, y theo đây để tu  trì sẽ đạt 

thẳng  tới chỗ sâu thẳm.  Tám  hội  trước trọn chẳng có phàm phu, Nhị Thừa. 

Tuy có thiên long bát bộ, nhưng đều là bậc đại quyền thị hiện, chẳng thật sự 

là  phàm  phu  bị  trói  buộc  bởi  nghiệp.  Một  hội  cuối  tuy  có  Thanh  Văn  như 

ngài  Xá  Lợi  Phất  v.v…  dẫu  đã  chứng  thánh  quả,  nhưng  ở  trong  hội  chẳng 

thấy được Pháp Thân thắng diệu của đức Như  Lai, chẳng nghe diệu lý viên 

đốn Nhất  Thừa, chỉ thấy thân  ứng  hóa của Như  Lai  và  nghe pháp sanh diệt 

Tứ Đế mà thôi. Đấy gọi là  “một thân hiện tướng, nhưng thấy thù thắng hay 

 kém hèn khác biệt; một âm thuyết pháp, nhưng nghe thành pháp  Thiên hay 

 Viên khác biệt”. Đến khi ngài Văn Thù đến trước Đại Tháp Miếu nơi Phước 

Thành160,  Thiện  Tài161 thân  cận  Văn  Thù,  đã  chứng  trọn  tâm  Thập  Tín  rồi, 



1) Sở Tín Nhân Quả từ phẩm thứ nhất đến phẩm thứ sáu. Năm phẩm đầu hiển thị quả đức 

của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Như  Lai,  phẩm  thứ  sáu  xiển  dương  rõ  ràng  cái  nhân  chánh  yếu  để 

thành Phật. Do khơi gợi lòng tin tưởng khiến chúng sanh nhận lãnh giáo pháp nên gọi là 

Sở Tín Nhân Quả. 

2) Sai Biệt Nhân Quả Châu là phần nói về nhân quả tu hành, nói về những pháp môn sai 

biệt của bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ và mười địa vị thuộc Thập Tín (Thập Tín 

không thuộc vào Pháp Thân đại sĩ), gồm tổng cộng  hai  mươi chín phẩm. Hai  mươi sáu 

phẩm  đầu  nói  về  nhân  sai  biệt  trong  năm  mươi  mốt  địa  vị  (Thập  Tín,  Thập  Trụ,  Thập 

Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác). Ba phẩm sau  nói về quả tướng sai  biệt 

của Tam Đức. 

3)  Bình  Đẳng  Nhân  Quả  Châu  (còn  gọi  là  Hiển  Tu  Nhân  Quả,  Xuất  Hiện  Nhân  Quả), 

gồm hai phẩm: phẩm Phổ Hiền Hạnh nói về cái nhân viên mãn bình đẳng; phẩm Như Lai 

Xuất Hiện Tướng nói về quả báo viên mãn của đức Tỳ Lô Giá Na. Do nhân quả nhiếp thụ 

lẫn nhau, bình đẳng bất nhị nên gọi là Bình Đẳng Nhân Quả. 

4) Thành Hạnh Nhân Quả Châu (còn gọi là Xuất Thế Nhân Quả): Chỉ gồm một phẩm, tức 

phẩm  Ly  Thế  Gian,  phần  đầu  nói  về  nhân  hạnh  nơi  năm  địa  vị,  phần  kế  dạy  rõ  về  quả 

tướng đại dụng của tám tướng thành Phật, nên gọi là Thành Hạnh Nhân Quả. 

5)  Chứng  Nhập  Nhân  Quả:  Chỉ  gồm  một  phẩm,  tức  phẩm  Nhập  Pháp  Giới,  phần  đầu 

giảng về đại dụng tự tại của Phật Quả, phần sau hiển thị Bồ Tát khởi dụng tu nhân, đồng 

thời chứng nhập cả nhân lẫn quả nên gọi là Chứng Nhập Nhân Quả. 

Xin lưu ý là phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện thật ra là phần cuối của phẩm Nhập Pháp Giới, 

bản Bát Thập Hoa Nghiêm do ngài Thật Xoa Nan Đà dịch bị thiếu mất phần này; về sau 

ngài Bát Nhã đem phần này sang Trung Hoa và dịch ra tiếng Hán, kinh Hoa Nghiêm mới 

được viên mãn. Do phần cuối này là cương yếu của toàn phẩm Nhập Pháp Giới cũng như 

của toàn bộ kinh Hoa Nghiêm nên được chia thành một cuốn riêng và lưu hành như một 

phẩm riêng biệt. 

160 Theo kinh Bát Thập Hoa Nghiêm, khi ngài Văn Thù du hành về phương Nam đã nghỉ 

chân tại rừng Trang Nghiêm Tràng Sa La  ở phía Đông của Phước Thành. Thành  này  là 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 146 of 340 

vâng lời ngài Văn Thù dạy, đi về phương Nam tham học với năm mươi ba vị 

thiện tri thức, đầu tiên tham kiến ngài Đức Vân, liền chứng Sơ Trụ. Từ đấy, 

hễ nghe liền chứng, cuối cùng đến chỗ Phổ Hiền, Phổ Hiền dùng oai thần gia 

bị,  khiến  sở  chứng  của  Thiện  Tài  bằng  với  Phổ  Hiền,  ngang  với  chư  Phật, 

thành Đẳng Giác Bồ Tát. Phổ Hiền liền vì Thiện Tài xưng tán công đức thù 

thắng,  nhiệm  mầu  của  Như  Lai,  khuyến  tấn  Thiện  Tài  và  Hoa  Tạng  hải 

chúng đều cùng dùng công đức của mười đại nguyện vương hồi hướng vãng 

sanh  Cực  Lạc  thế  giới  để  mong  viên  mãn  Phật  Quả.  Kinh  này  dạy  rõ  trọn 

vẹn  nhân  quả  thành  Phật  trong  một  đời,  lấy  cầu  sanh  Tây  Phương  làm  chỗ 

kết quy. Đủ biết pháp Niệm Phật cầu sanh Tây Phương là pháp môn tổng trì 

thành thủy thành chung để mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành 

Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Trong  đời  có  hạng  hành  nhân  miệt  thị 

nhân quả và Tịnh Độ đều là vì chẳng biết nhân quả và Tịnh Độ chính là căn 

bản để thành Phật, cứ tưởng điều đó chỉ thích hợp cho hàng ngu phu ngu phụ 

đến nỗi tự đánh mất lợi lành. 

Cư sĩ Tào Tung Kiều dốc lòng tin tưởng Phật thừa, mang tâm tự lập, lập 

người, tự lợi, lợi tha, làm những chuyện giúp ngặt cứu nghèo, cứu trợ tai nạn, 

cứu khổ, hơn mười năm qua miệt mài gắng sức, tận lực thực hiện việc lành, 

tốn kém chẳng ít. Mười chuyện dự tính [thực hiện] lúc đầu, nay chỉ còn hai 

chuyện chưa thể tiến  hành. Do quyên  mộ  khó khăn  nên phát tâm chép toàn 

bộ  kinh  Hoa  Nghiêm  để  mong  những  nhà  đại  từ  thiện  thỉnh  về  thọ  trì,  đọc 

tụng,  rồi  sẽ  chẳng  tiếc  khoản  tiền  lớn  lao  để  thành  tựu  hai  việc  lành  ấy  thì 

người  chép,  kẻ  thọ  trì  đều  thực  hiện  được  Tài  Thí  lẫn  Pháp  Thí.  Những  kẻ 

nghèo khổ kia do được che chở đều sanh lòng cảm kích xưng niệm Phật hiệu 

sẽ có thể trong đời  này  hoặc trong tương  lai  vãng sanh  Tây Phương, đều  là 

do việc chép kinh và tụng kinh phát khởi. Công đức ấy há thể nói tận ư? 

Phẩm  [Phổ  Hiền]  Hạnh  Nguyện  có  câu:   “Nếu  Bồ  Tát  có  thể  tùy  thuận 

 chúng sanh thì chính là tùy thuận cúng dường chư Phật. Nếu tôn trọng, thừa 

 sự chúng sanh, chính là tôn trọng và thừa sự Như Lai. Nếu làm cho chúng 

 sanh hoan hỷ sẽ khiến cho hết thảy Như Lai hoan hỷ. Vì sao? Do chư Phật 

 Như Lai dùng lòng đại bi làm thể, do nơi chúng sanh mà khởi đại bi. Do nơi 

 đại bi mà sanh tâm Bồ Đề. Do tâm Bồ Đề thành Đẳng Chánh Giác”.  Do vậy 

biết: Cha trời mẹ đất, dân là ruột thịt, loài vật giống như ta, đối đãi bình đẳng 



nơi chư Phật trong quá khứ từng an cư để giáo hóa chúng sanh. Nơi ấy có một ngôi tháp 

miếu  lớn,  chính  là  chỗ  Phật  Thích  Ca  trong  quá  khứ  tu  nhân  hạnh  Bồ  Tát  đã  xả  được 

những điều khó xả nhất. 

161 Theo  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài  đồng  tử  (Sudhana-

śresthi-dāraka)  là  con  một  vị  trưởng  giả  ở  Phước  Thành.  Do  lúc  sanh  ra  trong  nhà  tự 

nhiên xuất hiện đủ thứ trân bảo nên có tên là Thiện Tài. Theo Hoa Nghiêm  Kinh Thám 

Huyền  Ký quyển 10,  lịch trình tham  học của Thiện Tài  với các  vị tri thức chính  là  lịch 

trình tu học xuyên suốt năm mươi mốt địa vị (chỉ riêng ở nơi ngài Văn Thù, Thiện Tài đã 

chứng trọn mười địa vị thuộc Thập Tín), thể hiện ý nghĩa  “nhất sanh thành Phật”  (thành 

Phật ngay trong một đời). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 147 of 340 

là chuyện phải tùy theo khả năng mà gắng thực hiện vậy! Quang thẹn chẳng 

có  tài  lực,  lại  không  có  đạo  đức,  cảm  động  trước  tấm  lòng  thành  vì  dân 

nghèo của ông ta, lược thuật đại ý kinh này để mong người thấy kẻ nghe đối 

với  hai  việc  cứu  giúp  người  nghèo  và  niệm  Phật  sẽ  đều  phát  tâm  ngõ  hầu 

chẳng đến nỗi vốn sẵn Phật tánh có thể thành Phật mà lại chìm đắm dài lâu 

trong tam đồ lục đạo, oan uổng chịu khổ sở chẳng thụ dụng được! 



70. Lời tựa cho bản chép kinh Pháp Hoa  

(năm Dân Quốc 22 -1933)  





Kinh  Pháp  Hoa  nghĩa  lý  rộng  sâu,  công  đức  rộng  lớn,  khai  Quyền  hiển 

Thật, thọ ký Thanh Văn thành Phật, việc lành “tán tâm niệm Phật và giơ tay, 

cúi đầu” cũng đều là cái nhân để thành Phật trong vị lai. Khai Tích hiển Bổn, 

dạy rõ Như Lai thọ lượng vô biên, quyến thuộc nơi Bổn Địa162 và diệu dụng 

lợi  sanh  của  bậc  đại  sĩ  cũng  được  tỏ  rõ  triệt  để  về  mặt  Bổn  lẫn  mặt  Tích, 

khiến cho khắp hết thảy chúng sanh đều cùng biết nỗi khổ luân hồi bao kiếp 

là huyễn vọng, biết Phật tánh sẵn có nơi chân tâm. Từ đó, trên là ngưỡng mộ 

chư  thánh,  dưới  trọng  tánh  linh  của  chính  mình,  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu 

sanh Tây Phương để mong vĩnh viễn thoát khỏi Ngũ Trược, mau chứng Vô 

Sanh như trong phẩm Dược Vương Bổn Sự đã dạy. Thỏa mãn bản hoài xuất 

thế  của  Như  Lai,  là  sự  hướng  dẫn  tốt  lành  cho  chúng  sanh  trong  chín  giới. 

Lợi ích ấy nếu không phải là Phật sẽ không thể biết được! Do vậy, hễ ai đọc 

tụng, thọ trì, biên chép, lưu thông, thì công đức ấy phàm phu trong thế gian, 

Nhị Thừa chẳng thể nào suy lường được! 

Tôi  thường  nói :  “Muốn  được  lợi  ích  chân  thật  nơi  Phật  pháp  thì  phải 

 cầu  từ  nơi  cung  kính.  Có  một  phần  cung  kính  liền  tiêu  được  một  phần  tội 

 nghiệp,  tăng  một  phần  phước  huệ.  Có  mười  phần  cung  kính  liền  tiêu  được 

 mười  phần  tội  nghiệp,  tăng  được  mười  phần  phước  huệ”.   Phàm  những  ai 

đọc tụng, thọ trì, biên chép, đều phải giữ thân - khẩu - ý trong sạch, cạn lòng 

thành,  kiệt  lòng  kính  như  trung  thần  tuân  phụng  thánh  chỉ  của  minh  chúa, 

như  hiếu  tử  đọc  di  chúc  của  từ  thân  (cha  mẹ  nhân  từ),  cung  kính  run  sợ, 

chẳng dám coi thường thì vô biên lợi ích sẽ tự đích thân đạt được. Nếu khinh 

mạn, không kính nể, mặc lòng khinh nhờn, cũng giống như những nhà Nho 

đọc sách Nho trong thời gần đây, trọn chẳng có ý tưởng giống như đang đối 



162 Trong phẩm Tùng Địa Dũng Xuất kinh Pháp Hoa, khi các Bồ Tát từ những phương 

khác đến dự  hội phát nguyện thụ trì,  lưu thông kinh  này, Phật nói  “không cần,  vì trong 

cõi này đã có các vị Bồ Tát phát nguyện hộ trì, lưu thông kinh!” Đức Như Lai nói xong, 

từ dưới đất vọt lên vô số vị Bồ Tát chẳng thể đếm kể được. Ngài Di Lặc Bồ Tát nhân đấy 

khởi lòng nghi, hỏi vì sao đức Phật chỉ thành đạo trong thời gian rất ngắn lại có thể giáo 

hóa vô lượng vô biên vị Bồ Tát như vậy. Tiếp đó, trong phẩm Như Lai Thọ Lượng, đức 

Phật bèn nói rõ thọ lượng không thể nghĩ bàn của Như Lai, cũng như Ngài đã thành Phật 

từ bao kiếp lâu xa mà hàng phàm phu chẳng thể hình dung được. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 148 of 340 

trước  thánh  hiền,  chẳng  dám  nghĩ  tưởng  dễ  duôi,  [những  kẻ  đọc  tụng  theo 

kiểu khinh nhờn ấy] tuy cũng có thể gieo được thiện căn đắc độ trong tương 

lai,  nhưng  cái  tội  khinh  nhờn,  ngạo  mạn  thật  chẳng  cạn  nhỏ!  Vì  thế,  chẳng 

thể  không  chú  ý!  Do  cư  sĩ  Khế  Thành  Tào  Tung  Kiều  kính  cẩn  chép  kinh 

này,  muốn cho những  người thọ trì đọc tụng sau  này đều được lợi  ích chân 

thật, nên cậy tôi lược thuật ý nghĩa. Do vậy, tôi bèn viết bài tựa này để tặng 

cho. Nếu chẳng coi lời tôi sai lầm thì lợi ích đạt được sẽ chẳng thể hình dung 

bằng ngôn ngữ, văn tự được đâu! 



71. Lời tựa cho tập sách Thượng Hải Hộ Quốc Tức Tai Pháp Hội Pháp 

Ngữ  

(năm Dân Quốc 25 -1936) 



Ấn Quang tôi là một ông Tăng phàm tục ở Tây Tần163 chỉ biết đến cơm 

cháo, trăm sự không làm được điều gì; túc nghiệp sâu nặng đến nỗi trời phải 

quở trách. Mới sanh được sáu tháng đã  mắc bệnh  mắt, trong suốt  một trăm 

tám  mươi  ngày  không  mở  nổi  mắt.  Ngoại  trừ  lúc  ăn,  ngủ  ra,  thường  khóc 

suốt  ngày  đêm.  Nhờ  thiện  lực  xưa,  may  còn  được  thấy  ánh  mặt  trời,  cũng 

may mắn lắm! Ðến tuổi thiếu niên164 đọc sách, lại bị hãm vào vực xoáy báng 

Phật của Trình, Châu,  Âu,  Hàn165. Từ đấy,  hằng  ngày chuyên chí  bác Phật, 

nghiệp tướng lại hiện, bệnh tật triền miên. Tận lực nghĩ ngợi, suy xét cặn kẽ 

mới biết lỗi đó; năm hai mươi mốt tuổi, xuất gia làm Tăng. Nhân thấy Tăng 

chúng có kẻ chẳng như pháp nên phát nguyện chẳng trụ trì chùa miếu, chẳng 

thâu đồ đệ, chẳng hóa duyên166, chẳng cùng ai kết xã lập hội. Hơn năm mươi 

năm chẳng đổi chí ban đầu, sống lẩn quất167 gần Ngô Môn. Ðầu tháng Chín, 

Lý Sự Trưởng (hội trưởng) hội Phật Giáo Trung Quốc là pháp sư Viên Anh, 

các  vị  lãnh  tụ  của  Bồ  Ðề  Học  Hội  như  cư  sĩ  Khuất  Văn  Lục  v.v…  thấy 

Quang tuổi cao, ngỡ tôi có chút tâm đắc, nào hay tôi chỉ biết húp cháo nuốt 

cơm, họ thỉnh tôi khi pháp hội Tức Tai Hộ Quốc khai mạc, sẽ đến đất Hỗ168 



163 Tổ Ấn Quang quê ở Thiểm Tây. Tỉnh Thiểm Tây thuộc lãnh thổ cũ của đất Tần (thời 

Xuân Thu Chiến Quốc) nên Thiểm Tây còn được gọi là Tây Tần. 

164 Nguyên  văn  “thành đồng”: Theo tự điển Từ Hải, từ mười  ba tuổi trở lên,  mười  bảy 

tuổi trở xuống thì gọi là “thành đồng”. 

165 Trình,  Châu,  Âu,  Hàn  là  Trình  Y  Xuyên,  Châu  Hy,  Âu  Dương  Tu,  Hàn  Dũ,  họ  là 

những nhà Tống Nho cực lực bài xích đạo Phật. Người bài bác đạo Phật nặng nề nhất là 

họ Trình và họ Chu. 

166 Hóa duyên: Kêu gọi tín đồ đóng góp cúng dường. 

167 Nguyên văn là  “hoạt mai”  (chôn sống), ý Tổ nói sống mà ẩn dật như người đã chết rồi. 

Ở đây chúng tôi chỉ dịch gọn là “lẩn quất”. 

168 Ở  vùng  Thượng  Hải  có  con  sông  lớn  tên  là  Hỗ Ðộc  giang,  nên  người  Hoa  hay  gọi 

Thượng Hải là đất Hỗ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 149 of 340 

diễn thuyết. Cố sức từ chối chẳng được, chỉ đành đem điều [mình hiểu biết] 

lầm lạc bù đắp sự lầm lạc169. 

Ðến  kỳ,  mỗi  ngày  ông  Ðặng  Huệ  Tải  và  hai  ba  vị  cư  sĩ  ở  Vô  Tích  đều 

dùng máy thu âm [thu lại], nghe băng chép ra, mang đến xin tôi giám định, 

tính  đem  ấn  hành.  Những  bản  sao  lục  này  có  vài  điểm  sai  khác  đôi  chút, 

nhưng bản sao của ông Ðặng chép chữ to, nên tôi dựa theo đó, sửa đổi, tóm 

tắt lại. Cảo bản170 này bậc thông huệ chẳng cần xem đến, còn ai ngu độn như 

Ấn  Quang  tôi  mà  lại  muốn  ngay  trong  đời  này  kết  liễu  đại  sự  sanh  tử  và 

muốn trị tâm, trị thân, trị gia, trị quốc, nhưng chẳng biết bắt đầu từ đâu, xem 

đến [cảo bản này] họa chăng có điều bổ ích vậy. 



72. Lời tựa cho niên san của Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã tại Vô Tích  

(năm Dân Quốc 25 - 1936) 





Thánh  giáo  của  Như  Lai  pháp  môn  vô  lượng,  hễ  y  theo  một  pháp  nào 

dùng  Bồ  Đề  tâm  để  tu  trì  thì  đều  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử,  thành  Phật  đạo. 

Nhưng  trong  khi  tu  còn  chưa  chứng,  sẽ  có  sự  khó  -  dễ,  nhanh  -  chậm  khác 

biệt lớn lao! Tìm lấy một pháp chí viên, chí đốn, đơn giản nhất, dễ dàng nhất, 

khế  lý, khế cơ, vừa  là tu,  vừa  là tánh, thích  hợp khắp cả ba căn, thâu  nhiếp 

trọn vẹn độn căn lẫn lợi căn, là chỗ quy túc của các tông Luật, Giáo, Thiền, 

Mật, là con đường tắt cho người, trời, phàm, thánh chứng Chân thì không gì 

bằng  một  pháp  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương!  Ấy  là  vì  hết 

thảy  pháp  môn  đều  cậy  vào  tự  lực,  còn  pháp  môn  Niệm  Phật  lại  kiêm  nhờ 

vào Phật lực. Cậy vào tự lực thì nếu chưa đoạn sạch Phiền Hoặc sẽ chẳng thể 

vượt khỏi tam giới. Cậy vào Phật lực, nếu tín nguyện chân thật, thiết tha, sẽ 

có thể cao đăng chín phẩm sen. Con  người  hiện thời  muốn  giải  quyết  xong 

đại  sự  sanh  tử  ngay  trong  đời  này  mà  bỏ  pháp  này  thì  trọn  chẳng  còn  hy 

vọng gì hết! 

Phải biết: Pháp môn Tịnh Độ pháp pháp viên thông. Như vầng mặt trăng 

sáng ngời giữa trời, dòng sông nào cũng đều hiện bóng, thủy ngân rớt xuống 

đất, giọt nào cũng tròn xoe. Chẳng riêng gì cách vật, trí tri, cùng lý, tận tánh, 

giác thế, yên dân, giữ cho nước nhà yên ổn, đều có lợi ích lớn lao thần diệu; 

mà  ngay  như cả sĩ,  nông, công, thương  muốn  phát triển sự  nghiệp, già, trẻ, 

nam, nữ muốn tiêu diệt tật bệnh, khổ não, không ai chẳng “hễ cảm liền ứng, 

vừa  lòng  mãn  nguyện”.  Nay  lòng  người  suy  hãm,  cõi  đời  rối  ren  đến  cùng 

cực, phế kinh điển, phế luân thường, bỏ lòng  hiếu, vứt lòng thẹn, tranh đất, 

giành  thành,  tàn  sát  lẫn  nhau,  đủ  mọi  tà  thuyết  bạo  hành  được  cực  lực  đề 



169 Ở  đây  Ðại  Sư  ý  muốn  dùng  câu   “Tương  thác  tựu  thác”   của  ông  Vô  Vi  Tử  (Tống 

Dương Kiệt), ngụ ý: Khi chưa triệt chứng Phật tánh thì cầu sanh Tịnh Ðộ vẫn là lầm lạc, 

nhưng phải dùng cái lầm lạc đó để tạo cơ hội dứt trừ cái lầm lạc trong đường sanh tử. 

170 Cảo bản: Bản nháp, ở đây Tổ dùng với ý nghĩa lời giảng giải của Ngài thô sơ, thiếu sót, 

không hoàn chỉnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 150 of 340 

xướng. Nếu chẳng cứu vãn, chắc đạo làm người sẽ gần như diệt mất. Do vậy, 

những  người  hữu  tâm  các  nơi  đua  nhau  đề  xướng  Phật  pháp,  nêu  bày  nhân 

quả  ba  đời,  tỏ  rõ  luân  hồi  lục  đạo,  chỉ  ra  Sa  Bà  trược  ác,  nêu  rõ  Cực  Lạc 

nghiêm  tịnh  để  mong  con  người  trong  thời  buổi  này  sẽ  dẹp  trừ  lòng  ham 

muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lại lễ nghĩa, sống thì dự vào địa 

vị thánh hiền, liễu sanh thoát tử, mất sẽ trở về cõi Cực Lạc. 

Ở Vô Tích, các cư sĩ Dương Tiểu  Lệ, Tần Hiệu  Lỗ, Viên  Lệ Đình, Tào 

Bội  Linh  v.v…  lập  một Tịnh  nghiệp  xã tại chùa Sùng  An,  mồng Một, ngày 

Rằm  mỗi  tháng  tụ  họp  mọi  người  niệm  Phật,  đồng  thời  diễn  thuyết  đạo 

“sống trong cõi trần học đạo, nơi rẫy bái báo quốc, giữ vẹn luân thường, trọn 

hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ 

các  điều  lành”  và  pháp  “thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  tín  nguyện  niệm 

Phật, cầu sanh Tịnh Độ” ngõ  hầu hết thảy  mọi  người biết duyên do “ai nấy 

đều có thể là Nghiêu Thuấn, ai nấy đều có thể thành Phật” sẽ trong hết thảy 

thời, hết thảy chỗ đều chuyên chú mong thành thánh, học Phật. Đấy thật sự 

là pháp môn đại phương tiện để “chẳng có địa vị mà hộ quốc cứu dân, chẳng 

tỏ  lộ  hình  tích  mà  thay  đổi  phong  tục”.  Nay  đã  [thực  hiện]  được  tròn  một 

năm,  thành  tích  của  tất  cả  những  việc  lành  đã  thực  hiện  và  những  kinh  phí 

chi ra, thu vào mỗi mỗi đều liệt kê trong sách để bố cáo, cậy tôi soạn lời tựa 

để nêu sơ lược đại ý vậy. 



73. Lời tựa trình bày duyên khởi của Đôn Luân Liên Xã  

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Phật pháp  là tâm pháp. Tâm pháp ấy chúng sanh, Phật, phàm, thánh, ai 

nấy  đều  có.  Chúng  sanh  thì  toàn  thể  là  mê  trái  nên  dẫu  có  vẫn  như  không. 

Phật thì triệt ngộ, triệt chứng, đích thân được thọ dụng, lại còn dấy lòng đại 

từ bi, đem sở ngộ sở chứng của chính mình chỉ dạy hết thảy chúng sanh ngõ 

hầu  họ  đều  triệt  ngộ,  triệt  chứng  mới  thôi!  Nhưng  vì  chúng  sanh  mê  muội, 

trái nghịch đã lâu, dù nghe đủ mọi pháp môn đối trị, nhưng bởi Hoặc nghiệp 

sâu  dầy,  phước  huệ  cạn  mỏng  nên  khó  lòng  đạt  được  hiệu  quả  thành  công 

ngay trong đời này. Do đã khó thể đạt được hiệu quả thành công ngay trong 

đời  này  nên  lại  phải  thọ  sanh,  quá  nửa  bị  mê  mất,  đến  nỗi  trải  kiếp  lâu  xa 

luân hồi sanh tử, không do đâu thoát lìa được! Đức Như Lai thương xót, đặc 

biệt  mở  ra  pháp  môn  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  ngõ  hầu 

hết  thảy  dù  thánh  hay  phàm,  thượng  trung  hạ  căn  đều  nương  vào  đại  bi 

nguyện lực của đức Phật Di Đà cùng trong đời này thoát cõi Sa Bà đây, sanh 

về  cõi  Cực  Lạc  kia,  khiến  cho  kẻ  đã  đoạn  Hoặc  mau  chứng  Vô  Sanh,  kẻ 

chưa đoạn Hoặc cũng lên Bất Thoái. 

Pháp này vừa cạn vừa sâu, vừa là Quyền vừa là Thật, thượng thượng căn 

chẳng thể vượt khỏi cửa thành này. Vì thế, bậc đã chứng Đẳng Giác còn phải 

dùng mười nguyện dẫn về, kẻ hạ hạ căn cũng có thể đạt đến cõi này. Do vậy, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 151 of 340 

kẻ sắp đọa A Tỳ địa ngục vẫn có thể dự vào chín phẩm. Thực hiện dễ, thành 

công cao, dùng sức  ít, đạt hiệu quả  nhanh, thỏa thích bản  hoài  xuất thế của 

Như  Lai,  là  đạo  thông  đạt  để  chúng  sanh  thoát  khổ.  Vì  thế,  các  vị  Bồ  Tát 

Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã  Minh,  Long  Thọ…  các  tổ  sư  như  Viễn  Công,  Trí 

Giả, Thanh  Lương, Vĩnh Minh… đều cùng  hiện  tướng  lưỡi rộng dài để tán 

dương, phát tâm  Kim Cang để lưu truyền rộng khắp; bởi pháp  này chính  là 

pháp  môn  tổng trì thành thủy thành chung để  mười phương ba đời hết thảy 

chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh vậy. Chúng sanh đời 

Mạt căn cơ kém hèn, bỏ pháp môn này thì làm sao yên được? 

Tần Xuyên chính  là cõi đất hoằng dương  Tịnh Độ của các đại sư Thiện 

Đạo,  Pháp  Chiếu,  Phi  Tích,  Huệ  Nhật171 v.v…  xưa  kia,  hết  thảy  tứ  chúng 

xưa kia cũng đã gieo thiện căn sâu đậm, nhưng do từ sau đời Đường hiếm có 

người  hoằng  dương  pháp  này  đến  nỗi  túc  căn  chẳng  thể  phát  sanh  tăng 

trưởng, đáng than thay! Gần đây thế đạo nhân tâm chìm đắm đến cùng cực, 

thiên tai nhân họa liên tiếp giáng xuống, vận nước nguy ngập, dân không lẽ 

sống.  Người  có  tâm  lo  cho  thế  đạo  đều  cùng  đề  xướng  Phật  học,  bởi  trong 

đời  hiện thời  nếu chẳng cực  lực đề  xướng sự  lý  nhân quả  báo ứng, sanh tử 

luân  hồi…  thì  thiện  không  có  gì  để  khuyên,  ác  không  có  gì  để  phạt,  muốn 

cho  con  người  chẳng  ăn  nuốt  lẫn  nhau  há  có  được  chăng?  Nếu  chẳng  đề 

xướng  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  trì  trai,  ăn  chay  thì  sát  kiếp  ngập  trời 

làm  sao  dứt  được?  Nếu  chẳng  đề  xướng  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

phận, dứt lòng tà, giữ  lòng thành, đừng  làm các điều ác, vâng  làm các điều 

lành  thì  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường,  phế  hiếu,  chẳng  thẹn,  tranh  thành, 

giành đất, tàn sát lẫn nhau, những tà thuyết bạo hành sẽ khiến cho nhân dân 

trong  khắp  cõi  đời  cùng  mắc  nỗi  khổ  tử  vong.  Nếu  chẳng  đề  xướng  tín 

nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương thì lục đạo luân hồi ai có thể thoát 

được?  Đây  chính  là  lý  do  những  bậc  quân  tử  hiểu  lý  đề  xướng  Phật  học 

trong thời gần đây. 



171 Huệ Nhật (680-748) là một vị cao tăng Tịnh Độ đời Đường, quê ở Đông Lai (tỉnh Sơn 

Đông), từ nhỏ đã theo học với pháp sư Nghĩa Tịnh sau khi Ngài cầu pháp từ Thiên Trúc 

trở về, tự thề sẽ noi gương thầy sang  Ấn Độ. Năm Tự Thánh 19 (702), Sư ngồi thuyền 

qua  các  quần  đảo  Côn  Luân  (nay  là  nhóm  đảo  Mã  Lai,  Nam  Dương),  Phật Thệ  (nay  là 

Sumatra), qua Sư Tử Châu (Sri Lanka), rồi đến Ấn Độ, triều lễ thánh tích, tìm cầu kinh 

điển bằng Phạn văn, tham phỏng các vị thiện tri thức suốt mười ba năm không nề hà gian 

khổ. Qua gian khổ, ý nguyện nhàm chán Sa Bà, sanh về Phật quốc yên vui càng sâu đậm, 

các vị Tam Tạng pháp sư mà Sư được tiếp xúc đều nồng nhiệt khen ngợi Tịnh Độ A Di 

Đà thù thắng. Khi Sư đến nước Ma Kiệt Đà, ở phía Đông kinh đô có một quả núi trên đó 

có tượng Quán  Âm, Sư đến  lễ thánh tượng,  nhịn  ăn cầu  nguyện, đến  ngày thứ  bảy  mới 

cảm được Đại Sĩ  hiện thân  sắc  vàng,  xoa đầu khai thị. Sư tiếp tục đi tham  học nơi  bảy 

tiểu  quốc  nữa,  đến  năm  Khai  Nguyên  thứ  bảy  (719)  mới  trở  về  Trường  An,  dâng  lên 

tượng Phật và kinh điển. Huyền Tông sắc tứ danh hiệu Từ Mẫn Tam Tạng. Sư siêng tu 

pháp  môn  Niệm  Phật,  hoằng  dương  giáo  nghĩa  Tịnh  Độ,  biên  soạn  các  tác  phẩm  như 

Vãng Sanh Tịnh Độ Tập (3 quyển), Ban Châu Tam Muội Tán v.v…  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 152 of 340 

Phật  pháp  chứa  trọn  cương  thường,  luân  lý  thế  gian,  lại  còn  nói  rõ  quả 

báo thiện ác do trọn hết hay không trọn hết tình nghĩa, bổn phận. Quả thật là 

đạo trọng yếu để trị quốc bình thiên hạ. Những kẻ đố kỵ là vì chẳng suy xét 

nghĩa  lý,  bài  xích  xằng  bậy,  nói  nhân  quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi  đều  là 

những  lời  Phật  dối  trá  để  bịp  người!  Do  vậy,  mọi  người  đều  coi  nhân  quả 

luân hồi là chuyện mông lung, khi gió Âu vừa thổi qua, đều tranh nhau hùa 

theo.  Nếu  tin  sâu  nhân  quả  luân  hồi,  những  tà  thuyết  ấy  dù  có  dữ  dội  đến 

mấy, làm sao gây mê hoặc rối ren cho được? Đây chính là nguyên do các nơi 

đề xướng Phật học. 

Cư  sĩ  Đức  Tấn  Ninh  Chí  Vũ  thừa  dịp  phát  khởi,  đặc  biệt  lập  một  chỗ 

niệm Phật ở làng mình, đặt tên là Đôn Luân Liên Xã. Do Phật pháp gặp cha 

nói  Từ,  gặp  con  nói  Hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  hòa,  vợ  thuận,  chủ 

nhân từ, tôi tớ trung thành, khiến cho ai nấy trọn hết bổn phận, trước hết làm 

người  hiền,  người  thiện  trong  thế  gian,  lại  còn  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện 

khẩn thiết  niệm  Phật, cậy vào Phật từ  lực vãng sanh Tây Phương, liễu sanh 

thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh,  ngõ  hầu  đoạn  sạch  Phiền  Hoặc,  khôi  phục 

tâm  tánh,  viên  mãn  Bồ  Đề,  thành  vô  thượng  đạo,  lại  còn  dùng  sở  ngộ  sở 

chứng  của  chính  mình  để  dẫn  dắt  hết  thảy  hàm  thức.  Nguyện  những  người 

cùng quê với tôi đều cùng dấy lòng [tin tưởng, tu tập] thì may mắn lắm thay! 



74. Lời tựa cho việc ông Triệu Vận Xương thỉnh bộ Đại Tạng Kinh bản 

đời Tống được in theo lối ảnh ấn 

(năm Dân Quốc 22 -1933) 





Ông Triệu Vận Xương ở trấn Bao Trường thuộc Nam Thông đời đời kế 

thừa đức hạnh, đời đời vừa cày vừa học, chỉ tu tước vị cõi trời, chẳng màng 

vinh  hoa cõi thế, tin sâu  nhân quả, dốc  lòng  tu Tịnh  nghiệp,  muốn cho con 

cháu đời đời vĩnh viễn vâng giữ chẳng để suy sụp, nên đặc biệt thỉnh một bộ 

Đại  Tạng  Kinh  bản  đời  Tống,  thờ  nơi  Phật  Đường  trong  nhà  để  mong  con 

cháu  và  những  người  trong  họ  đều  được  thọ  trì,  đọc  tụng,  chẳng  đến  nỗi 

sống  uổng, chết phí, cậy Quang  viết  lời tựa để dạy hậu thế. Do hội ấn tống 

Đại  Tạng  Kinh  bản  đời  Tống  theo  lối  ảnh  ấn  đã  sai  Quang  viết  lời  tựa, 

Quang  bèn  chép  nguyên  văn  [lời  tựa  ấy]  và  lược  thuật  ý  niệm  thương  yêu 

con cháu, họ hàng sâu xa của ông Triệu. Nguyện những người thấy nghe sẽ 

liền tùy phần tùy sức thực  hành, đừng chỉ như  gã si đã đến  núi báu  vẫn trở 

về  tay  không,  thì  chẳng  những  không  cô  phụ  sự  giáo  hóa  của  đức  Phật  mà 

cũng chẳng phụ tánh linh của chính mình, và cũng an ủi được một phen dốc 

hết tâm ý thỉnh kinh của ông Triệu vậy. 



75. Lời tựa cho bài luận Khuyến Tu Pháp môn Niệm Phật  

(năm Dân Quốc 27 - 1938) 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 153 of 340 



Pháp môn Tịnh Độ thích hợp khắp ba căn, quả thật đạo mầu nhiệm thành 

thủy thành chung để Như Lai trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. 

Thệ nguyện của đức Di Đà cả chín giới đều được nương nhờ, chính là khuôn 

mẫu tốt lành  “tâm làm, tâm là”  để chúng sanh mau thoát biển khổ, mau dự 

vào  Liên  Trì.  Pháp  này  là  pháp  môn  đặc  biệt  nương  vào  Phật  lực  trong  cả 

một đời  giáo  hóa của đức Như  Lai, chẳng thể  luận định  giống  như hết thảy 

các  pháp  môn  Đại,  Tiểu,  Quyền,  Thật  cậy  vào  tự  lực!  Cõi  đời  phần  nhiều 

chẳng  suy  xét,  kẻ  hơi  thông  minh  thì  đa  số  kiêu  căng  về  trí  lực  của  chính 

mình, chẳng chịu tu trì, lại còn miệt thị những ai tu trì pháp này, coi khinh là 

ngu  phu  ngu  phụ,  như  sợ  bị  dính  bẩn  vậy!  Do  vậy,  nhường  đại  lợi  ích  liễu 

sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh  ngay  trong  đời  này  cho  hàng  ngu  phu 

ngu  phụ,  còn  chính  mình  chẳng  muốn  đạt  được,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Họ 

chẳng biết pháp môn Tịnh Độ lớn lao không gì ra ngoài được, là pháp môn 

bắt  nguồn  và  quy  túc  của  hết  thảy  pháp  môn.  Do  vậy,  hết  thảy  pháp  môn 

không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này, không pháp nào chẳng trở 

về pháp giới này. 

Nếu đã đoạn sạch Tam Hoặc, chứng trọn vẹn Tứ Đức thì không tu [pháp 

này]  cũng  chẳng  sao!  Nếu  vẫn  chưa  đạt  đến  địa  vị  này,  xin  hãy  theo  gót 

những  vị  Bồ  Tát  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng 

Giác trong  Hoa Tạng  hải chúng để  nhất trí tiến hành, dùng công đức chẳng 

thể  nghĩ  bàn  của  mười  đại  nguyện  vương  để  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  nhằm  mong  mau  tròn  Phật  quả.  Người  được  như 

thế có thể gọi là đại trí huệ, là đại trượng phu, đã hoàn tất sự nghiệp thế gian 

lẫn  xuất thế  gian vậy. Lại còn phải  làm  giống  như những vị Quán Âm, Phổ 

Hiền… sau khi đã chứng được Phật quả liền tùy loại hiện thân hoằng dương 

pháp này ngõ hầu chúng sanh đều được thành Phật đạo mới thôi. 

Quang túc nghiệp sâu nặng, hơn năm mươi năm luống dự vào hàng Tăng 

chúng,  hết  thảy  các  pháp  đều  chẳng  biết  được  một  pháp  nào,  tuy  thường 

niệm  Phật  nhưng  do  nghiệp  nặng  nên  tâm  chưa  hề  tương  ứng  với  Phật. 

Nhưng tin tưởng Phật chẳng nguyện hư vọng, sẽ chẳng vứt bỏ ta, vì thế dẫu 

là  ai  cũng  chẳng  chuyển  chí  nguyện  [của  Quang]  được.  Gần  đây  pháp  sư 

Viên  Anh  nhân  lúc  giảng  diễn  các  kinh  được  rảnh  rỗi,  đã  soạn  bài  luận 

Khuyến  Tu Pháp Môn Niệm Phật,  muốn  lưu truyền,  gởi thư sai Quang  viết 

lời tựa. Quang già rồi, tinh thần lẫn mục lực đều chẳng đủ, đã tạ tuyệt những 

chuyện sai khiến viết lách từ lâu. Nay  may  mà pháp Niệm Phật lại được có 

người đề xướng bèn tóm nêu đại ý cho xong trách nhiệm vậy! 



76. Lời tựa cho sách Trập Viên Trát Ký  





Đời  loạn  đến  tột  cùng  hết  thuốc  chữa!  Người  có  chí  sao  nỡ  ngồi  nhìn? 

Tuy  sống  nơi  rẫy  bái,  nhưng  những  bàn  luận  trong  gia  đình,  bầu  bạn,  chưa 

hề chẳng phải là lời hay ý đẹp để cứu vãn thế đạo nhân tâm vậy! Ông Trần 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 154 of 340 

Đôn Phục ở Sở Kỳ, pháp danh là Huệ Phục, đem những ngôn luận trong lúc 

thù tạc giữa gia đình  và thân  hữu, chọn  lấy những điều trọng  yếu biên soạn 

thành sách. Bạn bè khuyên đem in, do vậy bèn đem bản thảo gởi cho Quang, 

xin giám định. Quang đọc xong, thấy những lời lẽ lập luận vốn lấy ý từ sách 

Nho,  nhưng  ý  nghĩa chẳng trái Phật pháp,  nếu có thể  y  theo đó tự tu thì sự 

nghiệp mong thành thánh thành hiền nơi mọi người há nào khó thấy! 

Lòng người đã chết, chẳng dễ vãn hồi. Khổng Tử chẳng từng nói như thế 

này  đó  sao?  “Pháp  ngữ  chi  ngôn,  năng  vô  tùng  hồ?  Cải  chi  vi  quý,  tốn  dữ 

 chi ngôn, năng vô duyệt hồ? Dịch chi vi quý, duyệt nhi bất dịch, tùng nhi bất 

 cải,  ngô  mạt  như  chi  hà  dã  dĩ  hỹ”   (Lời  thánh  nhân  nói,  chẳng  thể  không 

nghe theo ư? Sửa đổi lỗi lầm mới quý. Lời nói mềm mỏng, ai mà chẳng vui? 

Suy xét tìm ra đầu mối  mới quý. Chứ vui sướng rồi không chịu suy xét tìm 

ra đầu mối, chỉ nghe theo lời thánh nhân mà chẳng sửa đổi, rốt cuộc ta phải 

làm như thế nào đây172). Cõi đời lúc này, lời thánh nhân, lời mềm mỏng đều 

khó  tạo  được  lợi  ích  vì  không  có  ba  ý  niệm  kinh  sợ173,  chỉ  toàn  là  khoe 

khoang  tài  năng  của  chính  mình.  Nghe  lời  thánh  nhân  bèn  vỗ  gươm  đứng 

dậy,  nghe  lời  mềm  mỏng  bèn  coi  như  gió  luồn  qua  cây,  dẫu  là  bậc  trí  đức 

như Châu Công, Khổng Tử cũng chỉ có thể nói:  “Rốt cuộc ta phải làm như 

 thế nào đây!” 

Nhưng trong khi không thể bày ra cách nào, chẳng ngại gì lập riêng một 

pháp. Do thế đạo đã loạn, lòng người đã chết là vì chẳng nói đến nhân quả, 

chẳng bàn đến giáo dục trong gia đình. Nếu có thể chú trọng hai việc này thì 

người người đều biết nhân quả, nhà nhà đều có giáo dục, hết thảy những lời 

của thánh nhân, những câu mềm mỏng đều trở thành những câu nói thường 

nhật trong  gia đình, không  một ai chịu bỏ một ngày không  nhắc tới. Quang 

thường nói:  “Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân bình trị thiên 

 hạ, để Phật độ chúng sanh”.  Dạy con là căn bản để trị quốc, bình thiên hạ; 

nhưng dạy dỗ con gái lại càng quan trọng hơn, vì có hiền nữ thì mới có hiền 

thê, hiền mẫu. Con cái do hiền mẫu sanh ra đều là hiền nhân. Đây là nguyên 

do  tại  sao  ba  bà  Thái  khiến  cho  nhà  Châu  được  hưng  thịnh,  đời  sau  xưng 

tụng nữ nhân là Thái Thái. Vì thế lại nói:  “Quyền trị quốc bình thiên hạ, phụ 



172 Chúng tôi dịch câu nói này theo cách diễn giảng của cụ Lý Bỉnh Nam trong bộ Luận 

Ngữ Giảng Yếu. 

173 “Ba điều kinh sợ” xuất phát từ câu nói của Khổng Tử được chép trong thiên Quý Thị 

sách  Luận  Ngữ:   “Quân  tử  hữu  tam  úy,  úy  thiên mạng,  úy  đại  nhân,  úy  thánh  nhân  chi 

 ngôn. Tiểu nhân bất tri thiên mạng nhi bất úy dã, hiệp đại nhân, vũ thánh nhân chi ngôn”  

(Quân tử có ba điều sợ: Sợ mạng trời, sợ những người nắm quyền cai trị công chánh, sợ 

lời dạy của thánh nhân. Tiểu nhân chẳng biết mạng trời nên không sợ, khinh thị đại nhân, 

coi rẻ lời thánh nhân). Theo cụ Lý Bỉnh Nam trong Luận Ngữ Giảng Yếu, “úy” có nghĩa 

là kính nể, không dám trái phạm. “Đại nhân” là những người có quyền vị, nắm giữ sự cai 

trị công bình, chánh trực. “Thiên  mạng” phải  hiểu là thiện ác báo  ứng như kinh Thư đã 

chép:  “Huệ địch cát, tùng nghịch hung, duy ảnh hưởng”,  chứ không phải là ý muốn độc 

đoán của một đấng Tạo Hóa nào! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 155 of 340 

 nữ  nắm  quá  nửa  vì  sự  giáo  dục  của  mẹ  là  cội  gốc  vậy”.   Nguyện  những 

người đọc đều cùng chú ý! 



III. Ký 

1. Bi ký trình bày sự thần dị của suối Bát Công Đức thuộc Tam Thánh 

Thiền Viện núi Phổ Đà  





Quán Thế Âm Bồ Tát tùy loại hiện thân trong mười phương thế giới, tầm 

thanh  cứu  khổ,  nhưng  vẫn  lấy  Phổ  Đà  làm  cuộc  đất  ứng  hóa,  [là  vì]  muốn 

cho  hết thảy tứ chúng có chỗ để  gieo  lòng thành. Sự từ bi  linh cảm của Bồ 

Tát cố nhiên ai nấy đều biết rõ, ngay cả một hòn đá, một giòng nước, không 

gì chẳng tỏ rõ dấu tích chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát. Những hòn đá kỳ lạ ở 

Phổ  Đà  cố  nhiên  nhiều  lắm,  nhưng  chỉ  có  Bàn  Đà  Thạch174 là  bậc  nhất. 

Người hiểu lý trông thấy tảng đá này thì thần thông, oai đức chẳng thể nghĩ 

bàn  của  Bồ  Tát  chẳng  cần  phải  đợi  nói  tường  tận  mà  sẽ  đều  ngộ  giải  cả. 

Những  cuộc  đất  gần  biển  thì  nước  đều  mặn  chát,  chẳng  thể  dùng  để  uống 

được; [vậy  mà] khắp  núi  Phổ Đà nước đều  ngọt  ngào, tuy  là cuộc đất ở sát 

bên biển mà trọn chẳng có nước mặn, nhưng con suối Bát Công Đức thật là 

bậc nhất! 

Theo  Sơn  Chí,  vào  thời  Vạn  Lịch  nhà  Minh,  vị  Tăng  tên  Đại  Phương 

dựng  lều  tranh  nơi  đây.  Năm  [Vạn  Lịch]  ba  mươi  (1602),  nội  giám 175 

Trương Tùy, Đảng Lễ vâng chiếu đốc thúc xây cất điện chứa kinh, nhàn du 

đến  nơi  đây,  uống  nước  thấy  ngọt  ngào,  nghe  [Tăng  chúng]  kể  lại  dẫu  hạn 

hán  hay  lũ  lụt, [nước suối] vẫn không tăng, không  giảm,  hễ cầu  mưa ắt lấy 

nước  từ  nơi  đây,  liền  quyên  tiền  dựng  Tam  Thánh  Đường,  đặt  tên  cho  con 

suối  ấy  là  Bát  Công  Đức.  Ấy  là  phỏng  theo  tên  nước  trong  ao  bảy  báu  nơi 

Cực  Lạc  thế  giới.  Suối  Bát  Công  Đức  do  Tam  Thánh  Đường  mà  được  tên, 

Tam Thánh Đường do nước tám công đức mà khởi đầu; ấy gọi là do thời tiết 

nhân duyên cho nên có chuyện chẳng mong cầu mà tự được! Theo kinh Phật, 

nước [cõi Cực Lạc] có tám công đức là:  



1) Trong trẻo: Khác với [nước ở] phương này [thường] nhơ đục. 



2) Sạch mát: Khác [với phương này nước thường] lạnh hay nóng. 



174 Bàn Đà Thạch là một tảng đá chồng có hình dáng kỳ lạ, trên to dưới nhỏ, phần trên to 

đến  hơn 20  mét (có thể đứng được  ba  mươi  người), nằm chông chênh trên  một tảng đá 

lớn khác cao đến 3 mét, rộng 7 mét. Chỗ tiếp xúc của hai tảng đá rất nhỏ, tạo cảm giác 

nếu khẽ đẩy sẽ  bị rơi  xuống, đã bao người thử đẩy  nhưng tảng đá chỉ rung rinh rồi vẫn 

đậu chênh vênh như cũ. Theo truyền thuyết, đây là nơi Quán Âm Đại Sĩ thuyết pháp. Khi 

chiều  sắp  tắt  nắng,  cả  tảng  đá trông óng  ánh  như  được  dát  vàng,  những  ai  leo  lên  đỉnh 

Bàn Đà Thạch khi ấy, dõi nhìn ra biển cả sẽ thấy phong cảnh tráng lệ, không bút mực nào 

tả xiết. Vì thế,  “Bàn Đà Tịch Chiếu”  (chiều soi bóng trên tảng Bàn Đà) được coi là một 

trong những cảnh đẹp nhất của Phổ Đà Sơn. 

175 Nội giám: Danh xưng khác của Hoạn Quan, tức Thái Giám. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 156 of 340 

3) Ngọt ngào: Khác [với phương này nước thường] mặn, nhạt, hay vị rất 

tệ. 



4) Mềm nhẹ: Khác [với phương này nước thường] nặng nề. 



5)  Trơn  láng,  tươi  tắn:  Khác  [với  phương  này  nước  thường]  tù  đọng, 

màu sắc ủ dột, bệch bạc. 



6) An hòa: Khác [với phương này nước thường] chảy xiết, dữ dội. 



7)  Trừ  đói  khát:  Khác  [với  phương  này,  nước  thường]  gây  [cảm  giác] 

lạnh lẽo. 



8) Trưởng dưỡng các căn: Khác [với phương này nước] gây tổn hoại các 

căn và tạo ra tật dịch, tăng thêm bệnh tật, chết chìm v.v…  



Chúng sanh đời  trược nghiệp  lực sâu  nặng đến  nỗi  nước cõi  này không 

có những công đức, lực dụng ấy. So với những loại nước thông thường khác, 

nước suối Bát Công Đức có rất nhiều công đức. Vì thế, đặc biệt nêu rõ để tỏ 

bày dấu tích chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát ngõ hầu những người sống trong 

núi và những ai đến núi chiêm bái sẽ từ mỗi tảng đá, mỗi giòng nước đều có 

thể  ngộ  sâu  xa  thường  lý  viên  thông,  hòng  lấy  tâm  Bồ  Tát  làm  tâm  [của 

chính mình], lấy sự nghiệp của Bồ Tát làm sự nghiệp [của chính mình] vậy! 



2.  Bài  ký  về  chuyện  xây  dựng  đại  điện  của  đạo  tràng  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp tại núi Linh Nham  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Kinh Hoa Nghiêm mầu nhiệm lý sự viên dung, Lý do Sự hiển, Sự do Lý 

thành. Lý lẫn Sự đều đạt đến tột cùng, viên chứng Tỳ Lô Pháp Thân. Vì thế, 

lúc đức Như Lai mới thành Chánh Giác bèn cùng với các vị Pháp Thân đại sĩ 

thuộc bốn mươi mốt địa vị là Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập 

Địa, Đẳng Giác nói các pháp môn và các pháp nhân quả do đức Như Lai đã 

tự  chứng.  Nhân  quả  chính  là  Sự,  pháp  do  đức  Như  Lai  tự  chứng  chính  là 

Nhất  Chân  pháp  giới176,  Chân  Như  Phật  Tánh  tịch  -  chiếu  viên  dung,  bất 

sanh,  bất  diệt,  chẳng  phải  có,  chẳng  phải  không.  Phật  Tánh  ấy  nơi  phàm 

chẳng giảm, tại thánh không tăng. Phật do chứng rốt ráo nên thường hưởng 

pháp lạc Thường - Lạc - Ngã - Tịnh177; chúng sanh do triệt để mê nên hằng 



176 Theo Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao quyển 16, Nhất Chân pháp giới được giải thích như 

sau:  “Nhất tức không hai, Chân tức chẳng vọng, đan xen lẫn nhau triệt để viên dung nên 

 gọi  là  pháp  giới.  Đây  chính  là  Pháp  Thân  bình  đẳng  của  chư  Phật,  vốn  chẳng  sanh 

 chẳng diệt, chẳng phải có, chẳng phải không, chẳng trong, chẳng ngoài, chỉ một bề chân 

 thật, chẳng thể nghĩ bàn, nên gọi là Nhất Chân pháp giới”.   

177 Thường - Lạc - Ngã - Tịnh là bốn đức trọn đủ nơi Pháp Thân của Như Lai, bốn đức 

này còn gọi là Niết Bàn Tứ Đức. Bốn đức này được giải thích tường tận trong kinh Đại 

Bát Niết Bàn. Nếu hiểu đại lược thì sự giác ngộ nơi cảnh giới Niết Bàn vĩnh viễn chẳng 

biến đổi nên gọi là Thường, cảnh giới ấy không khổ, luôn an vui nên gọi là Lạc, tự do tự 

tại không bị trói buộc mảy may nào nên gọi là Ngã, không bị phiền não ô nhiễm nên gọi 

là Tịnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 157 of 340 

chịu nỗi khổ huyễn vọng sanh tử luân hồi. Ví như tấm gương báu tròn lớn bị 

bụi phủ cả kiếp, tuy có ánh sáng chiếu trời soi đất nhưng không do đâu tỏ lộ 

để  thụ  dụng  được.  Vì  thế,  nhờ  vào  các  vị  Bồ  Tát  cùng  nhau  xướng  đáp  để 

nói  ra  các  pháp  môn  Thập  Tín,  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng, 

Thập Địa, Đẳng Giác.  Lại còn dùng  mười  đại  nguyện  vương  hướng dẫn  về 

Cực Lạc để mong viên mãn Phật Quả. Đấy chính là đức Như Lai dùng nhân 

quả tự chứng để làm một khuôn mẫu lớn lao hòng dạy khắp hết thảy chúng 

sanh,  khiến  cho  ai  nấy  đều  đích  thân  chứng  đắc.  Kinh  Hoa  Nghiêm  riêng 

thích  hợp  cho  căn  cơ  Đại  Thừa;  chứ  Nhị  Thừa,  phàm  phu  chẳng  thể  vâng 

nhận được! Vì thế, trong hội Phương Đẳng, đức Phật đặc biệt nói ra ba kinh 

Tịnh  Độ  để  dù  phàm  hay  thánh  đều  cùng  chuyên  chú  tu  trì,  ngõ  hầu  trong 

đời này thoát khỏi cõi Ngũ Trược đây, lên được cõi sen chín phẩm kia. 

1)  Trong  núi  Linh  Thứu  nước  Ma  Kiệt  Đề,  đức  Phật  nói  đến  nhân  địa 

đầu  tiên  của  đức  Phật  A  Di  Đà:  Bỏ  nước  xuất  gia,  phát  ra  bốn  mươi  tám 

nguyện, lại trải qua nhiều kiếp dài lâu tu hành đúng như lời nguyện cho đến 

khi  phước  huệ  viên  mãn,  được  thành  Phật  đạo,  cảm  được  thế  giới  trang 

nghiêm,  mầu  nhiệm  chẳng  thể  diễn  tả  được,  mười  phương  chư  Phật  đều 

cùng tán thán. Mười phương Bồ Tát và hàng Nhị Thừa hồi Tiểu hướng Đại 

lẫn  phàm  phu  đầy  dẫy  Hoặc  nghiệp  đều  được  vãng  sanh,  được  bình  đẳng 

nhiếp thọ. Đấy là Vô Lượng Thọ Kinh. 

2) Trong vương cung nước Ma Kiệt Đề, nói ba phước Tịnh nghiệp, mười 

sáu phép Quán mầu nhiệm để hết thảy chúng sanh hiểu rõ những nghĩa  “tâm 

 này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật,  biển  Chánh  Biến  Tri  của  chư  Phật  từ  tâm 

 tưởng  mà  sanh.  Tâm  này  làm  chúng  sanh,  tâm  này  là  chúng  sanh.  Biển 

 nghiệp phiền não của chúng sanh  từ tâm tưởng mà sanh”   vượt  ngoài  ngôn 

ngữ. Nếu có thể  hiểu được sâu  xa  nghĩa  này, ai chịu bị  luân  hồi oan  uổng? 

Cuối kinh nói rõ những nhân vãng sanh của chín phẩm ngõ hầu ai nấy đều tu 

Thượng Phẩm. Đó là Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh. 

3)  Nơi  vườn  Cấp  Cô  Độc  nước  Xá  Vệ,  nói  diệu  quả  y  báo,  chánh  báo 

của Tịnh Độ để [người nghe] sanh lòng tin, khuyên người nghe hãy nên phát 

nguyện cầu vãng sanh, dạy hành giả lập hạnh chấp trì danh hiệu. Ba điều Tín 

- Nguyện - Hạnh là cương tông của pháp môn Tịnh Độ. Đầy đủ ba pháp này 

rồi,  hoặc  suốt  một  đời  chấp  trì  đã  đắc  nhất  tâm,  hoặc  lâm  chung  mới  được 

nghe pháp này chỉ xưng  mười tiếng, đều được Phật tiếp dẫn  vãng sanh Tây 

Phương. Đấy là kinh A Di Đà. 

Ba kinh này chuyên nói về Tịnh Độ, nhưng kinh A Di Đà lời lẽ đơn giản, 

ý nghĩa phong phú, nhiếp thọ căn cơ bậc nhất nên các tông Thiền, Giáo, Luật 

đều vâng dùng làm kinh nhật tụng. Các kinh Đại Thừa nói kèm về Tịnh Độ 

nhiều không thể kể xiết, nhưng chương Đại Thế Chí Niệm Phật Viên Thông 

của  kinh  Lăng  Nghiêm  quả  thật  là  khai  thị  mầu  nhiệm  nhất  về  pháp  Niệm 

Phật. Nếu có thể như con nhớ mẹ, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối mà 

niệm, há chẳng trong hiện tại hay tương lai nhất định thấy Phật, gần là chứng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 158 of 340 

viên  thông,  xa  là  thành  Phật  đạo  ư?  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn 

đặc biệt trong giáo pháp suốt một đời đức Phật: Tuy là phàm phu sát đất đầy 

dẫy Hoặc nghiệp, chỉ cần tín nguyện niệm Phật sẽ có thể cậy vào Phật từ lực 

vãng sanh  Tây Phương. Dù  là  vị Bồ Tát đã chứng địa  vị Đẳng Giác cao cả 

vẫn phải hồi hướng vãng sanh thì mới viên mãn Phật quả được! 

Do  vậy  biết:  Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài  được,  thích 

hợp khắp ba căn, thâu nhiếp hoàn toàn lợi căn lẫn độn căn. Chúng sanh trong 

chín  giới bỏ pháp  này thì trên sẽ chẳng có gì để viên thành  Phật đạo;  mười 

phương chư Phật lìa pháp này thì dưới chẳng có gì để phổ độ quần manh178. 

Hết  thảy  pháp  môn  không  pháp  nào  chẳng  lưu  xuất  từ  pháp  giới  này,  hết 

thảy hạnh môn không hạnh nào chẳng trở về pháp giới này, bởi đây là pháp 

môn  tổng  trì  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư 

Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Vì  thế,  được  chín  giới 

cùng  hướng  về,  mười  phương  cùng  khen  ngợi,  ngàn  kinh  đều  xiển  dương, 

muôn luận đều tuyên nói. 

Nhưng pháp môn này do hai đức Thế Tôn hai cõi tạo lập, đức Thích Ca 

nơi Sa Bà dạy rõ Tịnh Độ để đưa con người đi về [cõi Cực Lạc], đức Di Đà 

nơi Cực Lạc đợi lúc họ lâm chung tiếp dẫn [từ Sa Bà] về tới [Cực Lạc]. Ấy 

là  muốn  cho  chúng  sanh  thoát  được  nỗi  khổ  sanh  tử  ngay  trong  đời  này, 

chứng  sự  vui  chân  thường.  Tâm  thương  xót,  che  chở,  bảo  vệ  ấy  dẫu  hết  cả 

kiếp khó thể nói trọn. Có kẻ bảo: “Đã là đệ tử Phật Thích Ca, hãy nên niệm 

Thích Ca Mâu Ni Phật cầu sanh Hoa Tạng thế giới trong cõi này”, họ chẳng 

biết đức Thích Ca dạy niệm A Di Đà Phật là nhằm làm cho hàng phàm phu 

sát đất nương vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương hòng siêu phàm  nhập 

thánh.  Chỉ  có  bậc  Đại  Sĩ  đã  phá  vô  minh  chứng  Pháp  Thân  mới  thấy  được 

Hoa  Tạng  thế  giới  của  cõi  này;  phàm  phu  chỉ  thấy  uế  độ,  chẳng  thấy  được 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm,  há nên  mong tưởng quá phận!  Huống chi Tây 

Phương  cũng  nằm  trong  Hoa  Tạng  thế  giới,  mà  trong  hội  Hoa  Nghiêm  hết 

thảy  các  vị  Bồ  Tát  trong  Hoa  Tạng  thế  giới  hải  đều  dùng  mười  đại  nguyện 

vương hồi hướng vãng sanh Tây Phương để mong viên mãn Phật Quả. Ông 

là hạng người như thế nào mà dám chống đối các vị ấy? 

Kể từ khi đại giáo được truyền sang phương Đông, Viễn Công lập Liên 

Xã  đầu  tiên,  một  người  xướng,  trăm  người  hòa,  không  ai  chẳng  noi  theo, 

thỏa thích bổn hoài của Phật chỉ có mỗi một mình pháp môn này là bậc nhất! 

Từ  đấy  trở  đi,  đời  nào  cũng  có  cao  nhân,  tục  diệm  truyền  đăng179,  rạng  rỡ 

trong  ngoài  nước  mãi  cho  đến  tận  hiện  thời,  tông  phong  chẳng  suy  sụp, 



178 Quần manh (Bahu-Jana) còn dịch là Quần Sanh, có nghĩa là các loài chúng sanh. Đây 

là tên gọi khác của Chúng Sanh. Chữ “manh” hàm nghĩa giống như cây cỏ mới nẩy mầm, 

chưa thấy được rõ ràng. Chúng sanh  vừa  mới phát đạo tâm, nhưng  vẫn còn  bị  vô  minh 

che lấp giống như cây cỏ vừa mới nảy mầm, nên mới gọi là Quần Manh. 

179 Tục diệm truyền đăng: Tiếp  nối ánh sáng  ngọn đèn,  ý  nói  “nối tiếp,  lưu truyền  mối 

đạo từ đời này sang đời khác”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 159 of 340 

nhưng  Trí  Giả  đại  sư  thuộc  tông  Thiên  Thai,  Thanh  Lương  quốc  sư  thuộc 

tông Hiền Thủ, Khuy Cơ pháp sư thuộc tông Từ Ân, Bách Trượng thiền sư 

thuộc Thiền tông, Đại Trí luật sư180 thuộc Luật tông, không vị nào chẳng giải 

thích kinh, soạn luận, khuyên khắp mọi người tu trì. Những sự tích của họ đã 

được chép tường tận trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. Do vậy biết những  vị 

tri  thức  các  tông  Thiền,  Giáo,  Luật  đều  noi  theo  Hoa  Tạng  hải  hội,  nhất  trí 

tiến hành cầu sanh Cực Lạc, huống chi kẻ căn cơ cạn mỏng đời Mạt Pháp ư? 

Nhân  duyên  Linh  Nham  sáng  lập  Tịnh  Độ  đạo  tràng  đã  được  chép  đầy  đủ 

trong tấm bia [thuật duyên khởi] xây dựng Niệm Phật Đường trước kia. Nay 

tu bổ đại điện, đặc biệt nêu rõ nguyên do của pháp  môn Tịnh Độ để  những 

bậc  thông  sáng  mai  sau  có  cái  để  nương  tựa,  hướng  về.  Chi  phí  xây  cất  và 

phương danh của người đã quyên tặng được ghi trong một tấm văn bia riêng, 

không ghi tường tận nơi đây. 



3.  Bi  ký  về  việc  chùa  Linh  Nham  vĩnh  viễn  trở  thành  đạo  tràng  thập 

phương chuyên tu Tịnh Độ và công đức xây dựng lần này  

(năm Dân Quốc 21 - 1932)  





Có được cuộc đất tối thắng thì mới hoằng dương được đạo tối thắng. Tạo 

dựng chuyện phi thường ắt phải đợi người phi thường. Tuy bỉ cực thái lai181 

thuộc  về  vận  trời,  nhưng  sửa  cũ  dựng  mới  thật  sự  phải  nhờ  vào  con  người 

thực hiện. Núi Linh Nham là cuộc đất thánh đạo tràng trời tạo đất dựng. Ngô 

Vương  Phù  Sai  dựng  cung  Quán  Oa  nơi  đây,  chỉ  chuộng  dâm  lạc,  làm  ô 

nhục núi này quá sức! Vì thế, xây xong cung điện chưa được bao lâu liền bị 

nước tan, mạng mất, đúng là nhân quả phù hợp nhau. Nếu ông ta lập đức thi 

thố lòng nhân noi theo phong cách cai trị tốt đẹp của tổ tiên là Thái Vương, 



180 Đại Trí Luật Sư, tức là ngài Linh Chi Nguyên Chiếu (1048-1116), người đất Dư Hàng, 

tự là Trạm Nhiên, hiệu  An Nhẫn Tử. Xuất gia từ bé, 18 tuổi thọ Cụ Túc giới,  học giáo 

nghĩa tông Thiên Thai với ngài Thần Ngộ Xử Khiêm, nhưng dốc chí nơi Luật Tông. Về 

sau lễ ngài Quảng Từ thọ Bồ Tát giới, nối pháp Nam Sơn Chánh Truyền của ngài Doãn 

Kham.  Trong  niên  hiệu  Nguyên  Phong  (1078-1085),  Sư  trụ  tại  Chiêu  Khánh  hoằng 

truyền Luật Tông, đến tuổi già, dời sang ở tại chùa Linh Chi ở đó suốt ba mươi năm nên 

người  đời  thường  gọi  Sư  là  Linh  Chi  Hòa  Thượng.  Khi  mất,  Sư  được  ban  thụy  hiệu  là 

Đại Trí Luật Sư. Sư viết chú giải cho hai kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh và A Di 

Đà  kinh,  chú  giải  bộ  Tứ  Phần  Luật  San  Phiền  Bổ  Khuyết  Hành  Sự  Sao  của  ngài  Đạo 

Tuyên, soạn thành bộ Tứ Phần Luật Hành Sự Sao Tư Trì Ký. 

181  “Bỉ cực thái lai”  nguyên gốc là  “bỉ chung tắc thái”.  Bỉ và Thái vốn là tên hai quẻ kép 

tương  phản  trong  sáu  mươi  bốn  quẻ  của  kinh  Dịch.  Quẻ  Bỉ  gồm  quẻ  Càn  ở  trên,  quẻ 

Khôn  ở  dưới  ghép  thành,  hàm  nghĩa:  Dương  khí  bốc  lên,  Âm  khí  chìm  xuống,  Âm  - 

Dương chẳng giao hội,  vạn  vật bế tắc. Do vậy, đây  là quẻ  xấu. Quẻ Thái thì Càn dưới, 

Khôn trên, nên Âm - Dương giao hội, vạn vật thông suốt, do vậy là quẻ tốt. Phần Hệ Từ 

giảng:   “Bỉ chung tắc thái”  (quẻ Bỉ kết thúc sẽ chuyển biến thành quẻ Thái), hàm  nghĩa 

vận xấu đến cùng cực sẽ chuyển biến thành vận hanh thông, giống như  hết Đông sẽ tới 

Xuân. Do ý nghĩa này,  “bỉ chung tắc thái”  được biến đổi thành  “bỉ cực thái lai”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 160 of 340 

Thái  Bá,  Trọng  Ung  đã  lưu  lại,  ắt  sẽ  ngang  ngửa  với  Văn  Vương  trên  linh 

đài182, lúc sống  được  hưởng phước  vòi  vọi, khi  mất để  lại thanh danh  vang 

dội, đâu đến  nỗi quỳ  gối xin được sống cũng chẳng được, rốt cuộc che  mặt 

tự vẫn183, gây nhục lây cho tổ tiên ư? Do vậy biết kẻ không có đức cao trội 

mà có cuộc đất thù thắng, đâm ra lại là cái gốc họa! Nguyện những bậc quân 

tử  đời  sau  đều  lấy  Phù  Sai  làm  gương  thì  lợi  ích  ấy  chẳng  thể  nào  diễn  tả 

được! 

Đời Tấn, Tư Không Lục Ngoạn sống tại núi này, do nghe Phật pháp bèn 

biến  nhà  thành  chùa,  đấy  chính  là  khởi  đầu  của  đạo  tràng  Linh  Nham  vậy. 

Đến đời Lương lại càng được phát triển. Đến đời Đường lại càng thêm trùng 

hưng. Trong khoảng thời gian ấy, phần nhiều là do hình vẽ của Trí Tích Bồ 

Tát hiện thân, khơi gợi lòng tin tưởng, ngưỡng mộ của mọi người, khiến cho 

đạo tràng  Linh  Nham  đứng đầu đất Ngô. Cung khuyết dâm  lạc xưa kia nay 

trở thành cuộc đất thánh đạo tràng, cho thấy các pháp tùy duyên, hễ có người 

tài giỏi ắt cuộc đất sẽ linh ứng! Những vị Trụ Trì trong đời Tấn, đời Đường 

chẳng  thể  tra  cứu  được.  Từ  đời  Tống  cho  đến  đời  Thanh,  ngôi  Trụ  Trì  đều 

do  Giáo  hải  lão  long,  Thiền  quật  cự  sư184,  đức  hạnh  đáng  làm  bậc  thầy 

gương mẫu cho cả trời lẫn người, đạo tiếp nối được huệ mạng của Phật, của 

Tổ. Đầu đời Thanh, sư Hoằng Trữ trụ nơi đây, mở mang giảng tòa rộng lớn, 

điện đường, liêu xá mới mẻ rạng ngời. Thánh Tổ, Cao Tông (Khang Hy, Càn 

Long) tuần du phương Nam đều nghỉ lại nơi đây, pháp môn hưng thịnh chói 

ngời xưa nay. 

Năm Hàm Phong thứ 10 (1860), gặp cơn binh hỏa185, cháy tiêu gần hết. 

Trong  thời  Đồng  Trị,  vị  Tăng  tên  Niệm  Thành  được  ông  Bành  Cung  Bảo 

Ngọc  Lân  hộ  trì  những  mong  sẽ  dần  dần  được  phục  hưng.  Năm  Quang  Tự 

18  (1892),  vị  Tăng  tên  Biến  Ngọc  đúc  hồng  chung,  nhưng  chưa  xây  lầu 

[chuông]. Năm Tuyên Thống thứ ba (1911), vị Tăng tên Đạo Minh do bị mất 

y [ca-sa] đánh lầm kẻ khả nghi, khiến cho dân chúng phẫn nộ, phải bỏ trốn. 



182 Linh Đài: tên một cái đài do Văn Vương xây dựng được nhắc đến trong bài thơ Linh 

Đài thuộc thiên Đại Nhã của kinh Thi. Bài thơ này có nội dung ca ngợi đức hạnh của nhà 

vua, đoạn đầu bài thơ có câu:  “Kinh thỉ linh đài, kinh chi, doanh chi, thứ dân công chi, 

 bất nhật thành chi”  (Vừa tính xây đài thiêng, tính toán, lo liệu, nhân dân góp công, chưa 

đầy một buổi, đài đã xây xong). Do vậy, “linh đài” được dùng như một từ ngữ để ca ngợi 

vị vua cai trị nhân dân bằng đức hạnh và lòng nhân từ, được nhân dân hết sức yêu mến. 

183 Khi Việt Vương Câu Tiễn diệt nước Ngô, bắt sống Phù Sai. Phù Sai đã quỳ lạy, khóc 

lóc, van xin được sống sót làm nô lệ chăn ngựa giống như xưa kia Việt Vương Câu Tiễn 

bại trận đã phải xin làm nô lệ giữ ngựa cho Phù Sai. Khi bị Câu Tiễn ép tự sát, Phù Sai 

xõa tóc che mặt với ngụ ý không còn mặt mũi nào nhìn tổ tiên dưới suối vàng! 

184  “Rồng  già  nơi  biển  giáo,  sư  tử  lớn  nơi  hang Thiền” ,  ý  nói  toàn  là  những  bậc  tông 

tượng lỗi lạc thuộc Giáo môn hay Thiền tông. 

185 Tức loạn Thái Bình Thiên Quốc do Hồng Tú Toàn khởi xướng. Quân Thái Bình Thiên 

Quốc đã đốt sạch, phá trụi các chùa miếu, đạo quán mỗi khi chúng chiếm được một địa 

phương nào! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 161 of 340 

Chùa đã không có chủ, tất cả đồ đạc không còn được một vật nào, ruộng đất 

cũng bị  mất  mát chẳng  ít. Vị  hương thân  vùng Mộc Độc  là Nghiêm  Lương 

Xán khải thỉnh hòa thượng Chân Đạt186 làm Trụ Trì. Cụ Chân bèn sai học trò 

là Minh Hú thay mặt trông coi, trước hết dựng lầu chuông. 

Đến năm Dân Quốc 15 (1926), đất Ngạc (tỉnh Hồ Bắc) loạn lạc, pháp sư 

Giới  Trần  và  học  trò  xuống  miền  Nam,  cụ  Chân  liền  đem  Linh  Nham  giao 

cho,  biến  thành  đạo  tràng  thập  phương  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  vĩnh  viễn. 

Nhất  loạt  chẳng  giảng  kinh,  truyền  giới,  truyền  pháp,  thâu  nhận  đồ  đệ,  làm 

chuyện  kinh  sám  thù  tạc,  [chỉ]  quanh  năm  niệm  Phật,  chương  trình  giống 

như  phổ  thông  Phật  thất.  Huê  lợi  ruộng  đất  chỉ  thâu  được  tám  chín  trăm 

đồng, hạn định số người sống ở đây là hai mươi vị, nếu chi phí không đủ, cụ 

Chân sẽ bù đắp, [chứ Linh Nham] cũng chẳng mộ duyên. Năm Dân Quốc 17 

(1928), thầy Giới đặc biệt sang Phổ  Đà, cầu cụ Chân dựng thêm phòng ốc, 

lấy  năm sáu  ngàn  đồng  làm chuẩn, cụ Chân bằng  lòng. Thầy ấy trở  về  núi, 

liền rời chùa, đi sang Vân Nam, ấy là để tránh nỗi phiền phức do xây dựng. 

Do vậy, mọi việc trong chùa giao cho pháp sư Từ Châu187. 



186 Tuy hòa thượng Chân Đạt đóng một vai trò quan trọng trong cuộc đời hoằng pháp và 

là  người  nỗ  lực  thực  hiện  tông  chỉ  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  của  tổ  Ấn  Quang,  hầu  như 

không thấy có tài  liệu  nào ghi chép chi tiết về tiểu sử của hòa thượng. Dựa theo những 

ghi chép của  môn nhân Tổ  Ấn Quang, chúng ta chỉ  biết hòa thượng Chân Đạt vốn xuất 

thân từ Tam Thánh Đường tại Phổ Đà Sơn, do thường bế quan nên chưa hề gặp  mặt tổ 

Ấn Quang. Sau khi bộ Văn Sao được lưu hành, hòa thượng rất ngưỡng mộ tổ Ấn Quang, 

nhưng  lúc  đó  hòa  thượng  đã  sang  Thượng  Hải  nên  chưa  gặp  gỡ  được!  Đến  mùa  Xuân 

năm Dân Quốc 15 (1926), ông Cao Hạc Niên từ núi Bôi Độ trở về Ninh Ba, ước hẹn với 

tổ Ấn Quang sẽ cùng nhau đến Thượng Hải lo việc in sách. Hòa thượng Chân Đạt biết tin 

liền dặn ông Cao đưa tổ Ấn Quang đến nghỉ ngơi tại chùa Thái Bình là Hạ Viện của Tam 

Thánh Đường tại Thượng Hải, do vậy, hai vị mới được gặp mặt nhau và nhanh chóng trở 

thành bạn thiết. Từ đấy về sau, mỗi dịp cần sang Thượng Hải, tổ Ấn Quang thường đến ở 

tại  một  gian  phòng  dành  riêng  cho  Ngài  trong  chùa  Thái  Bình.  Hòa  thượng  Chân  Đạt 

chẳng  tiếc  sức  hỗ  trợ  tổ  Ấn  Quang  trong  công  cuộc  hoằng  pháp.  Khi  Tổ  muốn  tránh 

phiền nhiễu do bị các nơi gởi thư hỏi han quá nhiều, tính đi sang Hương Cảng để bế quan, 

hòa thượng Chân Đạt đã tha thiết mời Tổ về bế quan tại chùa Báo Quốc do hòa thượng 

quản nhiệm cũng như tận lực ủng hộ tổ Ấn Quang trong công cuộc biến Linh Nham Sơn 

Tự thành thập phương đạo tràng chuyên tu Tịnh  nghiệp. Cảm kích trước thịnh tình của 

hòa thượng Chân Đạt, trong những thư từ trao đổi, Tổ luôn gọi hòa thượng Chân Đạt là 

“huynh” tuy tuổi tác lẫn pháp lạp của Tổ đều cao hơn hòa thượng Chân Đạt. Khi Tổ Ấn 

Quang  viên  tịch,  chính  hòa thượng  Chân  Đạt  đã  đứng  ra  dựng  tháp,  chủ  trì  lễ  trà-tỳ  và 

tuyên pháp ngữ trước khi châm lửa. 

187 Từ Châu (1877-1957）là người huyện Tùy, tỉnh Hồ Bắc, pháp danh là Phổ Hải. Từ bé 

đã theo cha học Phật. Đến năm 33 tuổi, vợ chồng đồng lòng xuất gia. Không lâu sau, Sư 

thọ Cụ Túc Giới  nơi chùa Quy Nguyên tại Hán Dương, từng theo hầu dưới tòa pháp sư 

Nguyệt Hà là một vị đại đức thuộc tông Hoa Nghiêm. Sư thường giảng kinh Hoa Nghiêm, 

xiển  dương  giới  luật,  hoằng  hóa  rất  sâu  rộng,  trì  luật  rất  nghiêm,  kiêm  tu  Tịnh  Độ  lẫn 

pháp giới quán. Tuy thông hiểu Hoa Nghiêm sâu xa, trong khi thuyết pháp, Sư vẫn dùng 

những lời lẽ giản dị, chẳng bàn đến những lý lẽ cao siêu khó hiểu, mà chỉ chú trọng vào 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 162 of 340 

Thầy Từ Châu khí lực yếu ớt, không chịu đựng được khổ nhọc, liền mấy 

lượt sang Hán Khẩu giảng kinh. Mùa Hạ năm ngoái lại nhận lời mời của Cổ 

Sơn, chẳng từ tạ, bỏ đi. Hai ba năm gần đây, đàn-việt188 nhiều người biết đến 

đạo phong của Linh Nham, có người muốn cầu siêu cho tiên vong, chúc thọ 

cho cha mẹ, xin đả thất. Số người ở lại đã trên bốn mươi vị, phòng ốc chẳng 

chứa  nổi,  lại  thêm  hẹp  nhỏ,  trời  mùa  Hè  rất  nóng.  Nay  dựng  năm  gian  lầu 

cao,  phía  dưới  làm  Niệm  Phật  Đường,  rộng  rãi  mát  mẻ.  Ngoài  ra  lại  dựng 

thêm hơn ba mươi gian nữa, chi phí ước chừng hơn năm vạn đồng. Cụ Chân 

bỏ ra hơn hai vạn hai ngàn đồng, khoản còn lại [góp] từ số tiền chi dùng của 

Thường Trụ còn dư và do đàn-việt vui vẻ giúp sức. Nay đã hoàn thành, thầy 

Diệu Chân  làm Đương Gia Sư. Do hai  lần xây dựng, cụ Chân bỏ ra  gần ba 

vạn,  lần  này  cụ  cũng  đứng  ra  xướng  suất,  công  đức  ấy  và  việc  biến  [ngôi 

chùa] này thành đạo tràng thập phương đều đáng nên  lập bia, [do vậy, tăng 

chúng  Linh  Nham]  thỉnh  tôi  lược  thuật  chuyện  ấy  để  ghi  chép  công  đức 

hòng  bảo  với  mai  sau;  vì  thế,  bất  đắc  dĩ  chẳng  thể  từ  tạ  chuyện  viết  lách 

được! Thuở ban đầu đã lập năm điều quy ước:  



1)  Trụ  Trì  bất  luận  thuộc  tông  phái  nào,  chỉ  cần  lấy  chuẩn  mức  là  “tin 

tưởng  Tịnh  Độ  sâu  xa,  giới  hạnh  tinh  nghiêm”.  Chỉ  truyền  hiền,  chẳng 

truyền pháp để dứt thói tệ pháp quyến riêng tư. 

2) Trụ Trì chỉ luận thứ số, chẳng luận theo thế hệ để bậc cao đức khỏi bị 

đứng sau kẻ đức hạnh tầm thường. 

3) Chẳng truyền giới, chẳng giảng kinh để khỏi chèo kéo, xáo động, gây 

nhiễu  loạn  chánh  niệm.  Trong  chùa  tuy  hằng  ngày  thường  giảng  nhưng 

chẳng lôi kéo người ngoài đến nghe. 

4) Chuyên nhất niệm Phật, ngoại trừ đả Phật thất ra, nhất loạt chẳng làm 

hết thảy các Phật sự mang tính cách thù tạc. 

5) Bất luận là ai, chẳng được ở trong chùa mà thâu nhận đồ đệ xuất gia. 

Ai phạm một điều nào trong năm điều sẽ lập tức ra khỏi chùa. Đại sư Tử 

Bách đời Minh một đời xây dựng hơn mười ngôi đại tùng lâm, nhưng chẳng 

làm Phương Trượng, chẳng thâu nhận đồ đệ, hễ xong việc liền bỏ đi, gác bỏ 

mọi  việc. Đại sư Diệu  Phong phàm  những công trình chùa, tháp, cầu cống, 

đường sá người khác chẳng thể lo liệu được, thỉnh Sư trông nom, hễ qua tay 

Sư đều thành công, hoàn tất xong liền cáo từ. Trong lúc đang tu bổ hay xây 



những điểm cốt lõi, thực tiễn. Sư chuyên giảng Hoa Nghiêm, Viên Giác, Khởi Tín Luận, 

Tứ Phần Luật v.v… Năm 1920, Sư sáng lập Hoa Nghiêm đại học, Minh Giáo học viện để 

đào tạo tăng tài. Nhận lời mời của hòa thượng Hư Vân, Sư sáng lập Pháp Giới Học Viện 

tại chùa Pháp Hải ở Phước Kiến, về sau trường được dời sang chùa Tịnh Liên ở Bắc Kinh. 

Sư thị tịch tại An Dưỡng Tinh Xá, còn để lại những tác phẩm như Tỳ Ni Tác Trì Yếu Lục, 

Bồ Tát Giới Bổn Sớ, Đại Thừa Khởi Tín Luận Thuật Ký, Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm 

Thân Văn Ký v.v… Những trước tác của Sư đã được biên tập thành bộ Từ Châu Đại Sư 

Pháp Vựng. 

188 Đàn-việt (Dānapati): Thí chủ, tức người bố thí. Đàn là gọi tắt của chữ Dāna (bố thí). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 163 of 340 

dựng,  có  khi  Sư  sai  học  trò  thay  mình  lo  liệu,  công  trình  hoàn  thành,  trọn 

chẳng  để  lại  đó  một  người  nào  của  chính  mình  cả!  Tấm  lòng  Sư  chánh  đại 

quang  minh,  mấy trăm  năm sau còn  nghe tiếng, khiến cho  mọi  người khâm 

phục khôn nguôi, đáng được vua tôi cung kính, long thiên ủng hộ, lúc sống 

tiếng tăm vang dội, lúc mất chứng thánh quả. Người đời nay phần nhiều âm 

mưu cướp đoạt đạo tràng của người khác, ai chịu đem những gì mình đã có 

nhường cho người khác? 

Cụ  Chân  khẳng  khái  làm  như  vậy,  tuy  đạo  còn  kém  xa  Tử  Bách,  Diệu 

Phong,  nhưng  tấm  lòng  sáng  ngời  không  riêng  tư  cũng  gần  bằng  các  vị  ấy, 

thật  đáng  khâm  phục!  Nguyện  những  người  làm  Trụ  Trì  và  giữ  chức  trách 

trong  nhà chùa, cũng  như  những  người  nhập chúng  tu trì đều cùng  giữ tấm 

lòng đại công vô tư, chuyên tinh tu tập, ngõ hầu chẳng phụ ân Phật đã nói ra 

pháp  môn  Tịnh  Độ  hoành  siêu  và  lịch  đại  tổ  tông  hoằng  pháp,  ân  cụ  Chân 

Đạt tạo dựng cũng như một phen yêu thương, siêng năng nhọc nhằn lo toan 

sâu đậm của thầy Diệu Chân. 



4. Bi ký thuật công đức của phân hội Tô Châu Hội Cứu Giúp Loài Vật 

Trung  Quốc  quyên  tặng  vĩnh  viễn  khu  vườn  ao  phóng  sinh  cho  Linh 

Nham Sơn Tự để làm hạ viện  

(năm Dân Quốc 25 - 1936)  





Đức Đại Giác Thế Tôn là đại sư của ba cõi, cha lành của bốn loài, xem 

hết  thảy  chúng  sanh  như  con  một  vì  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh, 

đều sẽ thành Phật, đều là cha mẹ trong quá khứ, là chư Phật đời vị lai. Trong 

các  kinh  Đại  Thừa,  Phật  đã  nghiêm  cấm  sát  sanh  ăn  thịt  ngõ  hầu  hết  thảy 

chúng sanh đều được hưởng quả báo gần là trường thọ yên vui, quả báo xa là 

cùng chứng  giải  thoát Niết  Bàn. Đại sư  Trí Giả đề cao  lòng từ bi của Phật, 

trong  niên  hiệu  Đại  Kiến  (569-583)  đời  Trần  đã  mua  hơn  sáu  mươi  chỗ 

thuộc  Lâm,  Hải,  Giang,  Hỗ,  Khê,  Lương,  cả  hơn  ba  trăm  dặm  để  làm  ao 

phóng sanh, xin vua ban sắc chỉ, lập bia ngăn cấm đánh cá, kẻ nào bắt trộm 

sẽ bị mắc họa. Đến niên hiệu Trinh Quán (627-649) đời Đường vẫn còn như 

thế. Đấy chính là bi tâm phổ độ chúng sanh của Phật, Tổ vậy. 

Càn  là  đại  phụ,  Khôn  là  đại  mẫu,  dân  là  người  ruột  thịt  của  ta,  loài  vật 

giống  như ta189. Đấy chính  là chí hướng thường  hằng coi con người  và loài 

vật bình đẳng như nhau của nhà Nho vậy. Nghiêm cấm đọa thai phá trứng để 

chim,  thú,  cá,  ba  ba  đều  được  sống  yên  vui   (“điểu  thú  ngư  miết  hàm  nhược” : 

 “Nhược”  nghĩa là thuận.  “Hàm nhược”  là đều được sống thuận lợi vậy). Đấy chính là 



189  “Vật ngô dữ dã”.  Trong nguyên bản, sau chữ Dữ có chú thích “與, 友也” (dữ, hữu dã: 

Dữ là bạn bè). Chúng tôi dịch câu này theo cách giải thích trong sách Tứ Thư Giảng Yếu. 

Trộm nghĩ, “vật ngô dữ dã” là “loài vật là bạn bè của ta” và “loài vật giống như ta” theo 

cách giải thích của Tứ Thư Giảng Yếu ý nghĩa không khác nhau cho lắm. Chúng tôi vẫn 

giữ theo cách giải thích của Tứ Thư Giảng Yếu cho nhất quán. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 164 of 340 

sự cai trị bằng đức để thắng tàn bạo, trừ giết chóc của bậc thánh vương. Ấy 

là vì đức lớn của trời đất là Sanh, nỗi khổ lớn lao của con người lẫn loài vật 

chính  là Sát. Thắng bạo tàn, trừ  giết chóc phải từ nhỏ đến  lớn. Nhân từ  với 

con người, yêu thương loài vật ắt phải từ dễ đến khó. Nếu chẳng hàm dưỡng 

lòng nhân từ, khoan dung từ cội gốc, ắt sẽ trở thành bỏ nhỏ lấy lớn, bỏ dễ lấy 

khó  vậy!  Hằng  ngày làm chuyện tàn sát, mà  lầm  lạc  mong  mỏi  nhân từ  với 

con  người,  yêu  thương  loài  vật  sẽ  trở  thành  nói  xuông,  chắc  chắn  khó  thể 

thật hành được chuyện ấy! Vì sao nói vậy? Trẻ nhỏ, kẻ bình thường đều có 

thể  thật  hành  chuyện  yêu  thương  loài  vật,  hành  lâu  ngày,  bụng  dạ  đầy  ắp 

nhân từ, mai kia có địa vị, nắm quyền cai trị, sẽ có thể che chở dân đen lớn 

lao. Dẫu ẩn cư trong một làng vẫn có thể lấy thân mình đốc thúc mọi người 

thay đổi phong tục! Như vậy, đạo nhân từ với người khác phải được bồi đắp 

từ lòng yêu thương loài vật thì mới có thể viên mãn trọn khắp, không có điều 

tệ vậy! 

Nếu chẳng do lòng yêu thương loài vật thì tuy trong đời này chưa có gì 

đáng  tiếc,  nhưng  trong  tương  lai  ắt  sẽ  phải  lo  lắng  lớn  lao,  vì  đã  gieo  cái 

nhân tàn hại loài vật sẽ khó tránh được cái quả luân phiên báo đền [lẫn nhau]! 

Nguyện  người  có  lòng  nhân  với  kẻ  khác  thường  suy  nghĩ  cẩn  thận  vậy. 

Chuyện phóng sanh vốn nhằm khơi dậy thiện tâm của con người trong hiện 

tại, vị lai, cốt sao họ kiêng giết, ăn chay, khiến cho khắp mọi hàm thức đều 

được  sống  yên  ổn,  đều  hưởng  hết  tuổi  thọ.  Gần  là  dứt  được  cái  nhân  giết 

chóc,  xa  là  diệt  được  quả  báo  do  giết  chóc,  nhỏ  là  khiến  cho  tâm  chúng  ta 

toàn thuần là lòng nhân, lớn là chấm dứt sát kiếp cho toàn thế giới. Chớ nghĩ 

đây là chuyện chẳng cấp bách, rồi coi thường bỏ qua. 

[Nguồn  gốc]  khu  vườn  ao  phóng  sanh  tại  cầu  Hổ  Khiếu  (Hổ  Gầm)  của 

Hội Cứu Giúp Loài Vật Trung Quốc phân hội Tô Châu [như sau]: Vào tháng 

Bảy năm Giáp Tý tức năm Dân Quốc 13 (1924), hội viên Hội Cứu Vớt Loài 

Vật  tại  Thượng  Hải  là  ông  Lục  Duy  Dung  đến  đất  Tô  bàn  bạc,  mới  biết 

những  hội  viên  Hội  Cứu  Giúp  Loài  Vật  phân  hội  Tô  Châu  đã  bàn  tính 

chuyện  thiết  lập  khu  vườn  ao  phóng  sanh  bèn  cực  lực  tỏ  ý  tán  thành.  Ông 

cho  biết:  Khéo  sao  ông  Trầm  là  người  đất  Tô  có  một  khu  đất  rộng  khoảng 

sáu  mẫu,  đã  quyên  tặng  cho  Hội  Cứu  Vớt  Loài  Vật  Thượng  Hải,  nay  đem 

tặng  lại cho phân  hội  [Tô Châu] để làm cơ sở [tạo lập] khu  vườn ao phóng 

sanh.  Trong  khu  đất  ấy  có  một  cái  đầm,  đào  vét  thành  ao  rất  đỡ  tốn  công, 

tiếp đó ông ta đem bằng khoán đất gởi xuống Tô Châu. 

Đến tháng Chín  năm Dân Quốc 14 (1925), hội  viên thuộc phân  hội [Tô 

Châu] là ông Dương Đạt Toàn giới thiệu ông Uông Cát Đình gia nhập phân 

hội, [ông Uông] đứng ra ngỏ ý quyên tặng tiền để xây dựng, các hội viên lại 

đóng  góp  [thêm  vào]  được  hơn  một  vạn  đồng,  xây  dựng  liên  tục,  đào  ao, 

dựng  đình,  sắp  đặt  hết  thảy.  Tuy  chẳng  hoa  mỹ,  nhưng  thanh  nhã  không 

phàm  tục,  đáng  gọi  là  chốn  “thế  ngoại  đào  nguyên”  (chốn  tiên  bồng  ngoài 

cõi  tục).  Đến  tháng  Chạp  năm  Dân  Quốc  15  (1926),  công  trình  mới  hoàn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 165 of 340 

thành.  Tháng Năm  năm Dân Quốc 17 (1928), ông  Viên  Hiếu Cốc tậu thêm 

một  nền  đất  rộng  bảy  phân  ở  phía  Nam,  nhờ  đó  [khu  vườn  ao]  càng  thêm 

rộng rãi, vẽ họa đồ, trình lên huyện, lập hồ sơ đầy đủ. Việc quản lý kinh phí 

trong mấy năm đều do nhóm các ông Ngô Dĩnh Chi v.v… trước sau lo toan. 

Mùa  Hạ  năm  ngoái,  Giám  Viện  Linh  Nham  Sơn  Tự  là  thầy  Diệu  Chân 

do thấy Linh Nham không có hạ viện tại thành Tô Châu, sau này đến đất Tô 

cảm thấy khá bất tiện, chú ý đến khu vườn ao phóng sanh tại cầu Hổ Khiếu, 

cậy  Quang  hỏi  thăm  tình  hình  nơi  ông  Tào  Tung  Kiều,  cũng  như  nhờ  cậy 

ông  ta  thương  lượng  với  mọi  người  trong  hội  ấy.  Nếu  chịu  thí  tặng  thì  sự 

nghiệp  phóng  sanh  càng  được  tiến  hành  mạnh  mẽ  hơn;  lại  không  cần  phải 

phái  người  chuyên  lo  quản  lý,  đôi  bên  đều  có  lợi,  đúng  là   “một  chấm  thủy 

 mặc,  đôi  bên  đều  thành  rồng” .  Ông  Tào  đi  hỏi,  mọi  người  đều  cùng  tán 

thành,  bảo  rằng:  “Linh  Nham  sơn  chưa  đầy  mười  năm  mà  đạo  phong  đã 

nghe tiếng khắp xa gần, nghiễm nhiên trở thành đạo tràng thanh tu bậc nhất 

của  Ngô  Huyện.  Nếu  biến  khu  vườn  ao  phóng  sanh  thành  Hạ  Viện  thì  sau 

này sẽ phát  đạt, an  hòa  nào kém  Linh Nham?”  Bèn bàn bạc, ước định  năm 

điều kiện ngõ hầu vĩnh viễn chẳng suy sụp:  



1)  Danh  xưng  khu  vườn  ao  phóng  sanh  thuộc  hội  Phật  Giáo  Cứu  Vớt 

Loài Vật Trung Quốc phân hội Tô Châu. 



2) Điện thờ Tế Công tổ sư. 

3) Bài vị của thầy Ngộ Căn. 

4) Tòa cát đình190 trên bờ ao. 

5) Mộ phần của chủ đất họ Trầm nằm ngoài tường bao quanh khu vườn. 

Năm thứ này phải được bảo tồn vĩnh viễn, chẳng được bỏ đi. Những thứ 

kiến  trúc,  mở  mang  khác  do  Tăng  chúng  chùa  Linh  Nham  tùy  ý  tiến  hành. 

Duyên khởi ấy được khắc vào bia, ghi  vào sổ sách để lưu  lại vĩnh  viễn. Do 

vậy, đem tất cả khế ước, họa đồ, hồ sơ, giấy tờ chứng minh [đã lập] từ trước 

kia đều giao ra hết. Có thể nói là thành tựu cho Linh Nham Tịnh nghiệp đạo 

tràng,  phát  triển  sự  nghiệp  phóng  sanh,  công  đức  lớn  nhất!  Mong  sao  hội 

viên  hội  này  và  giám  viện  Linh  Nham,  mọi  người  đồng  tâm  dốc  sức  đề 

xướng bảo vệ sanh mạng, ăn chay, để thành tựu chuyện “không phóng sanh 

mà là phóng sanh lớn lao”, chí thành niệm Phật để được vãng sanh hòng liễu 

sanh tử, dứt sát kiếp để vời thỉnh quyến thuộc cõi trời, vãn hồi thế đạo, uốn 

nắn nhân tâm thì [công đức ấy] há văn tự, ngôn ngữ có thể hình dung được ư? 



5.  Bi  ký  về  việc  chùa  Quốc  Thanh  núi  Thiên  Thai  thành  lập  ao  phóng 


sanh

(năm Dân Quốc 23 - 1934)  





190 Một  loại  đình  nhỏ  (gazebo)  là  một  loại  kiến  trúc  nhỏ,  lợp  mái,  nhiều  cột,  không  có 

vách, thường dùng làm nơi hóng mát hay ngắm trăng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 166 of 340 



Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn...  (cho đến)  coi  thường  bỏ  qua  (phần  này giống  hệt 

như trong bài bi ký ở trên nên lược đi). Chùa Quốc Thanh  là ngôi chùa hàng đầu 

của  núi  Thiên  Thai.  Hòa  Thượng  Khả  Hưng  cực  lực  khôi  phục,  lại  thỉnh 

pháp sư Tĩnh Quyền phụ trợ, muốn mở rộng lòng từ bi của Phật, Tổ để khơi 

gợi  thiện  niệm  cho  người  đời,  do  đó  bèn  lập  ao  phóng  sanh  nơi  vườn  rau 

phía  Tây  của  Tam  Môn.  Dòng  Khê  Thủy  từ  Tây  Sơn  đổ  vào  nơi  đó,  nước 

chảy vào chảy ra cuồn cuộn, là chỗ thích hợp nhất để nuôi cá. Mùa Thu, mùa 

Hạ,  nhằm  buổi  trời  trong,  đêm  trăng,  tiết  Xuân,  tiết  Đông  thì  sau  giờ  Ngọ, 

trước  lúc  xế  chiều,  đại  chúng  đến  đây  niệm  Phật  hiệu  vang  vang,  nhiễu 

quanh  ao  ba  vòng  hồi  hướng  Tịnh  Độ  để  những  loài  thủy  tộc  ấy  đều  gieo 

thiện căn xuất thế cũng như khiến cho đại chúng đều phỏng theo bi nguyện 

của  Phật,  của  Tổ.  Do  muốn  tỏ  rõ  ý  nghĩa  “do  phóng  sanh  mà  đạt  được  lợi 

ích”,  [chùa  Quốc  Thanh]  sai  Quang  viết  bài  ký  để  thưa  cùng  bậc  sáng  suốt 

mai sau. 

Trộm nghĩ: Phóng sanh vốn là để đề xướng kiêng giết, ăn chay. Nếu con 

người  suốt  đời  ăn  chay  sẽ  trở  thành  không  phóng  sanh  mà  phóng  sanh  lớn 

lao vậy. Nay tôi chép lại bài thơ răn đừng ăn thịt của cư sĩ Hoàng Sơn Cốc191 

đời Tống để mong mọi người lúc ăn thịt hãy suy nghĩ đôi ba phen, ắt chẳng 

nỡ ăn và tâm chẳng dám ăn nữa sẽ bừng bừng dấy lên. Bài thơ ấy như sau:  



 Ngã nhục, chúng sanh nhục, 

  

 Danh thù, thể bất thù, 

  

 Bổn thị nhất chủng tánh, 

  

 Chỉ vi biệt hình khu, 

  

 Khổ não tùng tha thụ, 

  

 Phì cam vi ngã nhu, 

  

 Mạc giao Diêm Quân đoán, 

  

 Tự sủy ứng hà như? 



(Thịt ta, thịt chúng sanh, 



Danh khác, thể vốn đồng, 



Vốn cùng một chủng tánh, 



Chỉ hình hài khác nhau! 



Khổ não chúng hứng chịu, 



Béo ngon ta hưởng riêng, 



Chớ đợi Diêm La xử  

Tự suy sẽ biết mà!)  

Bài thơ ấy có ý nghĩa lắm thay! Trung hậu, khoan dung cách đạo chẳng 

xa,  điều  gì  chẳng  muốn  [người  khác]  làm  cho  chính  mình  thì  chớ  làm  cho 



191 Hoàng Sơn Cốc tên thật là Hoàng Đình Kiên, tự là Lỗ Trực, hiệu là Sơn Cốc đạo nhân, 

vốn  là  một nhà thư pháp (calligrapher) nổi tiếng  thời Bắc Tống, quê  ở huyện Tu Thủy, 

tỉnh Giang Tây. Ông làm thơ, viết chữ, vẽ tranh đều xuất sắc nên được xưng tụng là Tam 

Tuyệt. Đương thời, ông nổi tiếng không kém Tô Đông Pha nên người đương thời thường 

dùng từ ngữ Tô Hoàng để chỉ hai bậc văn gia này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 167 of 340 

người khác. Lòng nhân với con người, yêu thương loài vật ấy [chính là] đại 

kinh  đại  pháp  thành  thủy  thành  chung,  chẳng  cần  phải  nói  tường  tận  về  ý 

nghĩa nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo sâu xa! Nguyện những ai thấy nghe 

đều suy nghĩ sâu đậm. 



6.  Bi  ký  về  việc  chùa  Quốc  Thanh  núi  Thiên  Thai  sáng  lập  ba  viện 

dưỡng lão, dưỡng bệnh và trợ niệm  

(năm Dân Quốc 23 - 1934)  







Sa  Bà  là  cõi  khổ  sở  cùng  cực,  vì  thế  cõi  này  thuộc  về  quán  trọ  trên 

đường  lữ thứ;  An Dưỡng  là chốn  vui sướng tột bậc, vốn  là quê  nhà sẵn có. 

Nhưng do chúng sanh mê muội chưa ngộ, bèn cứ khăng khăng coi quán trọ 

là quê  nhà, chẳng  biết có trụ  xứ thanh tịnh an ổn tột bậc do cha ông đã tạo 

dựng. Do vậy, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, luân hồi trong sáu 

nẻo,  chìm  đắm  trong  tam  đồ  từ  kiếp  này  sang  kiếp  khác,  không  cách  nào 

thoát ra. Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót, thị hiện sanh trong thế gian, tùy 

thuận căn cơ thuyết pháp để các chúng sanh bỏ  mê  về với  ngộ, theo đường 

về nhà. Do chúng sanh căn cơ chẳng phải chỉ có một, nên mỗi pháp đức Như 

Lai nói ra đều khác biệt. Nhưng các pháp ấy đều phải cậy vào tự lực, chỉ bậc 

thượng căn cao nhất mới có thể hoàn thành được ngay trong đời này. Nếu là 

kẻ  kém  hơn  thì  sẽ  hai  đời,  ba  đời  mới  giải  quyết  xong.  Những  kẻ  trải  kiếp 

dài lâu vẫn chưa thể giải quyết xong vẫn chiếm đa số! Lòng Như Lai phổ độ 

chúng sanh chan chứa nhưng chưa thỏa mãn được; do vậy, bèn đặc biệt mở 

ra một pháp tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương, để thượng thánh hạ 

phàm đều cùng trong đời này thoát cõi Sa Bà đây lên cõi An Dưỡng kia. Bậc 

thánh sẽ  mau thành Phật  đạo, kẻ phàm sẽ  dần dần chứng được Bồ Đề. Phổ 

độ  chúng  sanh  cô  đơn  quạnh  quẽ  không  nơi  nương  tựa,  thỏa  thích  lớn  lao 

bổn  hoài  xuất thế của đức Như  Lai. Trên  là Văn Thù, Phổ  Hiền, Mã Minh, 

Long  Thọ,  dưới  là  tội  nhân  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  cực  nặng  đều  là  căn  cơ 

được  thâu  nhiếp  bởi  pháp  này.  Chúng  ta  trên  chẳng  bằng  được  các  vị  như 

Văn Thù v.v… dưới chưa đến nỗi giống như hàng Ngũ Nghịch, Thập Ác, há 

lẽ đâu chẳng mạnh mẽ phát ra đại chí ngõ hầu vượt ngang ra khỏi tam giới ư? 

Xét  từ  khi  đại  giáo  được  truyền  sang  phương  Đông,  tuy  có  môn  đình 

Thiền, Giáo, Luật, Mật, Tịnh bất đồng, nhưng không một môn nào chẳng lấy 

vãng sanh Tịnh Độ làm chỗ quy túc! Núi Thiên Thai là đạo tràng của Trí Giả 

đại sư. Đại sư dùng Ngũ Thời Bát Giáo192 để phán thích193 giáo pháp cả một 

đời đức Như Lai nhưng vẫn chú trọng nơi một môn Tịnh Độ. Tuy chưa thấy 



192 Ngũ Thời: Hoa Nghiêm, A Hàm, Phương Đẳng, Bát Nhã, Pháp Hoa - Niết Bàn. Bát 

Giáo: Tám  loại giáo hóa, gồm Hóa Nghi Tứ Giáo (bốn phương thức dùng để giáo hóa) 

gồm: Đốn, Tiệm, Bí Mật, Bất Định và Hóa Pháp Tứ Giáo (bốn nội dung giáo hóa) gồm 

Tạng, Thông, Biệt, Viên. 

193 Phán thích: Phán định, giải thích. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 168 of 340 

được phần kinh văn quy tông cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm nhưng đã lập 

pháp ngầm hợp, đủ thấy Phật và Tổ vốn [thở] cùng một lỗ mũi! Chùa Quốc 

Thanh  là  ngôi chùa được  xây trên  nền đất  [ngôi chùa]  lúc Đại Sư sắp  nhập 

Diệt  Định194.  Đến  nay  đã  một  ngàn  ba  trăm  mấy  chục  năm,  tuy  trải  qua 

nhiều  lượt  biển  dâu,  có  khi  hưng,  khi  phế,  nhưng  nhờ  được  cao  nhân  làm 

Trụ Trì, cho đến hiện thời đạo phong vẫn chẳng suy sụp. 

Đầu  thời  Càn  Long  nhà  Thanh,  Bảo  Lâm  Trân  Công  trùng  hưng,  điện 

đường, liêu xá mới toanh rạng ngời, nhưng còn ba viện chưa đủ sức để thành 

lập. Một là Dưỡng Lão vì bậc danh đức các phương, bậc kỳ cựu trong chùa, 

tuổi  già  lắng  lòng  chuyên  lo  tu  tập  đạo  nghiệp  của  chính  mình  nhưng  chưa 

có  một tòa viện chuyên biệt thì  làm sao giúp cho Tịnh nghiệp được? Hai là 

Dưỡng  Bệnh:  Thập  phương  tăng  lữ  cô  quạnh  một  thân,  đã  đến  chùa  này 

nương  tựa  thì  chính  là  người  ruột  thịt,  hễ  bị  bệnh  tật  chẳng  thể  theo  đại 

chúng, bèn dời đến nơi này để an dưỡng mong cho chóng lành. Nếu tuổi thọ 

sắp  hết  sẽ  đưa  sang  Trợ  Niệm  Đường.  Ba  là  Trợ  Niệm,  phàm  người  bệnh 

nặng  sắp  mất,  sẽ  chuyển  sang  viện  này.  Thường  Trụ  liền  phái  người  luân 

phiên trợ niệm. Trụ Trì  hay  người trưởng ban sẽ khai thị,  hướng dẫn  người 

[sắp  mất]  ấy,  để  người  ấy  toàn  thân  buông  xuống  hết,  nhất  tâm  niệm  Phật. 

Trước  mặt  người  ấy  nên  thờ  tượng  Phật  tiếp  dẫn,  để  người  ấy  tâm  niệm, 

miệng niệm, tai nghe, mắt nhìn, trừ đức Phật ra, không còn nghĩ gì khác nữa, 

ngõ  hầu chánh  niệm  rạng rỡ, theo Phật vãng sanh. Đây chính  là  một đại sự 

khẩn yếu tột bậc của chốn tùng lâm hoằng pháp lẫn người xuất gia tu hành. 

Người làm Trụ Trì và những vị có chức trách hãy nên coi người khác già 

-  bệnh  -  chết  giống  như  chính  mình  già  -  bịnh  -  chết,  ắt  sẽ  lo  liệu  ổn  thỏa, 

chắc chắn chẳng chịu quấy quá cho xong chuyện thì đạo đức hiện tại sẽ ngày 

một  cao  quý,  phẩm  sen  vãng  sanh  càng  thù  thắng  vậy!  Huống  chi  cổ  nhân 

tạo dựng tùng  lâm  vốn  là vì  người  già kẻ bệnh  mà lập, cũng  như khiến cho 

tăng chúng đông đảo có chỗ nương tựa, người học ùn ùn có nơi để tham học, 

thừa sự. Có ai chẳng già? Có ai không bệnh? Ai mà không chết? Nếu chẳng 

đặc biệt  lập ra  một  viện thì  người  già,  người bệnh, thân tâm khó  yên. Thân 

tâm đã chẳng yên thì niệm Phật cầu vãng sanh sẽ bị chướng ngại. Đấy chính 



194 Chùa Quốc Thanh nằm ở phía Nam ngọn Phật Lũng rặng Thiên Thai, do Tấn Vương 

Dương  Quảng  (sau  này  là  Tùy  Dạng  Đế)  xây  dựng  cho  ngài  Trí  Khải  (Trí  Giả  đại  sư). 

Thoạt đầu, Định Quang thiền sư trụ trì tại núi này, thường bảo đệ tử: “Không lâu sau sẽ 

có vị thiện tri thức thù thắng lãnh chúng sống tại núi này”. Quả nhiên, không lâu sau có 

ngài Trí  Khải  vượt Trường Giang đến nơi  này,  mở  mang pháp thí rộng lớn. Đại sư tính 

xây dựng chùa ở phía nam núi Phật Lũng, nhưng xây chưa xong đã nhập diệt. Tấn Vương 

Dương  Quảng  tiếc  nuối  khôn  cùng,  bèn  lập  hội  trai  tăng  một  ngàn  vị,  xây  dựng  ngôi 

phạm vũ nguy nga này, thoạt đầu đặt tên là Thiên Thai Sơn Tự. Nhưng sau này, vua nhớ 

lại khi còn là Thái Tử, nhằm khi ngài Trí Khải tới nơi đây, sư Định Quang đã từng báo 

mộng với nhà vua: “Ba nước (tức Bắc Châu, Bắc Tề, Trần) sẽ hợp thành một, người có 

thế  lực  lớn  lao mới  ở được chùa  này, chùa  xây  xong, đất nước sẽ thanh  bình”. Do vậy, 

đổi tên là chùa Quốc Thanh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 169 of 340 

là nguyên do thành lập riêng hai tòa điện đường Dưỡng Lão và Dưỡng Bệnh. 

Nhưng già và bệnh còn có thể tạm để đó, chứ lâm chung chắc chắn khó thể 

coi thường, trì hoãn được! Nếu công phu chưa sâu, Phật niệm chưa thuần, lại 

thêm bệnh khổ trầm trọng, chẳng có tri thức khai thị, hướng dẫn, Tịnh lữ trợ 

niệm, sẽ trở vào luân hồi, trọn chẳng có hy  vọng gì được  liễu thoát! Nếu  là 

người  công  phu  đã  sâu,  Phật  niệm  đã  thuần,  lại  có  sức  trợ  niệm  của  đại 

chúng, há chẳng mau chóng thấy Phật, nghe pháp, ngộ Vô Sanh Nhẫn ư? 

Do vậy biết chuyện trợ niệm quan hệ rất lớn. Đang trong lúc tánh mạng 

sắp chấm dứt ấy, nhằm lúc phán định thăng - trầm, mà đã có người khai thị, 

hướng dẫn, trợ niệm, ví như kẻ khiếp nhược tránh giặc tính ngồi thuyền trốn 

xa, được  mọi người nâng đỡ, liền có thể vọt lên thuyền, liền được ngồi yên 

ổn đến tận bờ kia. Nếu là người không được khai thị, hướng dẫn, trợ niệm, ắt 

sẽ  mắc  cái  họa  phá  hoại  chánh  niệm,  đừng  nói  người  công  phu  chưa  sâu 

chẳng thể liễu thoát, dẫu là người Phật niệm đã thuần vẫn khó vãng sanh! Ví 

như dũng sĩ phá vòng vây lọt ra, tính ngồi thuyền thoát đi, bị mọi người chèo 

kéo, ngay lập tức té xuống vực sâu. Siêu phàm nhập thánh hay vẫn luân hồi 

y như cũ chỉ trong một hơi thở này! Lẽ được - mất quá nửa nằm trong tay vị 

Trụ Trì, một phần ít nằm trong tay những người giữ chức trách. Nếu vị Trụ 

Trì hay những vị có chức trách thấy người khác chết giống như cha mẹ, thầy, 

bạn  của  chính  mình  chết  ắt  sẽ  cực  lực  trợ  niệm  đúng  pháp,  thành  tựu  vãng 

sanh. Đã được vãng sanh, lâu dần ắt sẽ viên thành Phật đạo. Thành tựu một 

người vãng sanh chính là thành tựu một chúng sanh thành Phật; công đức ấy 

há thể diễn tả được ư? 

Đến  năm  Dân  Quốc  17,  18,  do  không  kiếm  được  người  Trụ  Trì  nên 

[Quốc  Thanh  Tự]  lâm  vào  cảnh  suy  bại  sát  đất.  Năm  Dân  Quốc  19  (1930), 

những bậc kỳ lão trong núi và các vị hương thân cung thỉnh hòa thượng Khả 

Hưng là bậc đã xin thôi chức Trụ Trì về hưu trước kia trở lại làm Trụ Trì để 

mong  khôi  phục  [nhà  chùa].  Cụ  Hưng  bèn  mời  người  bạn  thân  là  pháp  sư 

Tĩnh Quyền giúp sức. Do vậy, đặc biệt mở học xã để hoằng dương xiển phát 

tông  Thiên  Thai,  hưng  khởi  điều  lợi,  trừ  thói  tệ,  tiến  hành  đầy  đủ  trăm 

chuyện đã bị phế bỏ. Nay lại tính lập ra ba viện này, mỗi viện gồm năm gian, 

vị trí ở gần nhà bếp để tiện cung cấp những thứ thức ăn, trà, nước cho những 

vị già cả, bệnh tật. Mỗi viện đều cử người trông nom, đều lập quy ước. Trụ 

Trì và những vị có chức trách thường đi xem xét, chẳng để cho những người 

chăm sóc lười nhác, coi thường. Dụng tâm cẩn thận, sát sao đáng cho người 

khác  khâm  phục!  [Hòa  thượng  Khả  Hưng]  sai  Quang  soạn  bài  ký.  Do  vui 

đẹp  trước  tấm  lòng  thành  vì  pháp  vì  người  [của  chùa  Quốc  Thanh]  nên 

[Quang] quên mình hèn tệ, viết những ý chính. Nguyện từ nay trở đi, Trụ Trì 

và những  vị có chức trách chùa Quốc Thanh cũng như Trụ  Trì  và những vị 

có chức trách các nơi trong hiện tại lẫn tương lai ai nấy đều chú ý sâu xa. 

 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 170 of 340 

7. Bi ký về chuyện Hương Quang Liên Xã thuộc Hương Sơn Thảo Am ở 

Ngô Huyện xây dựng Tam Thánh Điện  

(năm Dân Quốc 23 - 1934)  





Đức Đại Giác Thế Tôn khéo trị những căn bệnh nơi thân nơi tâm chúng 

sanh, khéo làm cho thiên hạ thái bình, nhân dân yên vui. Tâm bệnh có những 

thứ nào? Chính là tham - sân - si. Đã có những bệnh ấy, tâm chẳng thể chánh 

được,  những  ý  niệm  thuận  theo  tình  kiến,  trái  nghịch  lý  sẽ  ồ  ạt  dấy  lên. 

Những  niệm  ấy  đã  khởi,  ắt  sẽ  muốn  thỏa  lòng  ham  muốn  của  chính  mình, 

cái tâm hèn tệ giết - trộm - dâm sẽ ngay lập tức biến thành sự thực. Đấy gọi 

là  “do  Hoặc  tạo  nghiệp,  do  nghiệp  chuốc  khổ  trải  trần  điểm  kiếp195 chẳng 

thuở nào xong!” Đức Như Lai thương xót, tùy theo từng căn bệnh của chúng 

sanh mà ban thuốc, bảo họ:  “Tâm tham - sân - si chẳng phải là cái tâm vốn 

 có  của  các  ngươi,  tâm  các  ngươi  vốn  viên  minh  tịnh  diệu  như  tấm  gương 

 sáng  sạch,  trọn  chẳng  có  một  vật  nào!  Hễ  có  vật  ở  trước  gương  thì  không 

 vật  nào  chẳng  được soi  trọn vẹn.  Vật  đến  chẳng  cự  tuyệt,  vật  đi  chẳng  lưu 

 giữ.  Giữ  được  tánh  thiên  chân  của  ta,  chẳng  bị  chuyển  theo  vật.  Mê  tâm 

 đuổi  theo  cảnh  thì  gọi  là  ngu  phu.  Trái  trần  hợp  giác  liền  dự  vào  dòng 

 thánh”.  Nếu con  người biết được điều  này, tâm bệnh sẽ lành. Tâm bệnh đã 

lành, thân bệnh chẳng có cội gốc nữa, dẫu cảm xúc lạnh - nóng cũng chẳng 

bị  nguy  hiểm.  Tâm  đã  chánh  thì  thân  sẽ  chánh  theo.  Do  đã  không  có  tình 

niệm tham - sân - si, sẽ do đâu  mà có  những  hạnh  hèn tệ  giết - trộm - dâm 

cho được? Ai nấy đều như thế thì dân là đồng bào, loài vật giống như ta, đối 

đãi  bình  đẳng,  nào  còn  có  chuyện  tranh  đất,  giành  thành,  tàn  sát  lẫn  nhau 

nữa ư? 

Vì  thế,  những  bậc  vua  quan  thông  minh  duệ  trí  thời  xưa  không  vị  nào 

chẳng  sùng  phụng,  hộ  trì,  bởi  [Phật  pháp]  giữ  yên  đất  nước  khi  chưa  loạn, 

bảo  vệ  đất  nước  khi  chưa  nguy,  nên  đạt  đến  thái  bình  mà  chẳng  hay  chẳng 

biết,  chẳng  tỏ  lộ  dấu  vết  vậy!  Tiếc  cho  những  nhà  Nho  đời  sau  tâm  lượng 

hẹp  hòi,  nhỏ  nhen,  lấy  diệu  nghĩa  từ  kinh  Phật  để  giúp  cho  những  chuyện 

bàn xuông của bọn họ, nhưng bài xích thật lý do đức Phật đã nói, bảo là bịa 

đặt! Sự lý nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo chính là đại kinh đại pháp khiến 

cho  người  hiền  mau  lên  cảnh  thánh,  kẻ  ngu  gắng  sức  làm  người  dân  lương 

thiện,  [thế  mà]  bọn chúng bảo “thật ra chẳng có chuyện  nhân quả báo  ứng, 

con người chết đi, thần hồn đã diệt, còn ai để chịu tội và thác sanh?” Từ đấy, 

thiện không có gì để khuyên, ác không có gì để trừng phạt, đến nỗi hùa nhau 

phế kinh điển, phế  luân thường, phế  hiếu,  bỏ thẹn, chẳng  hề xấu  hổ,  ngược 

ngạo coi đó là vinh, đều là do những thứ học thuyết ấy ươm thành! Cõi đời 

đã loạn  đến cùng cực, ai  nấy đều  lo sợ,  muốn cứu  vãn thì chẳng thể không 



195 Trần điểm kiếp: Kiếp số nhiều như số vi trần. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 171 of 340 

noi theo đại pháp của đức Như Lai. Do vậy, các nơi đều lập Tịnh nghiệp xã 

hoặc Cư Sĩ Lâm để đề xướng nhân quả, chuyên tu Tịnh nghiệp. 

Trụ Trì Hương Sơn Thảo Am ở Ngô Huyện là đại sư Thanh Thiền và các 

cư sĩ tại địa phương đã sáng lập Hương Quang Liên Xã từ lâu, nay đặc biệt 

xây  cất  năm  gian  Tây  Phương  Tam  Thánh  Điện  ở  phía  Đông  thảo  am. 

Những tăng nhân sống trong am suốt năm tu tập, Tăng - tục tham dự liên xã 

định kỳ cử hành, sắm sửa đầy đủ kinh sách Tịnh tông để mọi người đọc tụng. 

Ngày  Rằm  mỗi  tháng  mọi  người  đều  tụ  lại,  niệm  Phật  một  ngày,  hễ  thuận 

tiện bèn giảng diễn tông chỉ của pháp môn Tịnh Độ ngõ hầu những người tu 

trì hiểu thấu triệt tự tâm, chẳng đến nỗi miệng nói cầu sanh Tây Phương mà 

lòng  vẫn  nhớ  tưởng  cõi  này  đến  nỗi  công  phu  sắp  thành  nhưng  vì  mắc  lỗi 

hiểu lầm [đến nỗi] mong thoát sanh tử mà vẫn đọa luân hồi! Lại còn chỉ dạy 

cặn kẽ nhân quả, thuật đủ tội phước. 

Phàm  những  ai  tham  dự  liên  xã  đều  phải  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết 

bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng hành các 

điều thiện, giữ gìn tám đức “hiếu, đễ, lễ, nghĩa, trung, tín, liêm, sỉ”, dốc chí 

nơi tám sự “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình 

thiên  hạ”, ắt sẽ khiến cho Nho tông  nhờ Phật pháp  mà được phục  hưng, sự 

giáo hóa của Phật do hàng Nho sĩ mà được truyền rộng rãi, bù đắp thiên kiến 

“trong  lòng  sùng  phụng,  ngoài  mặt  chống  trái”,  tự  lầm,  lầm  người  của  tiền 

nhân, dạy đời sau quy củ rộng  lớn “sống trong cõi trần  học đạo, tự  lập, lập 

người”.  Ba  người  cùng  đi  ắt  có  [người]  là  thầy  ta;  một  ấp  mười  nhà,  ắt  có 

[nhà]  trung  tín.  Ai  cũng  đều  có  thể  là  Nghiêu  -  Thuấn,  ai  cũng  đều  có  thể 

thành  Phật.  Người  ta  là  trượng  phu,  mình  cũng  là  trượng  phu,  chớ  nên  tự 

khinh  rồi cam phận  lui sụt,  ngõ hầu chẳng cô phụ Phật tánh sẵn có nơi tâm 

mình  và đại pháp  liễu thoát ngay trong đời này! Nguyện khắp  những  người 

đến [với liên xã này] đều ghi nhớ chớ quên thì may mắn lắm thay! 



8. Bi ký thuật duyên khởi của Tây Phương Điện tại Vô Tích  

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Pháp môn Tịnh Độ là pháp môn đặc biệt trong giáo pháp suốt cả một đời 

đức Phật, là cội  nguồn của các pháp, cả phàm  lẫn thánh đều được độ, thích 

hợp  khắp  ba  căn  thượng,  trung,  hạ;  Thiền,  Giáo,  Luật  cùng  hướng  về  một 

đạo,  thực  hiện  dễ,  thành  công  cao,  dùng  sức  ít  nhưng  đạt  hiệu  quả  nhanh 

chóng. Quả thật là con đường tắt cho chúng sanh trong chín pháp giới trở về 

lẽ  chân,  thỏa  thích  bản  hoài  xuất  thế  của  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca.  Xét  từ  khi 

pháp được truyền sang Đông Chấn (Trung Hoa), Viễn công mở Liên Xã đầu 

tiên, từ đấy  những bậc cao nhân chí  hâm  mộ  Tây Phương ai  nấy  vâng  theo 

tông phong, sự giáo hóa  lan khắp cả nước và các nước ngoài. Tuy  hơn  một 

ngàn năm qua không lúc nào chẳng có những tình trạng hưng thịnh hay suy 

vi, trong tâm chúng sanh vẫn thường giữ lòng thành quy hướng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 172 of 340 

Huyện Vô Tích chính  là cuộc đất thù thắng  nơi Thái  Bá, Trọng Ung ẩn 

mình.  Tây  Phương  Điện  là  đạo  tràng  cùng  tu  cả  Phật  pháp  lẫn  thế  pháp. 

Nhằm  năm  Quang  Tự  29  (1903)  đời  Thanh  đã  có  năm  vị  ưu-bà-di  là  Cao 

Siêu Tắc, Tần Học Tây, Triệu Tịnh Chứng, Đằng Tâm Tịnh, Cố Tịnh Minh, 

hạnh  noi  theo  ba  bà  Thái196,  chí  mong  nơi  chín  phẩm  sen,  mỗi  người  bỏ  ra 

một  món  tịnh  tài  là  năm  trăm  đồng,  tính  dựng  tinh  xá  niệm  Phật  ngoài  cửa 

Tây,  [thuộc  khu  vực  đánh  số]  22-7  trên  bản  đồ.  Bà  Siêu  Tắc  lại  bảo  con  là 

Chấn  Thục  tặng  cho  [tinh  xá]  sáu  phân  năm  ly  đất  nữa  để  góp  thêm  vào 

khoảnh  đất do các xã  hữu đã chung sức quyên  góp tậu được. Bèn dựng  đại 

điện,  cửa  tam  quan,  nhà  khách,  tịnh  thất,  tổng  cộng  hơn  mười  gian,  mất  ba 

năm  mới  xây  dựng  xong.  Phàm  tượng  Phật,  kinh  điển,  pháp  khí  trang 

nghiêm nói chung đều đầy đủ, lại còn định quy ước rõ ràng, ghi chép lại để 

lưu truyền, vâng giữ. Nếu là hàng phụ nữ quy y Tam Bảo, dốc lòng tu Tịnh 

nghiệp thì đều có thể tùy hỷ tu trì, đây chính là nơi tiên khởi của liên xã dành 

cho nữ giới tại Vô Tích vậy. 

Thuở  đầu,  bà  Siêu  Tắc  lòng  nhàm  chán  sanh  tử  mong  mau  được  liễu 

thoát, được hai người chú là các tiên sinh Ngưng Phong và Đạo Nam chỉ dạy 

pháp  môn Tịnh Độ, bèn phát tâm kết xã đồng tu Tịnh nghiệp. Lúc ban đầu, 

lập  hội  trong  Thạch  Sư  Am;  tiếp  đó,  sáng  lập  điện  này  để  tự  có  thể  chủ  trì 

được  việc  này.  Tới  năm  Tuyên  Thống  thứ  hai  (1910),  bà  sắp  về  Tây,  bèn 

mời  khắp  các  vị  hương  thân,  cao  niên,  thiện  tín  hộ  pháp  đến,  giao  cho  bà 

Học Tây kế tục đảm nhiệm mọi việc. Nối tiếp bà Học Tây chủ trì đến nay là 

bà  Hiển  Trung.  Bà  Hiển  Trung  xưa  đã  gieo  huệ  căn,  hiếu  học,  chuyên  tu, 

thường nương theo bà Siêu Tắc tu trì tại đây. Gần đây bà lãnh đạo tịnh hữu 

rất được tiếng khen. Trong điện từ trước đến nay khóa tụng sáng tối, ba thời 

niệm  Phật  quy  củ  nghiêm  túc,  tu  trì  tinh  tấn,  khiến  cho  kẻ  thấy  nghe  đều 

sanh  lòng  chánh  tín.  Do  vậy,  [những  người]  bỏ  mê  về  với  ngộ,  chuyển  tà 

thành  chánh  mà  chẳng  hề  hay  biết  không  thể  đếm  xuể  được!  Gần  đây,  liên 

xã  thành  lập  như  rừng,  tiếng  niệm  Phật  chở  đạo197 chưa  hề  [có  nơi  nào] 

chẳng phải do điện này phát khởi vậy! Lại ở trước cửa dành ra hai phân năm 

ly đất, dự tính mai sau sẽ dần dần mở rộng cuộc đất ra. 

Hiển  Trung  do  chủ  trì  đã  lâu,  bị  già  -  chết  bức  bách,  ý  muốn  thoái  ẩn, 

hòng chuyên tu Tịnh nghiệp. Do vậy trình bày với Quang về duyên khởi, lai 

lịch của điện  này, cậy tôi  viết bài ký. Do vậy, tôi bèn trình  bày đại  lược sự 

rộng lớn cao sâu của pháp môn Tịnh Độ, [cũng như] do sự tu trì tinh tấn của 

mọi người trong điện này nên được thiện tín khâm phục, ngưỡng mộ, hộ trì, 



196 Ba bà Thái chính là Thái Khương (vợ Châu Thái Vương, tức bà nội của Văn Vương), 

Thái  Nhậm  (vợ  Châu  Vương  Quý,  mẹ  vua  Văn  Vương)  và  Thái  Tự  (vợ  Châu  Văn 

Vương), ba người đàn bà hiền đức mẫu mực nhất thời cổ. 

197 Nguyên văn “Phật thanh tải đạo”: Dựa theo ý câu “văn dĩ tải đạo” dùng văn chương để 

chuyển tải đạo lý. Tương tự, tiếng niệm Phật khiến người nghe thức tỉnh, phát khởi thiện 

căn, mỏng nhẹ phiền não, do vậy, tiếng niệm Phật cũng chuyên chở đạo lý vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 173 of 340 

nhằm thành tựu đạo tràng thù thắng nhiệm mầu “tu chân ngay trong cõi tục, 

tự  lợi,  lợi  tha”  này,  ngõ  hầu  hết  thảy  mọi  người  đều  biết  “ở  ngoài  thế  giới 

[giống  như]  nhà  cháy  này,  vốn  có  quê  hương  thanh  tịnh  yên  vui  tột  bậc”, 

cùng chuẩn bị tư  lương Tín  - Hạnh  - Nguyện để trở  về  nhà,  mong sao đích 

thân  thấy  được  bậc  cha  mẹ  đại  từ  bi  là  A  Di  Đà  Phật,  liền  được  cùng  với 

Phật chứng vô lượng quang thọ. Nguyện ai nấy gắng sức, nguyện mỗi người 

hãy gắng công lên! (Tam môn chính là ba môn giải thoát Không, Vô Tướng, Vô Tác, 

nhưng một môn có đủ cả ba nghĩa giải thoát này vậy)  



9. Bi ký ghi duyên khởi sáng lập chùa Pháp Vân bên sông Tam Xoa tại 


Nam Kinh  

(năm Dân Quốc 22 - 1933)  





Như  Lai  vì  một  đại  sự  nhân  duyên  nên  xuất  hiện  trong  cõi  đời.  Gọi  là 

“đại sự” là  vì  muốn cho  hết thảy chúng sanh đều khai - thị  -  ngộ -  nhập tri 

kiến Phật, ai nấy đều được thành Phật mới thôi. Do chúng sanh căn tánh lớn 

- nhỏ khác biệt, nên pháp  môn của đức Như Lai có Quyền - Thật bất đồng. 

Vì  vậy,  tâm  phổ  độ  chúng  sanh  của  Như  Lai  chưa  được  thỏa  mãn  lớn  lao. 

Bởi  thế,  đặc  biệt  mở  ra  một  pháp  “tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương”  để  dù  thánh  hay  phàm  đều  cùng  trong  đời  này  thoát  khỏi  cõi  khổ 

này,  sanh  sang  nước  vui  sướng  kia.  Bậc  thượng  căn  sẽ  mau  chứng  Pháp 

Thân, kẻ [căn cơ] trung - hạ cũng đều cùng lên Bất Thoái, khiến cho chúng 

sanh cùng thoát sanh tử, thỏa thích bản hoài xuất thế của Như Lai. Lợi ích ấy 

chẳng  thể  diễn  tả  được!  Vì  thế,  pháp  này  được  chín  giới  hướng  về,  mười 

phương  cùng  khen  ngợi,  ngàn  kinh  đều  xiển  dương,  muôn  luận  đều  tuyên 

nói,  vì  pháp  này  là  pháp  môn  tổng  trì  thành  thủy  thành  chung  để  mười 

phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng 

sanh. 

Chùa  Pháp  Vân  phỏng  theo  đạo  tràng  niệm  Phật  phóng  sanh  do  chùa 

Vân Thê đã lập. Nguyên do là vì trong tháng Tám năm Dân Quốc thứ mười 

(1921),  Quang  sang  Dương  Châu  để  khắc  in  sách,  ông  Vương  Ấu  Nông  đi 

cứu  trợ  ở  Nam  Kinh,  theo  lời  ước  hẹn  đến  thăm  viếng.  Ngày  hôm  sau  đến 

thăm ông Lưu Viên Chiếu, ông Ngụy Mai Tôn cũng đến gặp, cho biết chính 

ông  ta   “khá  tin  tưởng  Phật  pháp,  đã  từng  đọc  Văn  Sao  của  thầy,  gần  đây 

 cũng niệm Phật, nhưng hận rằng nghiệp chướng, tập khí sâu dầy, chẳng thể 

 ăn chay được!”  Quang bảo:  “Bệnh ấy dễ trị, xin hãy đem bài sớ [kêu gọi tu 

 bổ] ao phóng sanh [chùa Cực Lạc] ở Nam Tầm đọc kỹ, đảm bảo ông sẽ ăn 

 chay được!”  Vào tháng Mười, ông ta liền ăn chay trường, lòng đau đáu nghĩ 

tưởng sát kiếp tràn lan đều do sát sanh ăn thịt cảm thành, nhân đấy bèn miệt 

mài đề xướng niệm Phật, phóng sanh, mong sao người và vật đều được sống 

yên vui, đều được vãng sanh Tây Phương. Năm sau, [ông Mai Tôn] cùng với 

Ấu  Nông,  Bàng  Tánh  Tồn,  Diệu  Liên,  Tâm  Tịnh  v.v…  thương  lượng  mua 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 174 of 340 

chừng  đó  mẫu  đất  của  ông  Phương  Tuấn  Sanh  bên  sông  Tam  Xoa  để  thực 

hành chuyện ấy. 

Ông Tuấn Sanh vốn là con cháu của một gia tộc đời đời đức hạnh, khôn 

ngăn  hoan  hỷ,  đặc  biệt  bán  giá  rẻ,  xin  đem  bài  vị  tổ  tiên  cha  mẹ  thờ  vĩnh 

viễn  trong  Niệm  Phật  Đường  để  mong  cậy  vào  Phật  từ  lực  tiếp  dẫn  vãng 

sanh hòng báo ân cha mẹ. Liền khởi công vào tháng Chạp, đào ao, đắp nền. 

Năm sau, dựng liên xá198 và mười  mấy căn nhà để sử dụng, đào chín cái ao 

để phóng sanh theo từng loại nhằm tránh cái nạn cá dữ nuốt cá. Năm ấy lại 

đề xướng  lập Cô Nhi Viện  nuôi dạy cô  nhi để chúng  nó  học chữ,  học nghề 

hầu  có  thể  tự  lập,  chẳng  đến  nỗi  lang  thang  chết  đói  và  trở  thành  phường 

không ra gì! Do vậy, xây dựng Cô Nhi Viện trước, còn chuyện dựng chùa sẽ 

tính từ từ. Do nhiều năm liên tiếp thời cuộc không ổn, nên lần khân mãi đến 

ngày  nay. Ông Đặng Phác Quân  và Mai Tôn  đều  là  học trò của ông  Phùng 

Mộng  Hoa,  lại cùng quy  y  với Quang,  xin ông Phùng  và Quang đề tựa cho 

sổ vàng Bốn Mươi Tám Nguyện nhằm quyên mộ khoản tiền xây dựng Pháp 

Vân.  Phàm  những  người  khác  quyên  mộ  cũng  gộp  vào  trong  sổ  vàng  ấy. 

Mỗi nguyện là một ngàn đồng, hễ có được bốn năm vạn đồng liền có thể xây 

dựng. Ghi đến  hơn năm chục  nguyện, đã giao ra  hai vạn  hai  ngàn bảy trăm 

bảy chục đồng mà vẫn chưa khởi công, vì thế chẳng quyên góp nữa. 

Năm Dân Quốc 19 (1930), ông Phác Quân quy Tây, hai cuốn sổ ấy con 

ông  ta  là  Hàn  Phân  giao  lại  cuốn  đầu,  cuốn  sau  bị  thất  lạc,  nên  không  biết 

được  tên  những  người  quyên  mộ,  cũng  như  do  có  người  đã  qua  đời  hay 

chuyển chỗ ở nên tuy có tên trong sổ cũng khó lòng thâu hết được. Mấy năm 

qua,  khi  kinh  phí  cho  Cô  Nhi  Viện  chẳng  đủ  đã  tự  tiện  dùng  tiền  lời  của 

khoản  tiền  ấy  [để  bù  đắp];  vì  thế,  trọn  chẳng  tăng  thêm  được.  Năm  ngoái, 

ông Mai Tôn quy Tây, ông Ấu Nông do thấy Quang và ông ta đều là khách 

chẳng còn ở lâu trong cõi đời này, nếu chẳng gấp rút lo toan, sau này chắc sẽ 

bị mất tích, bèn quy định biện pháp cho khởi công động thổ, sắm sửa vật liệu, 

mùa Xuân năm nay sẽ đứng ra đốc thúc xây cất. Gặp đúng lúc chánh phủ cử 

ông ta làm ủy viên chánh phủ tỉnh Thiểm Tây kiêm nhiệm chức vụ trưởng ty 

dân sự vụ tỉnh Thiểm Tây, giữ nhiệm vụ trông nom xây dựng, nên mọi việc 

giao lại hết cho thầy Trụ Trì Tâm Tịnh. 

Hơn nữa, việc này do Quang phát khởi nên [thầy Tâm Tịnh] bảo Quang 

soạn bi ký nhằm thưa với những người thông sáng mai sau. Trong năm Dân 

Quốc  11  (1922),  lúc  mua  đất,  đã  bàn  bạc  quyết  định  chương  trình  là  đạo 

tràng  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  quanh  năm  niệm  Phật,  công  khóa  mỗi  ngày 

giống  như  phổ  thông  Phật  thất.  Nhất  loạt  chẳng  giảng  kinh,  truyền  giới, 

truyền pháp, thâu nhận đồ đệ, làm chuyện kinh sám thù tạc. Trụ Trì bất luận 

Thiên Thai, Hiền Thủ, Lâm Tế, Tào Động, nếu giới hạnh tinh nghiêm, thông 



198 Liên xá: Gian nhà để niệm Phật. Do chỉ  là  một gian nhà tạm thời để niệm Phật nên 

không gọi là Niệm Phật Đường. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 175 of 340 

hiểu  giáo  lý,  tin  tưởng  Tịnh  Độ  sâu  xa,  chí  mong  lợi  người  thì  đều  có  thể 

mời đảm nhiệm [chức Trụ Trì]. Nếu những mặt khác đều xuất sắc, chỉ có với 

Tịnh  Độ  chẳng  hề  chú  ý  thì  quyết  chẳng  thể  thỉnh  được!  Trụ  Trì  luận  theo 

tuổi  hạ,  đức  hạnh,  chẳng  luận  trên  thế  hệ  truyền  thừa,  do  [theo  lệ]  truyền 

hiền  chứ  không  theo  lệ  thầy  truyền  cho  trò.  Trong  Niệm  Phật  Đường,  mỗi 

ngày vị Trụ Trì hoặc người trưởng ban nói về Tịnh Độ và giới luật, khai thị 

một lần để các sư phát tâm tăng thượng thù thắng. Có vị tín sĩ nào hâm  mộ 

đạo phong nơi này xin mở Niệm Phật Thất để cầu cho cha mẹ được tăng tuổi 

thọ, cầu siêu linh hồn của tổ tông, tiêu trừ tội khiên do chính bản thân, hoặc 

vun  đắp  nền  phước  cho  con  cháu  thì  vẫn  cứ  niệm  Phật  như  thường  lệ,  chỉ 

thêm vào ba lượt hồi hướng mà thôi! Lễ Diệm Khẩu cũng nhất quyết không 

thực hiện, nhằm ngăn ngừa hạng Tăng ứng phó thừa cơ ẩn nấp phá hoại đạo 

tràng199. Phàm  những ai xin  mở Phật thất chỉ được đến một hai người để tỏ 

lòng  kính  trọng,  lễ  bái,  nhưng  phải  ra  về  ngay  trong  ngày  hôm  ấy.  Nếu  tụ 

họp bạn bè đông đảo và đem theo quyến thuộc nữ giới trẻ tuổi ở lại cho đến 

khi  viên  mãn  mới  về  thì  quyết  chẳng  chấp  thuận.  Đạo  tràng  này  thực  hành 

pháp môn đặc biệt nên chẳng tuân theo thông lệ đã thành lập. Chương trình 

ấy đã ấn định ổn  thỏa  ngay trong  lúc  mua đất, nhưng trong  năm Dân Quốc 

15  (1926),  tại  Linh  Nham  ở  Tô  Châu,  hòa  thượng  Chân  Đạt  khi  biến  ngôi 

chùa của mình thành đạo tràng thập phương đã thực hiện quy định này trước 

hết! 

Hiện  thời  do  khoản  quyên  góp  hữu  hạn,  lại  thêm  thời  cuộc  khó  khăn 

chẳng dễ gì quyên mộ, chỉ có cách tốt nhất là thu nhỏ phạm vi để khỏi bị bó 

tay.  Đại  điện  dựng  năm  gian  lầu  cao,  phía  trên  thờ  Đại  Tạng  Kinh  bản  đời 

Tống  mới  được  ấn  hành  và  làm  chỗ  xem  kinh.  Phía  dưới  là  đại  điện,  niệm 

Phật cũng ở chỗ đó. Hai bên đều dựng mười mấy gian để làm nhà khách, nhà 

kho,  nhà  bếp,  phòng  để  bế  quan.  Cửa  Tam  Quan  chính  là  điện  Di  Lặc  Vi 

Đà200. Phạm vi tuy nhỏ, nhưng nói chung hình thức đầy đủ. Trước đó, đã sắp 

xếp  mười  mấy  vị  tăng  thật  lòng  tu  đạo,  tích  cực  tu  trì  để  cầu  vận  nước  tốt 



199 Do nghi lễ Diệm Khẩu rất phức tạp, bao gồm nhiều lễ nghi, thể loại tán tụng, ấn quyết, 

cũng như  lễ nhạc rất phức tạp, nếu không phải  là một vị Tăng được  huấn  luyện chuyên 

môn sẽ không thể tham dự vào ban kinh sư để cử hành lễ này được. Chữ “ứng phó” ở đây 

thường bị đọc trại thành Ứng Phú với ý nghĩa “có khả năng thực hiện các nghi lễ thành 

thục,  thông  thạo,  đúng  cách”.  Muốn  cử  hành  lễ  Diệm  Khẩu  phải  mời  những  vị  Tăng 

chuyên được đào luyện về khoa Ứng Phú; tuy vậy, trong số những vị tinh thông nghi lễ 

ấy, không đảm bảo họ sẽ đều là người chú trọng tu trì, giới hạnh tinh chuyên! Nếu thường 

xuyên cử hành lễ Diệm Khẩu sẽ phải mời những vị ấy đến ở trong chùa. Nếu họ không 

phải  là người chú trọng tu trì, sẽ rất dễ gây  xáo trộn trở ngại cho sự thanh tu trong đạo 

tràng, cũng như khiến cho việc chuyên tu bị xen tạp. Hơn nữa, để cử hành lễ Diệm Khẩu 

phải tốn nhiều công sức chuẩn bị, rất tốn kém, nếu không mời Tăng bên ngoài thì Tăng 

chúng  bổn  tự  phải  dành  nhiều  thời  gian  để  tập  luyện  khoa  Ứng  Phú  cho  nhuần  nhuyễn 

nên sẽ xao nhãng việc niệm Phật. 

200 Gọi như vậy vì tầng trên Tam Quan thờ Di Lặc Bồ Tát và đức Hộ Pháp Vi Đà Bồ Tát. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 176 of 340 

đẹp, hưng thịnh, tai  họa tiêu diệt,  mưa -  nắng đúng thời, thiên  hạ thái bình. 

Tất cả việc đả thất hoặc cầu siêu cho vong linh, hoặc cầu thọ, do bài vị được 

thờ sau khám thờ Phật sẽ được nghe tiếng Phật hiệu suốt năm, giúp ích cho 

thần thức cũng lớn lắm. Phương danh công đức cho lần xây dựng này được 

khắc trong  một tấm bia khác. Nếu có  vị đại công đức chủ [phát tâm  hộ trì] 

thì  số  người  thường  trụ  nơi  đây  sẽ  được  tăng  thêm.  Kính  mong  những  vị 

sống  trong  chùa  này  đều  cùng  phát  tâm  “tự  lợi,  lợi  tha,  cùng  sanh  Tây 

Phương”,  ngõ  hầu  khỏi  phụ  bạc  sự  giáo  hóa  của  Phật,  chẳng  phụ  rẫy  tánh 

linh của chính mình, báo trọn bốn ân, giúp khắp ba cõi vậy. 



10.  Bi  ký  ghi  công  đức  xây  dựng  lầu  Tàng  Kinh  chùa  Đại  Phật  Lăng 

Vân thuộc huyện Lạc Sơn, tỉnh Tứ Xuyên  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo là đèn đuốc cho đêm dài vô minh, là thuyền 

bè  trong  biển  khổ  sanh  tử,  không  riêng  gì  người  có  chí  mong  đoạn  Hoặc 

chứng  Chân  liễu  sanh  thoát  tử  phải  nên  nương  tựa,  mà  ngay  cả  những  ai 

chuyên  tâm  nơi “minh đức, thân dân, trị quốc, an bang” cũng phải  lấy  việc 

“sáng tỏ diệu lý tâm tánh,  nêu rõ sự thực  nhân quả”  làm  một trợ duyên  lớn 

lao cho việc xoay chuyển lòng người, phụ trợ nền bình trị của nước nhà vậy. 

Vì thế, xưa kia, những bậc lập đại công, dựng đại nghiệp, lòng trung lòa nhật 

nguyệt, hạo khí lấp trời đất, phần nhiều do học Phật đắc lực mà ra, không ai 

chẳng dốc sức nơi trang nghiêm tượng Phật, lưu thông kinh Phật, hộ trì Tăng 

chúng tu hành, mong cho hết thảy nhân dân đều cùng do Trụ Trì Tam Bảo201 

mà  ngộ  nhập  Nhất  Thể  Tam  Bảo202,  đích  thân  chứng  được  Chân  Như  Phật 



201 Trụ Trì Tam Bảo là một trong ba loại Tam Bảo, có tác dụng hiện diện trong cõi thế 

gian để duy trì Phật pháp, gồm tượng Phật, hình Phật là Phật Bảo, kinh sách là Pháp Bảo, 

Tăng chúng xuất gia là Tăng Bảo. 

202 Nhất Thể Tam Bảo, còn gọi là Đồng Thể Tam Bảo, Đồng Tướng Tam Bảo. Tuy phân 

thành ba ngôi, nhưng vốn cùng một thể nên gọi là Nhất Thể. Nếu giải thích chi tiết hơn 

thì:  

1) Luận trên mặt Sự, Phật thể mang  ý  nghĩa giác chiếu  là Phật Bảo. Phật đức mang tác 

dụng  làm  khuôn  mẫu  (quỹ  pháp)  nên  là  Pháp  Bảo,  đã  dứt  hết  những  sự  tranh  cãi,  trái 

nghịch nên là Tăng Bảo. Ba nghĩa này tuy khác, nhưng xét về mặt bản thể của mỗi đức 

lại chẳng khác nên gọi là Nhất Thể. Đây là giáo nghĩa được tuyên dương bởi các bộ luận 

Thành Thật, A Tỳ Đàm cũng như các kinh luận Đại Thừa. 

2)  Luận trên  phương  diện  phá  tướng  và  “bản  thể  vốn  là  không”  thì  Sự tuy  có  sai  khác, 

nhưng Thể đều không, nên gọi là Nhất Thể. Giáo nghĩa này chỉ hạn cuộc trong giáo pháp 

Đại Thừa. 

3) Luận trên thực tế, tuy Tam Bảo khác biệt nhưng đều lấy thực tánh làm Thể nên gọi là 

Nhất  Thể.  Đây  cũng  là  một  giáo  nghĩa  chuyên  biệt  của  Đại  Thừa.  Hoa  Nghiêm  Kinh 

Khổng Mục Chương, quyển hai, giảng:  “Đồng Tướng Tam Bảo nghĩa là đồng một pháp 

 tánh Chân Như, có ba nghĩa khác biệt là giác nghĩa, quỹ pháp nghĩa (khuôn phép), hòa 

 hợp nghĩa, nên gọi là Tam Bảo”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 177 of 340 

Tánh sẵn có  nơi tâm  này. Ở chùa  Lăng Vân  xưa kia, thế  nước chảy  xiết203, 

thuyền  đi  ngang  bị  đụng  vỡ  gây  hại  rất  lớn.  Đầu  đời  Đường,  thiền  sư  Hải 

Thông  thấy  vậy  thương  xót,  muốn  tìm  cách  cứu  vớt,  che  chở,  bèn  tạc  một 

bức  tượng  Đương  Lai  Hạ  Sanh  Di  Lặc  Tôn  Phật  ngồi  trên  núi,  cao  đến  ba 

mươi  sáu  trượng,  [kích  thước  của]  tòa  sen  Ngài  ngồi  chẳng  tính  vào  trong 

[con  số  ba  mươi  sáu  trượng  ấy].  Do  nguyện  lực  của  Sư  nên  cảm  được  đức 

Phật  rủ  lòng  Từ  gia  hộ,  nước  đổi  dòng,  chạy  sát  vào  chân  núi,  nổi  lên  một 

bãi cát bồi để người ta có thể sống được [ở đó]. Ý Sư cho rằng ngài Di Lặc 

là  đức  Đương  Lai  Thế  Tôn  lòng  Từ  không  ai  hơn  được,  tạo  bức  tượng  lớn 

này chẳng những chỉ muốn cậy vào Phật từ lực để cứu giúp, che chở thuyền 

bè qua  lại  mà còn  vì  mong  mỏi sâu  xa  những kẻ thấy  nghe sẽ  nạp  vào tám 

thức điền tạo thành  một đại nhân duyên hòng trong đời  này phát tâm tu trì, 

vãng sanh Tây  Phương, tương  lai trở vào  Sa Bà phù tá [Di  Lặc Phật] trong 

hội  Long  Hoa.  Sư  đến  hết  đời  vẫn  chưa  hoàn  thành  được  công  trình,  đến 

niên hiệu Trinh Nguyên đời Đường Đức Tông [công trình] mới hoàn thành. 

Gặp  dịp  Nam  Khang  Vương  là  Vi  Cao  làm  Tiết  Độ  Sứ204 Tây  Xuyên  bèn 

soạn  bi  ký,  có  câu:   “Thân  cao  ba  trăm  sáu  mươi  thước,  đầu  to  chừng  đó 

 thước, mắt rộng hai trượng, những tướng hảo khác mỗi mỗi đều xứng hợp. 

 Đây  chính  là  tượng  Phật  lớn  nhất  nước  ta.  Nhưng  Pháp  Thân  thật  sự  của 

 Phật trọn khắp pháp giới, còn thân ứng hóa biến hiện thì mênh mông chẳng 

 nhất  định” .  Năm  Dân  Quốc  thứ  9  (1920),  ông  Trang  Tư  Giam  ở  Thường 

Châu triều bái Phổ Đà, đem theo ba bức “mễ Phật” (tượng Phật hiện trên hạt 

gạo) đưa cho  xem. Những tượng ấy trang nghiêm  vi diệu, cả cõi đời không 

thể sánh bằng, ấy chính là tượng đứng do thiên nhiên tạo thành, dưới hạt gạo 

vẫn còn vòng cám. Hễ ai thấy nghe đều cảm kích ân Phật. 

Đối với những đế lý được nói trong kinh Phật, cố nhiên chẳng dễ gì tỏ rõ, 

nêu được những điều quan trọng là Luận. Tứ thánh, lục phàm, nhân quả của 



203 Chùa Lăng Vân nằm  ngay  bờ Đông chỗ hai dòng  Đại Độ và Mân Giang giao nhau. 

Núi  Lăng  Vân  có  chín  ngọn  nên  còn  gọi  là  Cửu Đảnh  Sơn.  Từ  chùa  nhìn  sang  bên  kia 

sông là thành Lạc Sơn. Vào thời Đường, nơi mỗi ngọn núi đều có chùa, hiện giờ chỉ còn 

mỗi chùa Lăng Vân. Tượng Phật Di Lặc được đục thẳng vào vách núi trong tư thế ngồi, 

cao đến 71 mét, vai tượng rộng đến 28 mét. Tượng được tạc từ Khai Nguyên nguyên niên 

(713)  đời  Đường  Huyền  Tông  đến  năm  Trinh  Nguyên  19  (803)  đời  Đường  Đức  Tông 

mới hoàn thành, tức là tượng được tạc ròng rã trong chín mươi năm! Tượng này thường 

được gọi là Lạc Sơn Đại Phật hay Lăng Vân Đại Phật. 

204 Tiết  Độ  Sứ  là  một  chức  quan  được  đặt  ra  vào  đời  Đường.  Thoạt  đầu,  những  vị  võ 

tướng nắm giữ binh quyền ở một Đạo (tương đương với tỉnh bây giờ) được gọi là Đô Đốc, 

chỉ những vị Đô Đốc được vua ban cờ Tiết (một loại cờ hiệu tượng trưng cho uy quyền) 

mới  được  gọi  là  Tiết  Độ  Sứ.  Đến  đời  Đường  Duệ  Tông,  chức  vụ  này  mới  được  chính 

thức  thiết  lập  và  phạm  vi  cai  quản  của  Tiết  Độ  Sứ  được  mở  rộng,  trông  coi  cả  về  nội 

chính lẫn binh quyền trong một Đạo. Các Tiết Độ Sứ cũng thường được phong tước Quận 

Vương,  quyền  uy  rất  lớn,  khi  chính  quyền  trung ương  suy  yếu,  các  Tiết  Độ  Sứ thường 

thừa cơ chiếm đất làm vua một cõi. Do vậy, đến đời Tống, triều đình quy định Tiết Độ Sứ 

chỉ trông coi về nội chính, không được giữ binh quyền nữa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 178 of 340 

mười pháp  giới  vốn trong  một  tâm. Đối  với bản  thể của tâm, phàm  - thánh 

chẳng hai, chúng sanh và Phật hệt như một, nơi phàm chẳng giảm, tại thánh 

không tăng, thường hằng khắp xưa - nay, chẳng đổi dời, chẳng biến chuyển, 

Thể  tuy  bất  biến,  Dụng  thường  tùy  duyên.  Thuận  theo  tịnh  duyên,  do  công 

đức  có  sâu  hay  cạn  mà  có  chứng  quả  Thanh  Văn,  chứng  quả  Duyên  Giác, 

chứng  quả  Bồ  Tát,  chứng  quả  Phật  sai  khác.  Tuy  Thanh  Văn  là  nhỏ  nhất, 

nhưng đã đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử, thường hưởng pháp lạc, 

chẳng  thọ  thân  sau  nữa.  Theo  nhiễm  duyên,  do  Hoặc  nghiệp  nặng  hay  nhẹ 

mà có sanh lên đường trời, sanh trong đường người, sanh trong đường A Tu 

La, sanh trong đường súc sanh, sanh trong đường ngạ quỷ, sanh trong đường 

địa ngục khác biệt. Dẫu trời - người là cao nhất, vẫn là đầy dẫy Hoặc nghiệp, 

sanh tử luân hồi, thường ở trong tam giới, lục đạo, trọn chẳng có thuở thoát 

ra. Mười pháp giới ấy do một tâm của chính đương nhân tạo ra, thăng - trầm, 

khổ - vui khác biệt vời vợi một trời một vực; nhưng thể tánh của cái tâm ấy 

vẫn thường tự như như, nơi phàm chẳng nhiễm, tại thánh chẳng tịnh. Vì thế, 

kinh  Hoa  Nghiêm  nói:   “Nhược  nhân  dục  liễu  tri,  tam  thế  nhất  thiết  Phật, 

 ưng quán pháp giới tánh, nhất thiết duy tâm tạo”  (nếu ai  muốn  hiểu  rõ  hết 

thảy Phật ba đời, hãy quán tánh pháp giới, hết thảy chỉ tâm tạo). 

Do vậy, đức Phật thấy  hết  thảy chúng sanh đều  là Phật chưa thành, tùy 

thuận  cơ  nghi  của  họ  mà  trước  hết  nói  Ngũ  Giới  Thập  Thiện  thuộc  Nhân 

Thiên  Thừa,  rồi  nói  Tứ  Đế  của  Thanh  Văn  Thừa,  rồi  nói  Thập  Nhị  Nhân 

Duyên  của  Duyên  Giác  Thừa,  rồi  nói  đến  Lục  Độ  Vạn  Hạnh  của  Bồ  Tát 

Thừa, rồi nói đến phước lẫn huệ cùng trọn vẹn, tịch chiếu cùng dung thông, 

hết sạch Tam Hoặc, vĩnh viễn mất hai thứ chết, viên mãn Bồ Đề, trở về chỗ 

“không  có  gì  để  đạt  được”  của  Phật  Thừa.  Lại  nghĩ  chúng  sanh  kém  hèn, 

không cậy vào sức thệ nguyện rộng sâu của Phật Di Đà chắc chắn khó lòng 

liễu sanh thoát tử ngay trong đời này được, nên đặc biệt mở ra pháp môn tín 

nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  ngõ  hầu  bọn  phàm  phu  đầy  dẫy 

Hoặc  nghiệp  nương  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Đã  được  vãng 

sanh thì Hoặc nghiệp đã hết, đã chứng địa vị thánh, so với những kẻ chỉ cậy 

vào tự lực thì sự khó - dễ dù hết cả năm cũng chẳng thể nói trọn! 

Nhưng  pháp  môn  này  chính  là  nhằm  tiếp  độ  thượng  căn,  tiếp  độ  kèm 

thêm  hàng  trung  -  hạ;  vì  thế,  Thiện  Tài  đã  chứng  Đẳng  Giác,  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát bèn dạy dùng mười đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới để mong viên mãn Phật quả, cũng như khuyên khắp các vị 

Bồ  Tát  thuộc  Hoa  Tạng  hải  chúng  nhất  trí  tiến  hành,  bởi  đây  là  pháp  môn 

tổng  trì  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật 

trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Đời  có  những  kẻ  bẩm  tánh 

thông  minh  đôi  chút  thường  coi  rẻ  pháp  môn  Tịnh  Độ,  chẳng  chịu  tu  trì, 

chẳng  những  tự  lầm,  lầm  người,  mà  đúng  là  còn  hủy  báng  Phật  pháp  nữa! 

Như  Hoa  Tạng  hải  chúng  là  các  vị  Đại  Sĩ  đã  chứng  Pháp  Thân  thuộc  bốn 

mươi  mốt  địa  vị  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 179 of 340 

Giác,  dùng  công  đức  của  mười  đại  nguyện  vương  để  hồi  hướng  vãng  sanh 

Tây Phương hầu mong mau chứng viên mãn Bồ Đề, trở về Phật quả “không 

có  gì  để  đạt  được”.  Những  vị  ấy  là  hạng  người  như  thế  nào,  chuyện  ấy  là 

chuyện như thế nào, ta là hạng người nào mà dám chống đối các vị ấy? 

Còn  như kinh  văn trong  giáo pháp của cả Đại  Tạng được chia thành ba 

phần  là  Kinh,  Luật,  Luận,  nên  có  tên  là  Tam  Tạng.  Tạng  có  nghĩa  là  “sâu 

chắc,  u  viễn,  lấy  để  sử  dụng  chẳng  bị  cạn  kiệt!”  Nếu  đối  với  mỗi  một  chữ, 

một câu mà có thể thâm nhập thì sẽ thông suốt hết thảy pháp, hiểu hết thảy 

nghĩa. Vì thế, Lục Tổ của Thiền Tông nghe một câu  “ưng vô sở trụ nhi sanh 

 kỳ tâm”  (hãy không trụ vào đâu để sanh tâm) bèn nối tiếp ngôi vị Tổ; hành 

nhân Liên Tông thường trì sáu chữ “nam-mô A Di Đà Phật” liền có thể ngay 

trong đời này sanh về nước Cực Lạc, dự vào hội Liên Trì. 

Ba  tạng  Kinh,  Luật,  Luận  ấy  từ  Thiên  Trúc  truyền  sang,  trong  bộ  Khai 

Nguyên  Thích  Giáo  Lục205 đời  Đường  đã  chép  [kinh  điển  nhà  Phật]  có  đến 

năm  ngàn  bốn  mươi  tám  (5.048)  quyển.  Từ  đấy,  liên  tục  dịch  thêm  cũng 

chẳng ít, nhưng cũng có những quyển bị thất lạc! Hiện thời, Đại Tạng Kinh 

đời  Thanh  (Càn  Long  Đại  Tạng  Kinh)  từ  chữ  “Thiên,  Địa,  Huyền, 

 Hoàng”  206 đến chữ  Tất trong câu  “Tất Thư Bích Kinh” gồm có bốn trăm tám 

mươi  lăm  (485)  hòm207,  tức  bốn  ngàn  tám  trăm  năm  mươi  quyển.  Trước 



205 Khai Nguyên Thích Giáo Lục còn được gọi là Khai Nguyên Mục Lục hay Trí Thăng 

Lục  do  ngài  Trí  Thăng  biên  soạn  vào  năm  Khai  Nguyên  18  (730)  đời  Đường,  gồm  20 

quyển,  nội  dung  ghi  nhận  danh  mục  kinh  nhà  Phật  được  phiên  dịch  sách  và  những  bản 

chú sớ, ngữ lục được trước tác từ năm Vĩnh Bình thứ 10 (67) đời Hán Minh Đế cho đến 

năm Khai Nguyên 18 nhà Đường. Đến năm Trinh Nguyên thứ 10 (794) đời Đường, ngài 

Viên Chiếu lại soạn thêm bộ Tục Biên (thường được gọi là Đại Đường Trinh Nguyên Tục 

Khai Nguyên Thích Giáo Lục) gồm ba quyển để bổ sung danh mục những kinh điển đã 

được dịch thêm hay chưa được nhắc đến trong bộ Khai Nguyên Thích Giáo Lục. 

206 Đây là cách đánh số thứ tự các hòm (tức rương hay tráp đựng kinh) trong Càn Long 

Đại Tạng Kinh dựa theo mỗi một chữ trong Thiên Tự Văn, vốn là một bài văn vần dùng 

để dạy trẻ học vỡ lòng chữ Hán. Gọi là Thiên Tự Văn vì bài này gồm một ngàn chữ Hán 

khác  nhau. Theo truyền thuyết, để luyện tập thư pháp cho công chúa, Lương Vũ Đế sai 

Châu Hưng Tự (407-521) soạn ra bài văn này với tên gọi đầy đủ là Thứ Vận Vương Hy 

Chi Thiên Tự Văn. Thiên Tự Văn bắt đầu bằng câu  “Thiên địa huyền hoàng, vũ trụ hồng 

 hoang, nhật nguyệt doanh trắc, thần tú liệt trương, hàn lai thử vãng”  (trời thẳm sắc đen, 

mặt đất sắc vàng, vũ trụ rộng lớn vô biên, mặt trời mặt trăng hết vơi lại đầy, tinh tú chi 

chít trong không trung, lạnh qua nóng đến) rồi kết thúc bằng câu  “Vị ngữ trợ giả, yên tai 

 hồ dã”  (Những trợ ngữ dùng trong câu nói là ‘yên, tai, hồ, dã’). Từ chữ Thiên trong câu 

 “Thiên Địa Huyền Hoàng”  đến chữ Tất trong  “Tất Thư Bích Kinh”  (Tất Thư là sách viết 

theo  lối  cổ  chép  bằng  sơn  trên  các  mảnh  trúc  (vì  thuở  đó  chưa  có  giấy),  Bích  Kinh  là 

những kinh điển của Khổng Tử được chôn giấu trong tường khi Tần Thủy Hoàng hạ lệnh 

đốt  sách,  chôn  học  trò)  là  485  chữ.  Từ  chữ  Thư  trong  câu   “Tất  Thư  Bích  Kinh”   đến 

 “Lưỡng Sớ Kiến Cơ”  (hai ông Sớ Quảng và Sớ Thọ thấy trước nguy cơ bèn cáo lão hoàn 

hương) là 239 chữ nữa. Chúng tôi dịch những câu này theo cách giải thích của Wikipedia. 

207 Nguyên  văn  là  “hàm”,  tức  gọi  tắt  của  chữ  “hàm  quỹ”,  một  loại  rương  nhỏ  để  tăng 

chúng cất giữ pháp phục, những vật dụng tùy thân nhỏ nhặt, thường để dưới gầm giường. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 180 of 340 

thuật thuộc phương này (Trung Hoa) gồm thích kinh, tông kinh, các sớ luận 

và  truyện  ký,  ngữ  lục  v.v…  từ  chữ   “Thư,  Bích,  Kinh”   đến  câu   “Lưỡng  Sớ 

 Kiến  Cơ”   mới  hết,  gồm  hai  trăm  ba  mươi  chín  (239)  hòm,  tức  hai  ngàn  ba 

trăm chín mươi quyển, tổng cộng là bảy ngàn hai trăm bốn mươi quyển. Bộ 

này được khởi công khắc từ tháng Hai năm Ung Chánh mười ba (1735) đến 

ngày Rằm tháng Chạp năm Càn Long thứ ba (1738) mới hoàn thành. 

Bậc  thượng  căn  lợi  trí  đối  với  mỗi  chữ  một  câu  trong  những  kinh  này, 

nếu tâm hồn thông hiểu liền có thể tự lợi, lợi tha, tự lập, lập người. Tiếp đó 

lại chí thành, khẩn thiết thọ trì, đọc tụng, y giáo phụng hành, hiểu nhân quả, 

rõ tội phước, dùng thân xướng suất người khác, ngõ hầu hết thảy mọi người 

nhìn vào bắt chước làm lành thì đối với pháp môn, đối với xã hội đều có lợi 

ích. Nếu hoàn toàn chẳng có ý niệm cung kính, chỉ cầu đa văn, hoặc lầm lạc 

dùng ý kiến ức đoán để luận định nghĩa lý sâu xa trong kinh thì tuy là nhân 

lành  lại  chắc  chắn  chuốc  lấy  quả  ác!  Nguyện  những  người  đọc  ai  nấy  hãy 

gắng công! 

Trụ Trì chùa Lăng Vân là hòa thượng Quả Tĩnh đã muốn cung thỉnh Đại 

Tạng  từ  lâu,  để  những  người  có  đại  chí  trong  hàng  Tăng  -  tục  đều  được 

nghiên  cứu,  xem  đọc,  nhưng  lầu  chứa  kinh  chưa  xây,  thỉnh  về  sẽ  không  có 

chỗ để. May sao năm Dân Quốc 18 (1929), pháp sư Vinh Nham cùng cư sĩ 

Vương  Húc  Đông  đến  chùa  vãn  cảnh,  nhân  đó  nói  chuyện  thỉnh  kinh  cần 

phải dựng lầu, hai vị liền khẳng khái mỗi người giúp năm trăm đồng. Do vậy, 

bèn dốc hết sức lo toan, nung  ngói,  mua gỗ, khởi công từ tháng Giêng năm 

Dân  Quốc  23  (1934)  đến  tháng  Tư  năm  nay  mới  hoàn  thành.  Lầu  ấy  gồm 

bảy gian, cao năm trượng sáu thước, hai bên lầu dựng năm gian nhà mỗi bên 

để  làm  chỗ  nghỉ  ngơi  cho  người  đọc  kinh.  Đã  lên  Bắc  Bình208 thỉnh  kinh, 

trước  khi  kinh  về  tới,  đã  sai  Quang  soạn  bi  ký  về  việc  xây  dựng  lầu  tàng 

kinh; do vậy bèn viết đại lược về nguyên do lập chùa và những nghĩa trọng 

yếu của Đại Tạng cùng số hòm, số quyển để những bậc thông sáng đời mai 

sau đều thấu hiểu cặn kẽ. Kính mong nền tảng đất nước vững bền, đạo bình 

trị  hưng  thịnh,  Phật  nhật  thêm  sáng,  pháp  luân  thường  chuyển,  đàn-việt  tín 

chủ hưởng phước, tăng chúng an hòa, binh đao vĩnh viễn chấm dứt, mưa gió 

thuận thời! 

 

11. Bài ký về việc trùng tu tháp viện của Đại Từ Lão Nhân  

(năm Dân Quốc 19 - 1930)  



Do đó, tráp đựng sách cũng theo thói quen được gọi là “hàm”, ta thường dịch là “hòm”. 

Để tiện phân loại, đánh số, lưu trữ, tìm kiếm, Đại Tạng Kinh được chia thành nhiều hòm 

(mỗi một hòm như vậy là mười quyển, giống như hình thức chia thành từng tập (volume) 

hiện  thời).  Do  khổ  giấy  khi  xưa  khá  hẹp,  mỗi  quyển  như  vậy  thường  có  từ  30  đến  40 

trang, in cả hai mặt giấy, mỗi mặt thường từ 10 đến 20 dòng, mỗi dòng từ 10 đến 12 chữ 

(tùy theo khổ chữ). 

208 Bắc Bình là tên gọi của Bắc Kinh trong khoảng thời gian từ 1928 đến 1949. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 181 of 340 





Xem rộng khắp những bậc anh hiền lỗi lạc xưa nay, tài năng tót vời, tại 

gia thì lập đại công, dựng đại nghiệp, thờ vua giúp dân, nêu gương cho hậu 

thế,  xuất  gia  thì  triệt  ngộ  tự  tâm,  thâm  nhập  kinh  tạng,  dạy  dỗ  lợi  lạc  trời  - 

người, nối tiếp huệ mạng của Phật thì đều là do đức hạnh cao đẹp của ông bà 

cha  mẹ  cảm  thành.  Nếu  không,  làm  sao  sanh  được  con  cháu  hiền  tài  siêu 

quần  bạt  tụy,  giúp  đỡ  hết  thảy  như  vậy  được  ư?  Người  ta  chỉ  thấy  quốc  sư 

Ngọc Lâm đạo đức cao vời, ngộ chứng sâu thẳm, trên cảm động cửu trùng209, 

dưới hóa độ tứ chúng, Phật tổ, tâm ấn, đại pháp chiếu khắp nhân quần, sống 

tươi chết héo210, khuôn mẫu tốt đẹp lưu lại đời sau, chẳng biết đấy đều là do 

ông nội và cha mẹ Ngài đã giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, lợi người 

giúp vật, dốc lòng tin tưởng Phật pháp, tự hành, dạy người mà ra! 

Xét ra, Sư có họ ngoài đời là Dương, thuộc dòng vọng tộc ở Diên Lăng 

(thuộc tỉnh Thiểm Tây), đời nào cũng có người hiển đạt, cha húy là Phương, 

tuổi ngoài ba mươi vẫn chưa có con. Người trong họ là Dương Hưng bị thổ 

hào211 vu  hãm, sắp đến  nỗi phải chết. Ông  nội Ngài bảo cha Ngài  vào triều 

kêu  oan,  quan  liền  thả  Dương  Hưng,  đánh  đòn  thổ  hào.  Thổ  hào  ôm  hận, 

không  lâu  sau,  trong  ấp  bắt  được  kẻ  gian,  giải  lên  quan  xét  án.  Gã  thổ  hào 

thừa dịp ghi tên ông nội Ngài vào sổ, quan xét án rất nghiêm khắc, tàn khốc, 

truyền bắt giữ khẩn cấp. Chú Ngài và cha Ngài tranh nhau chịu tội thay, cha 

Ngài không chịu liền tự đi. Quan xét án rất ghét kẻ chịu tội thay, dùng hình 

phạt quá đáng để giết chết. Ngày hôm ấy đã giết chết liên tiếp mấy người rồi. 

Đến phiên cha Ngài liền gào to: “Tôi chịu đòn thay cho cha tôi”, quan xét án 

nghe tiếng cảm động vô cùng, xét hỏi cặn kẽ, biết là bị vu cáo bèn thả ra. 

Tháng Tư năm ấy, tức năm Giáp Dần thuộc niên hiệu Vạn Lịch 42 (1614) 

đời Minh, liền sanh ra Sư. Lúc sanh, bà mẹ là Mậu Thị mộng thấy Quán Âm 

ẵm một đứa bé trao cho, liền sanh ra Sư. Thêm nữa, cha mẹ Sư thường giảm 

bớt sự chi tiêu của chính mình để mua những con vật đem phóng sanh. Cha 

mẹ Sư hiếu hữu nhân từ như vậy đó! Năm sau, cha Sư quy y với đại sư Liên 

Trì, có pháp danh là Quảng Phức, cũng xin quy y cho Sư, được pháp danh là 

Đại Tiềm. Đến năm mười hai tuổi, lúc cha Sư sắp mất, bèn đối trước tượng 

ngài Liên Trì, cầu cao tăng thay mặt [cho đại sư Liên Trì] xuống tóc, thuyết 

giới [cho cụ]; nửa tháng sau cụ mất. Năm mười chín tuổi, Sư lễ ngài Khánh 



209 Cửu trùng (chín tầng, chín bệ) chỉ  hoàng đế. Theo Dịch học, từ Hà Đồ và Lạc Thư, 

những con số thuộc về Trời là 1, 3, 5, 7, 9. Như vậy 9 là con số Dương lớn nhất. Vì thế, 

con số 9 được dùng để tượng trưng cho ngôi vị cao cả nhất, sáng đẹp nhất. Do vậy, nhà 

vua được gọi là Cửu Trùng (chín bậc). Từ ý nghĩa này, những hào dương trong quẻ Dịch 

cũng được gọi là Cửu. 

210 Đây  là  một  cách  nói  thông  dụng  trong  Phật  môn  Trung  Hoa  ngụ  ý  sống  chết thuận 

theo lẽ tự nhiên, thung dung tự tại, như cây cỏ đã chết thì phải khô héo, hễ còn sống thì 

tươi tốt. 

211 Thổ hào: Kẻ có thế lực tại một địa phương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 182 of 340 

Sơn  xin  xuất  gia.  Chưa  đầy  hai  năm  đã  đại  triệt,  ngài  Khánh  Sơn  rất  coi 

trọng, dặn dò Sư hãy xuống tóc, thuyết giới cho mẹ, đặt pháp danh là Thông 

Quang. Năm Sư hai mươi hai tuổi, ngài Khánh Sơn thị tịch tại chùa Báo Ân, 

Sư giữ tâm tang hầu hạ bên khám thờ đồng thời lo liệu việc trong chùa. Năm 

sau, Tăng - tục thỉnh Sư kế nhiệm, trăm điều đã bỏ phế đều được tiến hành, 

tông phong chấn hưng lớn lao. 

Năm hai mươi chín tuổi, tuân theo di mạng của ngài Khánh Sơn, Sư thay 

ngài  Khánh  Sơn  xuống  tóc,  thuyết  giới  cho  mẹ,  lại  đón  về  chùa  Báo  Ân, 

dựng  nhà  tranh  để  phụng  dưỡng  suốt  đời,  gọi  là  Đại  Từ  Lão  Nhân.  Bà  cụ 

chuyên tu Tịnh nghiệp, kiêm tu tham cứu, liền được đại ngộ. Mười một năm 

sau,  tức  năm  Sư  bốn  mươi  tuổi,  nhằm  năm  Thuận  Trị  thứ  mười  (1653)  đời 

Thanh, Đại Từ  Lão Nhân thị tịch, thọ bảy mươi  mốt tuổi. Sư ở trước khám 

thờ ngồi xếp bằng trên mặt đất suốt bảy ngày đêm, chẳng đụng đến một hạt 

gạo! Một thị  giả đứng cạnh Sư suốt bảy ngày đêm  đến nỗi chân  và đầu  gối 

nước  vàng  chảy  ròng  ròng,  vẫn  chẳng  tạm  rời  đi.  Đại  chúng  chùa  Báo  Ân 

thấy Sư đau buồn quá mức, muốn khích cho Sư ăn uống liền niêm phong nồi, 

đóng  chặt  bếp.  Sư  nghe  [nói  như  vậy]  liền  húp  cháo,  bảo  mở  nồi  ra.  Sư  đã 

xuất gia còn đau buồn như thế, hiếu tử trong thế gian cũng chẳng hơn được! 

Nhưng Sư làm cho mẹ ngộ đạo thì hiếu tử trong cõi đời có ai làm được như 

vậy đâu? Sư  nghĩ đến ân của phụ sư,  mẫu sư212 tính tìm  một cuộc đất thích 

hợp để an táng hòng báo ân sâu dưỡng dục, dạy dỗ. Tìm được một cuộc đất 

ở Ngữ Sơn bèn dời quan tài cha về chôn tại đó. 

Đến năm Thuận Trị 15 (1658), đạo phong thấu đến bề trên, tháng Chạp 

sứ giả cầm chiếu đến triệu Sư về kinh lập tức. Sư lấy cớ sắp dựng tháp chôn 

mẹ để từ tạ, [vua xuống] chiếu rằng: “Đợi khi gặp Sư hỏi đạo xong liền đưa 

Sư về núi chôn mẹ, quyết chẳng giữ lâu”. Tháng Ba năm sau, Sư lên kinh đô 

chầu vua, vua dùng lễ đãi Sư như thầy, phong hiệu là Đại Giác Phổ Tế Năng 

Nhân  Quốc  Sư.  Đến  tháng  Tư,  Sư  từ  tạ  chốn  cung  khuyết  trở  về  Nam,  tìm 

được  miếng đất phía sau chùa Tạng  Hải ở Ngu Sơn bèn dựng tháp cho Đại 

Từ  Lão Nhân, nhân đó lập ra chùa Tạng  Hải, sai đệ tử  là Đức Nham  Thiệu 

làm Trụ Trì. Như vậy, nguồn pháp Tạng Hải do Đại Từ Lão Nhân khởi đầu; 

kẻ làm pháp tự213 phải quan tâm. Đương thời, xây dựng phức tạp hay giản dị 

đều thích nghi. Năm tháng lâu sau, lại thêm chiến tranh, nên bị tan nát, còn 

sót lại một cái tháp, [chứ những thứ khác] đều thành gò hoang hết. 

Nay  vị Trụ Trì đã về  hưu  là Giới Công, thấu  hiểu sâu  xa tấm  lòng  hiếu 

thảo của Quốc Sư, đặc biệt trùng tu, dựng lại đình, bia, xây tường vây quanh, 

cũng dựng lại bia mộ mới, lát con đường đá hơn mười trượng, vun trồng cây 

cối để lấy bóng mát ngõ hầu những ai sau này đến đây đều biết tới tháp viện 



212 Do cha mẹ ngài Ngọc Lâm đức hạnh, nhân từ; nhân cách cao đẹp của ngài Ngọc Lâm 

do cha mẹ uốn nắn hình thành nên họ vừa là cha mẹ vừa là thầy của ngài Ngọc Lâm. Vì 

thế, tổ Ấn Quang mới dùng chữ “phụ sư, mẫu sư”. 

213 Người nối dòng pháp, tức môn nhân đệ tử. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 183 of 340 

của bậc cao ni đắc đạo là Đại Từ  Lão Nhân  mẹ của quốc sư Ngọc Lâm, do 

đó sẽ khởi lòng kính ngưỡng, ai nấy giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

lợi  lạc  cứu  giúp  người  lẫn  vật,  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  tự  hành,  dạy 

người,  để  mong  sanh  được  đứa  con  phước  đức  trí  huệ,  hễ  nghèo  túng  thì 

riêng  bản  thân  kẻ  ấy  tốt  lành,  làm  gương  cho  cả  một  làng,  một  ấp,  hễ  hiển 

đạt thì sẽ làm cho người khác cùng thiện, để lợi lạc, cứu giúp khắp bốn biển 

chín châu! Do vậy, soạn bài ký. 

Hơn nữa, khi Quang mới xuất gia, thấy các vị thiền tăng khắp Nam Bắc 

lên  núi triều bái, tụ tập bàn đến chuyện Ngọc  Lâm Quốc Sư tâm  liền khinh 

thường  họ,  cho  là  những  hạng  tăng  nhân  này  không  những  chẳng  biết  tâm 

tướng  của  Phật,  Bồ  Tát  mà  cũng  chẳng  biết  tâm  tướng  của  thánh  hiền  thế 

gian, chỉ dùng tri kiến của bọn vô lại đầu đường xó chợ bịa đặt đồn đãi để vu 

báng, miệt thị cổ đức, tội cùng cực đến đâu! Về sau, đọc Niên Phổ của Quốc 

Sư  thì  những  gì  bọn  họ  đã  nói  ngay  cả  một  câu  cũng  không  có,  mà  những 

điều chép trong Niên Phổ bọn họ cũng chưa hề nghe thấy  một câu nào! Do 

vậy, biết những lời nói lưu truyền trong cõi tục chẳng đáng tin tưởng! Kính 

mong bậc quân tử hiểu lý đừng coi những lời lẽ đó là chuyện thật, rồi vì đó 

mà  coi  thường  cổ  đức,  khinh  miệt  Phật  pháp  thì  sẽ  tự  gieo  được  thiện  căn 

sâu dầy, được gội pháp trạch lớn lao vậy! 



12.  Bi  ký  về  việc  chùa  Bích  Sơn  núi  Ngũ  Đài  được  thảo  am  Quảng  Tế 

tiếp pháp thành tựu214, vĩnh viễn trở thành thập phương thường trụ  

(năm Dân Quốc 18 - 1929)  





Trộm nghĩ phàm phu đầy dẫy triền phược lấy mê nhiễm làm căn bản để 

thọ  sanh,  bậc  Pháp  Thân  đại  sĩ  dùng  bi  trí  làm  nguồn  ứng  hóa.  Vì  thế,  đức 

Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát  ta  đạo  chứng  Lưỡng  Túc215,  đức  trỗi  Thập  Địa, 

thành  Chánh  Giác  đã  lâu,  an  trụ  Tịch  Quang,  do  Bi  nguyện  rộng  sâu  nên 

chẳng động Chân Tế mà hiện thân trong các cõi nhiều như vi trần. Trong thế 

giới này, ngài thị hiện làm Bồ Tát, dùng sức đại trí phù tá Thích Ca, thị hiện 

ứng hóa tại núi Thanh Lương như trong kinh Hoa Nghiêm đã báo trước. Vì 

thế, khi đại pháp được truyền sang phương Đông, [Ngũ Đài] liền được khai 

sơn, từ đấy trở đi, đời nào cũng có cao nhân hoằng dương pháp hóa, lợi ích 

quần  manh. Từ đời Hán đến nay, tiếp nối  chẳng dứt. Đến khoảng  niên  hiệu 

Thành  Hóa216 đời  Minh,  có  thiền  sư  Cô  Nguyệt  Tịnh  Trừng217 Thiền  lẫn 



214 Chùa Bích Sơn suy vi sắp vỡ nợ, các vị Hằng Tu, Thừa Tham, Quả Định thương xót, 

sát nhập chùa Quảng Tế vào Bích Sơn để đứng ra chấn hưng, trang trải nợ nần. Do các vị 

này không thuộc sơn môn chùa Bích Sơn mà lại đứng ra tiếp nhận nhằm chấn hưng chùa 

Bích Sơn ngõ hầu môn hộ Bích Sơn được tiếp tục tồn tại nên gọi là “tiếp pháp thành tựu”. 

215 Lưỡng Túc: Trí huệ và phước đức đều trọn đủ, tức đã thành quả vị Phật. 

216 Thành Hóa là niên hiệu của Minh Hiến Tông, thời gian kéo dài từ 1465 đến 1487. 

217 Cô Nguyệt Thiền Sư: Hành trạng của vị này không được biết đến nhiều, theo Thích 

Giám Kê Cổ Lược Tục Tập quyển 3 và Ngũ Đài Sơn Danh Tăng quyển 5 thì Cô Nguyệt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 184 of 340 

Tịnh  đều  đạt  đến  tột  bậc,  tiếng  tăm  đạo  hạnh  nhân  đấy  vang  dội.  Vua  đất 

Đại218 là  Thành  Luyện  thờ  Sư  làm  thầy,  dựng  chùa  ở  Hoa  Nghiêm  Cốc  để 

cung phụng, xin được vua xuống chiếu ban biển tên Bích Sơn Phổ Tế Thiền 

Tự, pháp đạo hưng thịnh lớn lao, tông phong rạng rỡ. Đầu đời Thanh, thiền 

sư  Uẩn  Chứng  Như  Bích  trụ  trì  chùa  này,  lâu  dần  được  vua  quan  tôn  kính. 

Đầu thời Khang Hy, đổi tên chùa thành Hộ Quốc. Đến cuối đời Thanh, bậc 

triết nhân đã khuất, chùa khá điêu linh. 

Năm Quang Tự 32 (1906), hai Sư Thừa Tham, Hằng Tu đến núi triều bái 

các Đài219, thấy trên đảnh các Đài chỉ có nhà đá, trọn chẳng có Tăng ở. Phàm 

những người triều bái các Đài khát không có nước uống, đói không có gì để 

ăn,  mệt  không  có  chỗ  nghỉ,  liền  phát  đại  tâm,  dựng  một  am  tranh  nơi  đảnh 

Bắc Đài, đặt tên là Quảng Tế, chuyên làm chỗ nghỉ ngơi, ăn uống cho người 

triều  bái  các  Đài,  tùy  sức  kết  duyên  hòng  lợi  lạc  hết  thảy  Tăng  -  tục  trong 

ngoài nước. Dân Quốc thành lập, Tăng chúng chùa Bích Sơn không thể duy 

trì được, ruộng đất đã cầm cố gần như hết sạch. Thừa Tham, Hằng Tu, Quả 

Định  nhập  tịch  chùa  Bích  Sơn,  xưng  danh  [thảo  am  Quảng  Tế]  là  Đông 

Phòng. Thừa Tham đổi tên là Xương Thừa, Hằng Tu đổi tên là Xương Hằng, 

Quả Định đổi tên là Long Quả, đó gọi là “tiếp pháp thành tựu”. Do vậy, tận 

lực quyên mộ duy trì đạo tràng, kiến thiết thảo am hòng tiếp đãi thập phương 

Tăng  chúng,  dốc  hết  sức  cúng  dường.  Từ  đấy  trở  đi,  mùa  Xuân  mở  niệm 

Phật  thất,  mùa  Hè  giảng  kinh,  Thu  -  Đông  thì  mở  thất  tọa  hương  đả  tịnh220 

để trọn hết bổn phận của chính mình cầu chúc quốc dân. Xây cất thêm thiền 

đường, liêu xá221, tính khôi phục lại quy mô cũ, tiếp nối vĩnh viễn Tổ đăng. 

Năm Dân Quốc thứ bảy (1918), quyên tiền chuộc lại nhà đất thuộc hai viện 

Đông,  Tây.  Năm  Dân  Quốc  thứ  chín  (1920),  chuộc  lại  ruộng  lúa  mạch  ở 



thiền  sư  húy  Tịnh  Trừng,  người  Yên  Đô,  họ  Trương,  cha  mẹ  mất  sớm,  tham  học  với 

Nguyệt Khê lão nhân, đắc ngộ, nghe tiếng pháo trúc hốt nhiên tâm rỗng không. Thoạt đầu 

Sư học kinh giáo, kiêm chuyên tu Niệm Phật tam-muội. Lại đến tham học với ngài Vân 

Cốc, được giao phó y bát. Khi thầy mất, Sư gặp được ngài Thanh Thiện chùa Thọ Ninh ở 

Ngũ Đài bèn theo đến Ngũ Đài nhập chúng, đổi tên là Tịnh Trừng. Tại Ngũ Đài sau khi 

đắc ngộ do tu tập Thiền Quán, Sư vào Tuyết Sơn tại Tứ Xuyên khổ công tu Thiền, đến 

năm Thành Hóa nguyên niên (1465) mới trở về Ngũ Đài và dựng chùa Bích Sơn. Trước 

tác có bộ Thanh Lương Ngữ Lục được lưu truyền trong cõi đời. 

218 Đất  Đại  chính  là  Đại  Quận,  thuộc  lãnh  thổ  nước  Đại  thời  Chiến  Quốc,  nay  thuộc 

huyện  Cao  Dương  tỉnh  Sơn  Tây.  Châu  Thành  Luyện  được  phong  tước  vương  và  được 

ban thái ấp ở đất Đại nên gọi là Đại Vương, vương hiệu đầy đủ của Thành Luyện là Đại 

Huệ Vương. 

219 Ngũ Đài gồm  có năm  ngọn, danh  xưng  mỗi  ngọn đều có chữ Đài  vì đảnh  núi  bằng 

phẳng, rộng rãi như một cái đài. Do đó, người lên tận các ngọn để lễ bái gọi là “triều đài”. 

220 Tức thiền thất, do trong các tùng lâm xưa, mỗi khóa ngồi thiền sẽ chừng khoảng thời 

gian  cháy  hết  một  cây  hương  lớn  (từ  45  phút  đến  một  tiếng  đồng  hồ)  nên  gọi  là  “tọa 

hương đả tịnh”. 

221 Phòng ở của Tăng gọi là liêu. Liêu xá là tên gọi khác của Tăng đường. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 185 of 340 

thôn  chùa  Quang  Minh  thu  tô  được  bốn  mươi  thạch222 để  làm  cái  ăn  cho 

Tăng chúng. 

Trong hai năm Dân Quốc thứ chín và thứ mười, hai vị Thừa Tham, Hằng 

Tu  nối  nhau  viên  tịch.  Môn  nhân  nối  pháp  là  Quả  Định  tuân  theo  di  mạng, 

gắng sức duy trì, được các vị đại hộ pháp, chư sơn trưởng lão ra sức nâng đỡ, 

xây dựng thêm nhà cửa hơn ba mươi gian nữa, in thêm tạng kinh, trồng trọt 

cây  cối,  sửa  chữa  ngòi  nước  từ  thôn  chùa  Quang  Minh  chạy  thẳng  đến  bên 

trong chùa Bích Sơn, lại tu bổ đập đá bên sông để ngừa nước ngập  làm  hại 

hoa màu. Các chùa Nam - Bắc, các vị đại cư sĩ do thấy chùa Bích Sơn đã là 

thập phương thường trụ,  mọi  người đều tán thành  là  hợp  lý, trình công  văn 

lên chánh phủ, ra cáo thị, lập hồ sơ ngõ hầu vĩnh viễn không bị suy sụp, mọi 

người cử Mã Ký Bình, Uông Đại Tiếp làm đại biểu, pháp sư Đế Nhàn và các 

vị  thuộc  hội  Duy  Trì  Phật  Giáo  tại  Thượng  Hải  như  ông  Trình  Tuyết  Lâu 

v.v…  gởi  thư  xin  Diêm  Đốc  Biện223 tỉnh  Sơn  Tây  ủng  hộ.  Do  vậy,  Tổng 

Tham Nghị Trưởng224 là Triệu Tải Văn ủy cho hội trưởng pháp giới tỉnh Sơn 

Tây là hòa thượng Lực Hoằng cùng các hội viên lên núi vào tháng Năm năm 

Dân  Quốc  16  (1927),  mời  chánh  phó  hội  trưởng  của  Tăng  chúng  trong  núi 

này,  khu  trưởng,  hội  trưởng  thương  hội,  những  người  có  danh  vọng  trong 

giới  Tăng  -  tục  thuộc  mười  ngôi  chùa  lớn,  cùng  bàn  định:  Chùa  Bích  Sơn 

mắc  nợ quá  lớn, không có  người  gánh  vác, sẽ do Đông  Phòng  là Thảo  Am 

Quảng  Tế  đứng  ra  trả  thay  món  nợ  hơn  một  vạn  bảy  ngàn  bảy  trăm  đồng. 

Tất cả điện, phòng, ruộng đất của Bích Sơn vĩnh viễn trở thành thập phương 

thường  trụ,  không  chấp  thuận  cho  thâu  nhận  đồ  đệ  để  khỏi  bị  cái  họa  chôn 

vùi Tổ đức, làm nhục Phật môn. 

Vào ngày 29  tháng  Bảy  năm  Dân Quốc 17 (1928), cùng  với đại chúng 

trả  món  nợ  do  sư  Long  Phước  đời  Thanh  đã  thiếu  bên  ngoài  gồm  hơn  một 

vạn bảy ngàn bảy trăm đồng. Những bằng khoán ruộng đất nhà cửa do Long 



222 Thạch là đơn vị đo lường thời cổ, có hai đơn vị:  

1) Nếu là đơn vị đo dung lượng, một Thạch là 100 lít. 

2) Nếu là đơn vị đo trọng lượng thì một Thạch là 71 kg. 

Không rõ ở đây dùng Thạch theo nghĩa nào. Nếu theo như kiểu người Việt thường đong 

lúa bằng giạ thì Thạch sẽ được hiểu theo nghĩa thứ nhất. 

223 Đốc  Biện  là  một  chức  quan  đã  có từ thời  nhà  Thanh.  Khi  Khang  Hy  dẹp  yên  được 

Thiên  Địa  Hội,  thâu  phục  Đài  Loan  đã  đặt  ra  chức  Đài  Loan  Phủ  Đốc  Biện  Khẩn  Đại 

Thần  với  nhiệm  vụ  cai  quản  dân  chúng  Đài  Loan  và  trông  nom  việc  khẩn  hoang  nhằm 

phát  triển  Đài  Loan.  Đến  năm  1895,  khi  nhà  Thanh  suy  yếu,  để  mất  Đài  Loan  vào  tay 

Nhật Bản, chức quan này bị bãi bỏ. Đến thời Dân Quốc, tướng lãnh quân phiệt họ Diêm 

chiếm cứ Sơn Tây, tự xưng là Đốc Biện. Các tướng quân phiệt khác cũng thích xưng là 

Đốc Biện. 

224 Dưới thời Minh và Thanh, Tham Nghị là chức quan giúp việc cho quan Thông Chánh 

Sứ Ty, tức một chức quan giúp việc hành chánh, chuyên giảo duyệt công văn tường trình 

lên nội các. Đến thời Dân Quốc, chức Tổng Tham Nghị Trưởng tương đương với Đổng 

Lý Văn Phòng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 186 of 340 

Phước  đã  đem  cầm  cố  trước  kia  đều  thâu  hồi  để  giữ  vĩnh  viễn.  Hội  Phật 

Giáo tỉnh Sơn Tây đại diện trình lên chánh quyền tỉnh và huyện để lập hồ sơ, 

ra thông cáo, ngõ hầu mọi người đều biết chùa Bích Sơn vĩnh viễn trở thành 

thập phương thường trụ, chỉ chuyên tâm tu hành, tu trì Tịnh nghiệp, sẽ thấy 

trong  hang  Sư  Tử  trọn  chẳng  còn  có  loài  thú  khác,  trong  rừng  Chiên  Đàn, 

vĩnh viễn mất giống Y Lan225, gắng sức kế tục đạo của Cô Nguyệt thiền sư, 

hòng an ủi tấm lòng của Văn Thù đại sĩ thì một phen khổ tâm nâng đỡ, thành 

toàn của hết thảy Tăng  - tục  mới chẳng trở thành  luống  uổng!  Phàm  những 

ai sống tại đây ai nấy đều nên gắng sức lên! 

 

13.  Bi  ký  thuật  duyên  khởi  hạ  viện  Linh  Nham  Sơn  Tự  lập  thêm  hội 

phóng sanh bên ao phóng sanh  

(năm Dân Quốc 25 - 1936)  





Đức  lớn  của  trời  đất  là  Sanh,  gốc  lớn  của  nhân  dân  là  Thiện.  Sanh  thì 

thực vật, động vật đều sanh thành, Thiện thì yêu người thương vật đều cùng 

thực  hành.  Càn  là  đại  phụ,  Khôn  là  đại  mẫu,  dân  là  người  ruột  thịt  của  ta, 

loài  vật  giống  như ta. Nếu chẳng khiến cho dân  lẫn  loài  vật  được sống  yên 

vui,  làm  sao  hợp  lòng  trời?  Muốn  cho  quyến  thuộc  cõi  trời  thường  rủ  lòng 

thương xót, hãy nên gấp rút chú trọng nơi lòng nhân ái. Được như thế, mưa 

gió  sẽ  đúng  thời,  thóc  lúa  trúng  mùa,  nhân  dân  yên  vui,  thiên  hạ  thái  bình. 

Dù  chỉ  luận  về  phương  diện  cá  nhân  thì  cũng  được  nghiệp  tiêu,  trí  rạng, 

chướng tận, phước tăng, sống dự vào bậc thánh hiền, mất sẽ lên cõi Cực Lạc. 



Khu  vườn  ao  phóng  sanh  tại  cầu  Hổ  Gầm  ở  Tô  Châu  vốn  do  hội  Cứu 

Giúp  Loài Vật phân  hội Tô Châu sáng  lập. Năm Dân Quốc 24 (1935), tặng 

cho Linh Nham Sơn Tự làm Hạ Viện. Giám viện là thầy Diệu Chân do được 

tặng  hậu  hĩ  như  vậy  càng  ra  sức  tiến  hành  chuyện  phóng  sanh  để  mong 

người  có  lòng  nhân  nơi  ấy  và  những  kẻ  thấy  nghe  đều  hiểu  được  ý  nghĩa 

phóng sanh, do vậy sẽ kiêng giết bảo vệ sanh vật, ngõ hầu chim - thú - cá - 

rùa đều sống yên vui, sao cho câu nói  “dân là người ruột thịt, loài vật giống 

 như ta”  chẳng trở thành chuyện nói xuông, mà phong thái yêu người thương 

vật cũng ngày càng được phát triển! 

Do vậy, cùng  với  những  vị thuộc  hội Cứu Giúp  Loài Vật trước kia như 

các ông Dương Đạt Toàn, Viên  Hiếu Cốc, Tào Tung  Kiều  v.v…  và vị phát 

khởi lần này là hòa thượng Chân Đạt, cư sĩ Huệ Thường, các vị Tăng - tục tổ 

chức  một  hội  phóng  sanh.  Phàm  những  người  gia  nhập  hội  đều  nên  kiêng 

giết, ăn chay, lấy thân làm gương thì những người ưa điều lành ai mà chẳng 

giống như ta, nhìn nhau bắt chước làm lành, hiệu quả rất lớn! Nếu chẳng thể 



225 Y Lan (Eranda) có nghĩa là cây cực thối, là một loại thực vật thuộc họ Bế Ma (Thầu 

Dầu),  mùi  thối  nồng  gắt,  hạt  có  dầu, thường  được  ép  và  tinh  chế  thành  dầu  Thầu  Dầu. 

Kinh điển thường ví phiền não với Y Lan, còn Bồ Đề thì ví với Chiên Đàn. Y Lan cũng 

dùng để ví với những kẻ đầy dẫy tập khí xấu ác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 187 of 340 

đoạn  ngay  được  thì  cũng  nên  giảm  dần  dần,  giảm  đến  cùng  cực  thì  sát 

nghiệp  vĩnh  viễn  chấm  dứt.  Nếu  một  người  suốt  đời  chẳng  giết  thì  những 

sanh mạng được sống sót đã chẳng thể tính được, huống chi là từ một người 

cho tới mười, một trăm, một ngàn, một vạn người, sẽ trở thành không phóng 

sanh mà thường hành phóng sanh rộng khắp vậy! Gần đây sát kiếp ngập tràn, 

hễ  giặc  cướp  kéo  đến,  dân  chúng  đều  gặp  cảnh  lầm  than,  đôi  bên  chẳng  hề 

biết nhau, vừa thấy nhau liền giết phăng, hoặc đánh đập, tra khảo, nung đốt 

để lòi ra tiền của. Luận theo cuộc sống hiện thời, quả thật là mắc họa ngang 

xương!  Nhưng  hễ  có  quả  ắt  phải  có  nhân,  có  nhân  ắt  phải  chuốc  lấy  quả! 

Thử  nghĩ  xem, người đời  vì bụng  miệng  mà  giết hại sanh  mạng đủ  mọi nỗi 

thảm  khốc,  ai  có  thể  chịu  đựng  được?  Nhưng  do  quen  thói,  chẳng  những 

không  sanh  lòng  thương  xót,  lại  ngược  ngạo  nẩy  lòng  vui  sướng,  đến  nỗi 

tuần hoàn báo đền, trở thành kiếp vận lớn lao này! Chư Phật, Bồ Tát vì cứu 

sát kiếp mà hiện thân trong dị loại, cũng bị con người giết. Đã giết rồi, thấy 

các tướng lạ mới biết là do Phật hiện, nhân đấy ai nấy đều kiêng giết. Trong 

năm  Dân  Quốc  20  (1931),  Quang  từng  vì  ông  Lưu  Công  Lỗ  ở  Quý  Trì 

(thuộc  tỉnh  An  Huy)  viết  bài  tán  làm  lời  bạt  cho  bài  ký  [về  chuyện]  tượng 

Phật hiện trên răng hàm lợn như sau:  



 Hết  thảy  chúng  sanh,  đều  có  Phật  tánh.  Do  mê  trái  nên  đánh  mất  lẽ 

 chánh, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, ăn thịt kẻ khác để bồi bổ 

 cái thân mình. Sát nghiệp đã kết, trải nhiều kiếp giết lẫn nhau. Đức Như Lai 

 thương xót, bèn làm thuyền từ, khơi mở giáo huấn lớn lao về lòng Từ. Người 

 ta vẫn không tin nên Phật bèn đặc biệt hiện hình dáng để mong chúng sanh 

 tùy thuận [lời Phật dạy]. Vỏ nghêu sò, hông bò, móng dê, răng lợn, yếm rùa, 

 đều có hình  Phật ngự [trong ấy]. Có người họ Chức vào đời Tống giết lợn 

 quăng đầu, chó giữ bốn ngày chẳng dám táp. Đuổi chó chẻ xương, trên răng 

 hàm lợn hiện hình Phật. Mắt  biếc, búi tóc xoắn ốc, nghiễm nhiên là bậc Đại 

 Giác. Trước khi chưa giết, [mọi người] đều nói là “súc sanh”, đã giết xong 

 mới biết là  Phật. Do vậy, biết sát sanh chẳng khác gì giết  Phật, dẫu chẳng 

 phải do Phật hiện cũng là vị lai Phật. Giết để ăn thịt, tội quá non biển! Hãy 

 gấp  đau  đáu  ngăn  dè,  hòng  được  giải  thoát!  Anh  em  họ  Triều  làm  văn  tán 

 dương, nghĩa lý uyên thâm, văn từ sáng đẹp, ông Thiên Trì biên chép, các vị 

 đề tựa, viết lời bạt, để làm bài cảnh sách vĩnh viễn nhằm khơi gợi hậu giác. 

 Đã  hiểu  nghĩa  này,  ai  dám  giết  chóc?  Tranh  thành,  giành  đất  sẽ  chấm  dứt 

 ngay. Ông Lưu ở Quý Trì, dốc lòng tin tưởng  Phật pháp, bảo tồn sách của 

 ông  Từ,  lời  đề  tựa,  lời  bạt  đều  phù  hợp,  sai  con  là  Công  Lỗ  đem  đưa  cho 

 xem, kính viết mấy lời tỏ bày chí hướng của tôi. Nguyện kẻ thấy nghe sẽ ăn 

 chay kiêng giết, chắc chắn trong đời này sẽ về Cực Lạc” 

Lời  bạt  này  tuy  văn  từ  thô  thiển,  nhưng  cũng  có  thể  [làm  cho]  người 

xem sanh lòng cảm động. Kính sao lục nguyên văn để mong dứt diệt si tâm 

của  kẻ  ham  giết  ăn  thịt,  phát  khởi  thiện  niệm  kiêng  giết  ăn  chay.  Phật,  Bồ 

Tát  hiện  thân  trong  dị  loại  để  dứt  sát  kiếp  cho  cõi  đời,  thấy  trong  khắp  các 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 188 of 340 

sách vở. Đọc phần Hiện Tướng Trong Loài Vật của sách Quán Âm Bổn Tích 

Tụng  sẽ  biết  được  đại  khái.  Do  đức  Phật  thấy  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là 

Phật  nên  chẳng  nỡ  tàn  sát  lẫn  nhau,  [kẻo  bị]  vĩnh  viễn  chìm  đắm  trong  ác 

đạo.  Đây  chính  là  những  thứ  biến  hiện  khiến  cho  con  người  thấy  nghe  mà 

kinh sợ, chẳng thể không suy nghĩ cặn kẽ sâu xa ư? 



14.  Bi  ký  về  việc  Linh  Nham  Sơn  Tự  xây  dựng  tháp  Phổ  Đồng  cho  tứ 

chúng  

(năm Dân Quốc 27 - 1938)  





Con  người  sống  trong  thế  gian  thật  giống  như  huyễn  hóa,  dẫu  thọ  trăm 

tuổi  cũng  chỉ  là  một  khoảng  khảy  ngón  tay.  Lúc  sanh  ra  cũng  tùy  theo  túc 

nhân  (nhân  trong  đời  trước)  mà  đến,  lúc  chết  cũng  tùy  theo  hiện  nhân  (cái 

nhân trong đời này)  mà đi. Dẫu sẵn đủ Phật tánh thường trụ bất biến, tịch - 

chiếu  viên  dung,  nhưng  do  mê  chưa  ngộ  nên  ngược  ngạo  nương  vào  sức 

công  đức  của  Phật  tánh  ấy  để  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp  luân  hồi  sáu  nẻo,  há 

chẳng đáng buồn quá đỗi  ư? Đức Như  Lai thương  xót  nên khi  họ còn sống 

bèn dạy tu tịnh hạnh để mong bỏ mê về với ngộ, lìa vọng theo về chân ngõ 

hầu  khôi  phục  Phật  tánh  sẵn  có,  sau  khi  chết  bèn  hỏa  thiêu  thân  xác  nhằm 

chỉ rõ sáu Trần không có Thể, năm Uẩn đều là không, đích thân chứng được 

diệu tâm thường trụ. Ở Tây Vực có bốn cách an táng:  

1) Một là thả trôi trong nước, tức là bỏ trong các sông rạch cho cá, rùa ăn. 

2) Hai là hỏa thiêu, dùng lửa đốt xác ngõ hầu phá được Ngã Chấp. 

3)  Ba  là  chôn  xuống  đất,  tức  vùi  kín  trong  huyệt  để  [thân  xác]  khỏi  bị 

phơi  bày.  Nước  ta  thường  chú  trọng  chôn  xuống  đất;  nhưng  biển  dâu  biến 

đổi, đường đất nhiều lượt thay đổi, đào mộ lộ xương, thảm thương tột cùng! 

4)  Bốn  là  thi  lâm  (rừng  thây),  tức  bỏ  xác  trong  rừng  cho  chim  thú  ăn. 

Nay tại Ngoại Mông Cổ226, bỏ xác trong đồng hoang để nuôi chim, thú. 



226 Gọi  là  Ngoại  Mông  Cổ  nhằm  để  phân  biệt  với  Nội  Mông  Cổ.  Khi  người  Mông  Cổ 

chiếm Trung Hoa lập ra nhà Nguyên, Hốt Tất Liệt sát nhập đất đai Mông Cổ vào lãnh thổ 

Trung Hoa. Khi Châu Nguyên Chương (Minh Thái Tổ) lật đổ nhà Nguyên, người Mông 

Cổ  bị  đuổi  ra  ngoài  cửa  ải,  nhưng  các  vương  hầu,  tộc  trưởng  Mông  Cổ  gây  chiến  liên 

miên  với  nhau nên càng  ngày càng suy  yếu, phải dựa dẫm vào thế  lực của  một sắc dân 

ngày càng quật cường  là  dân  Mãn Châu. Do ngày càng cường thịnh, dân Mãn Châu  đã 

lần  lượt  biến  các  bộ  tộc  Mông  Cổ  thành  chư  hầu  của  họ.  Khi  Mãn  Châu  chiếm  được 

Trung  Hoa  lập  ra  đế  quốc  Đại  Thanh,  toàn  bộ  đất  đai  Mông  Cổ  một  lần  nữa  lại  bị  sát 

nhập vào lãnh thổ Trung Hoa. Ngoại Mông Cổ là vùng nằm gọn trong địa bàn nước Cộng 

Hòa Mông Cổ ngày nay (đa số là dân Mông Cổ sắc tộc Khalkha), còn Nội Mông Cổ bao 

gồm phần đất sát với Vạn Lý Trường Thành, có rất đông người Mông Cổ sinh sống, chủ 

yếu  là  các  sắc  tộc  Hung  Nô,  Ô  Hoàn,  Tiên  Ty,  Đột  Quyết  và  Đông  Hồ (hai  tộc  này  là 

người Mông Cổ). Khi Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa thành lập, Nội Mông Cổ trở thành 

một đặc khu tự trị với thủ phủ là Hohot. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 189 of 340 

Từ  khi  Phật  pháp  truyền  sang  phương  Đông,  Tăng  chúng  đều  [an  táng 

theo cách] hỏa thiêu. Những bậc cao nhân thông đạt, sùng tín Phật pháp đời 

Đường đời  Tống cũng thường dùng cách  này  vì Phật pháp trọng thần thức, 

chỉ sợ đắm chấp thân xác, chẳng thể giải thoát được! Thiêu đi thì sẽ biết đấy 

chẳng phải là ta, không còn đắm chấp nữa. Lại vì [người đã khuất] tụng kinh 

niệm Phật,  mong  họ chứng được Pháp Thân. Nho  giáo  trọng  hình tích, còn 

thần  thức  thăng  hay  giáng  trọn  chẳng  để  ý  tới,  nên  làm  quan  quách227 cho 

bền  chắc  để  mong  xác  thân  thường  còn,  chẳng  bị  biến  hoại.  Hiện  nay,  cả 

nước  mở  mang đường tàu hỏa, đường xe hơi, đào lên  những  hài cốt vô chủ 

nhiều  không  thể  kể  xiết,  thảm  thương  chẳng  nỡ  nhìn!  Những  bậc  cao  nhân 

hiểu biết đều  muốn sửa đổi cách an táng. Chùa Thiên Ninh ở Thường Châu 

có  tháp  Tứ  Chúng  Phổ  Đồng:  Đào  một  cái  huyệt  lớn,  trong  chia  thành  bốn 

ngăn,  phía  trên  xây  tháp  bốn  mặt,  mỗi  mặt  đều  trổ  cửa.  Phàm  tỳ-kheo,  tỳ-

kheo-ni,  ưu-bà-tắc,  hay  ưu-bà-di  đều  đem  các  túi  đựng  cốt  đặt  vào  trong 

những lỗ huyệt. 

Mùa Xuân năm ngoái, chùa Linh Nham dựng tháp này, phỏng theo cách 

ấy nhưng sửa đổi thành hai loại Phổ Thông và Đặc Biệt. Phổ Thông là phía 

dưới  đào  bốn  cái  huyệt,  phía  trên  dựng  bốn  cái  tháp,  xương  của  chúng  nào 

thì đặt túi đựng cốt vào trong lỗ huyệt thuộc tháp của chúng đó. [Tháp] Đặc 

Biệt  là phía trên dựng khám thờ Phật để thờ  Tây Phương  Tam Thánh,  phía 

sau làm một cái khám nhỏ đề thờ bài vị của người nhập tháp. Phía dưới dùng 

xi-măng (cement) xây thành tầng  ngầm, chia ra hai  gian Đông  và Tây. Mỗi 

gian  chia  thành  bốn  khu,  mỗi  khu  nhìn  ra  hai  hướng,  mỗi  hướng  gồm  sáu 

nhóm, mỗi nhóm là bao nhiêu đó ô đựng cốt, tổng cộng là một ngàn ba trăm 

chín  mươi chín ô. Gian phòng thờ được chia thành bốn bộ phận:  một  là tỳ-

kheo,  hai  là  tỳ-kheo-ni,  ba  là  ưu-bà-tắc,  bốn  là  ưu-bà-di.  Hỏa  thiêu  xong, 

đựng tro trong hũ sứ, đem từ khám thờ Phật xuống đặt trong tầng ngầm. Nếu 

đã nạp lệ phí, ghi danh sẵn, ước định sẽ đặt vào nhóm nào, ô nào thì bất luận 

nhập tháp lúc nào vẫn xếp theo đúng ước định. Nếu không, người nhập tháp 

trước sẽ được xếp đằng trước, người nhập sau xếp đằng sau. Phía trên [tầng 

ngầm] xây năm gian nhà lớn, ba gian chính giữa là khám thờ Phật, phía dưới 

là  tháp  đặc  biệt.  Bốn  tháp  ở  phía  Đông  và  phía  Tây  sau  khám  thờ  chính  là 

tháp  Phổ  Thông.  Hai  gian  hai  bên  dùng  làm  chỗ  ở  cho  vị  trông  coi  nhang 

đèn,  nước  nôi  và  những  vị  già  cả  không  thể  ở  chung  với  chúng  được. 

Chuyên nhất niệm Phật suốt năm để người mất thường được nghe Phật hiệu, 

phẩm  sen  tăng  cao,  người  còn  sống  đau  đáu  nghĩ  tới  vô  thường,  gấp  cầu 

vãng sanh. Âm - dương đều được lợi, cùng gội ân sâu khế lý khế cơ. Kẻ thấy 

nghe  phát  tâm  cùng  tu  diệu  đạo   “tâm  làm,  tâm  là” ,  ngõ  hầu  phàm  phu  sát 

đất cậy vào Phật lực siêu phàm nhập thánh. Đã dự vào hải hội sẽ đoạn Hoặc 



227 Quách: Giới quyền quý thời cổ khi mai táng, ngoài quan tài còn thêm một lớp bọc nữa 

gọi là Quách. Sách Châu Lễ, thiên Địa Quan ghi:  “Bất quyền giả vô quách”  (kẻ không có 

quyền thế thì quan tài không có quách). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 190 of 340 

chứng Chân ngay trong đời này, thật là nhân duyên tối thắng để liễu sanh tử, 

mà cũng là chỗ quy túc tốt lành nhất sau khi hết tuổi thọ! Tụng rằng:  

 Tịnh Độ đại pháp môn, 

 Mười phương Phật cùng khen, 

 Mất - còn siêng tu trì, 

 Chóng được lên bờ giác. 



15. Bài ký về chuyện cư sĩ Châu Tử San sanh Tây  







Cư sĩ húy Dục Anh, hiệu Tử San, là cháu đích tôn của vị đại thương gia 

đất Cát An tỉnh Giang  Tây tức tiên sinh Châu  Phù Cửu. Mất cha  mẹ từ  bé, 

do  bà  nội  là  Đàm  Thái  Phu  Nhân  chăm  bẵm  thành  người,  bẩm  tánh  thông 

minh, sáng suốt, hiếu học, ưa tìm tòi, nhân từ, hòa nhã, lòng dạ rỗng rang tựa 

hang  trống,  sanh  trưởng  trong  nhà  phú  quý  nhưng  chẳng  có  mảy  may  thói 

quen  kiêu  căng,  xa  hoa.  Ra  làm  quan,  hoàn  toàn  chú  trọng  trung  thực,  giữ 

lòng từ ái. Từ bạn đồng  liêu, thân  hữu cho đến tôi tớ,  nếu ai trái  ý chưa  hề 

hiện  vẻ  giận  dữ,  thốt  lời  thô  tháo!  Luôn  luôn  tươi  tỉnh,  hòa  nhã,  chuyện 

nghịch xảy đến bèn thuận chịu. Đến khi cáo quan về ở ẩn, đóng cửa ngầm tu 

dưỡng,  ngẫu  nhiên  đọc  nội  điển  (kinh  Phật)  liền  biết  Phật  pháp  là  căn  bản 

của  hết  thảy  các  pháp  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian,  tạo  phước  lợi  cho  xã  hội, 

phổ độ chúng sanh đều toàn nhờ vào Phật pháp cả! Vì thế, liền quy y với lão 

pháp sư Đế Nhàn chùa Quán Tông, được đặt pháp danh là Trí Tạng. Từ đấy, 

ăn  chay  trường,  niệm  Phật,  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  vật,  đối  xử  người  khác 

bằng lòng khoan dung, trung hậu, tự sống đạm bạc, bạn bè thường vay mượn 

nhưng chẳng nề hà, hết thảy chuyện lành đều khảng khái giúp cho thành tựu. 

Nêu gương giúp kẻ đói rét là chuyện thường làm, thực hiện những điều lành 

thế gian đều dùng tâm Bồ Đề để hồi hướng hòng tạo duyên tăng thượng thù 

thắng  nhất  hòng  vãng  sanh  Tây  Phương.  Lại  thấy  lòng  người  hiểm  ác,  thời 

sự  mỗi  ngày  một sai trái  nên càng dốc sức làm  lành,  lòng ưa - chán228 càng 

sâu. 

Năm Dân Quốc 21 (1932), tức năm Nhâm Thân, nhằm độ tuổi tri mạng 

(50), ngày mồng Tám tháng Tư gặp đúng hôm thánh đản đức Thích Ca Văn 

Phật229,  vào  lúc  bảy  giờ  sáng,  ông  thị  hiện  chút  bệnh  nhẹ,  cảm  thấy  hông 



228 Ưa cõi Cực Lạc, chán cõi Sa Bà. 

229 Thích Ca Văn hay gọi đủ là Thích Ca Văn Ni là cách phiên âm khác của chữ Thích Ca 

Mâu Ni (đa phần các bản kinh dịch trước thời pháp sư Cưu Ma La Thập dùng cách phiên 

âm này). Chẳng hạn như trong Thất Phật Phụ Mẫu Tánh Tự Kinh (mất tên người dịch), 

có ghi:  “Kim ngã tác Thích Ca Văn Ni Phật, tánh Cù Đàm”  (nay ta là Thích Ca Văn Ni 

Phật, họ Cù Đàm). Phẩm Nhập Lục Đạo Chúng Sanh của Bồ Tát Tùng Đâu Thuật Giáng 

Thần Mẫu Thai Thuyết Phổ Tế Kinh (Bồ Tát từ trời Đâu Suất giáng thần vào thai mẹ nói 

kinh cứu tế rộng khắp) do ngài Trúc Pháp Niệm dịch có câu:  “Thích Ca Văn Ni Như Lai 

 Ứng Cúng Chánh Biến Tri Minh Hạnh Túc Thiện Thệ Thế Gian Giải Vô Thượng Sĩ Điều 

 Ngự Trượng Phu Thiên Nhân Sư Phật Thế Tôn nay đang ở trong thai mẹ  rộng nói  pháp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 191 of 340 

lưng  đau  nhức,  bảo  người  xoa  nắn  nhè  nhẹ  cho  dễ  chịu.  Tự  mình  ngồi  xếp 

bằng ngay ngắn hướng về Tây, chuyên tâm xưng niệm A Di Đà Phật. Thanh 

âm rõ ràng, rồi cúi đầu qua đời. Người nắn lưng thấy [cư sĩ] im lặng hồi lâu 

chẳng ừ hử gì liền thăm dò hơi thở nơi mũi mới biết cư sĩ đã bỏ báo thân này 

vãng  sanh  Tây  Phương  rồi!  Lúc  ấy  mùi  hương  lạ  ngập  nhà,  năm  ngày  sau 

mới tan. Tướng lành như vậy có thể nói là chánh niệm phân minh, xả báo an 

tường  như  nhập  Thiền  Định,  tức  là  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây 

Phương chẳng còn  mảy  may  nghi  ngờ, bàn tán chi nữa!  Ôi! Đang trong lúc 

kiếp  trược  khổ  chẳng  kham  nổi  này,  cư  sĩ  đến  lúc  lâm  chung  mới  thị  hiện 

chút  bệnh,  chỉ  trong  khoảnh  khắc  liền  ngồi  mà  mất,  đã  nêu  tấm  gương  lớn 

cho  những  kẻ  chịu  đựng  khổ  sở  chẳng  kham  nổi!  Cư  sĩ  Ngô  Nam  Phố  gởi 

chuyện này cho Quang, nhân vậy bèn ghi lại những nét chánh yếu. 



16. Bi ký về ao phóng sanh của Liên Hoa Am tại Thường Thục  

(năm Dân Quốc 23 - 1934)  





Càn  là  đại  phụ,  Khôn  là  đại  mẫu,  dân  là  ruột  thịt  của  ta,  loài  vật  giống 

như ta, đấy chính là chí hướng chủ yếu “coi dân và loài vật giống như nhau” 

của nhà Nho, nghiêm cấm gây đọa thai, phá trứng, ắt sẽ khiến cho chim - thú 

-  cá  -  rùa  đều  được  sống  yên  vui.  Đấy  chính  là  lối  cai  trị  bằng  đức  hòng 

thắng tàn bạo, trừ khử giết chóc của bậc thánh vương. Đó là vì đức lớn của 

trời  đất  là  Sanh,  nỗi  khổ  lớn  của  người  lẫn  vật  là  Giết.  Thắng  tàn  bạo,  trừ 

giết chóc phải từ chuyện nhỏ mà thành lớn, thương người yêu vật phải từ dễ 

đến khó. Nếu chẳng hàm dưỡng lòng nhân từ, khoan thứ từ cái gốc ắt sẽ đến 

nỗi bỏ nhỏ lấy lớn, bỏ dễ lấy khó, hằng ngày tàn sát mà cứ lầm lạc muốn yêu 

người  thương  vật,  ắt  chỉ  thành  chuyện  nói  xuông,  quyết  khó  thể  thực  hiện 

được  chuyện  ấy!  Vì  sao  nói  thế?  Trẻ  nhỏ,  kẻ  bình  thường  đều  có  thể  thực 

hiện chuyện yêu thương loài vật thì do làm lâu ngày bụng dạ sẽ đầy ắp nhân 

từ, mai sau có địa vị, nắm quyền cai trị, sẽ che chở dân đen lớn lao; dẫu ẩn 

cư trong  một làng cũng có thể dùng thân làm  gương để thay đổi phong tục. 

Như vậy thì cái đạo thương dân phải vun bồi từ lòng yêu vật mới có thể viên 

mãn  trọn  khắp  không  điều  tệ!  Chẳng  xuất  phát  từ  lòng  yêu  thương  loài  vật 

thì trong đời này tợ hồ cũng chẳng có chi đáng áy náy, nhưng trong tương lai 

ắt phải lo nghĩ lớn lao, bởi đã gieo cái nhân tàn sát loài vật sẽ khó thể tránh 

cái quả tuần hoàn báo đền. Nguyện những ai có lòng thương người hãy suy 

nghĩ  cặn  kẽ!  Chuyện  phóng  sanh  vốn  nhằm  để  khơi  gợi  thiện  tâm  nơi  con 

người hiện tại và tương lai, ngõ hầu họ sẽ kiêng giết, ăn chay, làm cho khắp 

các loài hàm thức được sống yên vui, đều trọn hết tuổi thọ. Gần là dứt được 

cái nhân giết chóc, xa là diệt được sát quả; nhỏ là trọn tấm lòng thuần nhân 



 tạng  vô  thượng  thâm  yếu”.  Phật  Thuyết  Di  Lặc  Hạ  Sanh  Kinh  (do  ngài  Trúc  Pháp  Hộ 

dịch  vào đời Tây Tấn) khi  nhắc đến danh  hiệu đức Phật Thích Ca đều  viết là Thích Ca 

Văn v.v…  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 192 of 340 

của  ta,  lớn  là  dứt  sát  kiếp  cho  cả  thế  giới.  Đừng  bảo  đấy  chẳng  phải  là 

chuyện cấp bách, rồi coi thường bỏ qua! 

Liên  Hoa  Am  bốn  mặt  đều  là  nước,  chính  giữa  nổi  lên  một  bãi  bồi,  cất 

am trên ấy, thờ Tây Phương Tam  Thánh, chuyên thỉnh  vị Tăng có  giới đức 

làm Trụ Trì. Cảnh sắc thanh u, chẳng bén hồng trần, tu trì nghiêm  mật, giới 

đức  lan  xa,  dùng  cừ  chặn  khúc  sông  trước  mặt  am  làm  ao  phóng  sanh.  Từ 

đời Minh đến nay, thời gian đã lâu xa. Hiện tại có những vị thân sĩ trong ấp 

như Cù  Lương  Sĩ, Bàng Đức Siêu  v.v… hết sức  muốn chỉnh đốn,  và  muốn 

làm  sáng  tỏ  ý  nghĩa  trọng  yếu  và  lợi  ích  của  việc  phóng  sanh,  cậy  tôi  soạn 

bài  văn  để  thưa  cùng  bậc  sáng  suốt  trong  mai  sau.  Trộm  nghĩ:  Phóng  sanh 

vốn  nhằm  để đề xướng kiêng  giết ăn chay. Nếu con người ăn chay trọn đời 

sẽ  trở  thành  không  phóng  mà  hóa  ra  là  phóng  sanh  lớn  lao  vậy!  Nay  sao 

chép  lại  bài  thơ  răn  đừng  ăn  thịt  của  cư  sĩ  Hoàng  Sơn  Cốc  để  mong  mọi 

người lúc ăn thịt hãy suy nghĩ lại, ắt sẽ chẳng nỡ lòng ăn mà lòng chẳng dám 

ăn cũng bừng bừng dấy lên! Thơ rằng:  

 Ngã nhục, chúng sanh nhục, 

  

 Danh thù, thể bất thù, 

  

 Bổn thị nhất chủng tánh, 

  

 Chỉ vi biệt hình khu, 

  

 Khổ não tùng tha thụ, 

  

 Phì cam vi ngã nhu, 

  

 Mạc giao Diêm Quân đoán, 

  

 Tự sủy ứng hà như? 



(Thịt ta, thịt chúng sanh, 



Danh khác, thể vốn đồng, 



Vốn cùng một chủng tánh, 



Chỉ hình hài khác nhau! 



Khổ não chúng hứng chịu, 



Béo ngon ta hưởng riêng, 



Chớ đợi Diêm La xử  

Tự suy sẽ biết mà!)  

Bài  thơ  này  ý  vị  làm  sao!  Trung  hậu,  khoan  thứ  sẽ  cách  đạo  chẳng  xa, 

điều  gì chẳng  mong  người khác  làm cho chính  mình thì chớ  gây cho người 

khác,  đấy  chính  là  đại  kinh  đại  pháp  thành  thủy  thành  chung  để  yêu  người 

thương vật vậy. Do vậy, chẳng cần phải nói cặn kẽ về những nghĩa lý sâu xa 

nhân quả ba đời, luân hồi sáu nẻo. Nguyện những ai thấy nghe đều suy nghĩ 

sâu xa. 



17. Bi ký thuật công đức trùng tu Di Lặc Lâu Các của Linh Nham Sơn 

Tự  

(năm Dân Quốc 29 - 1940, cuối Hè năm Canh Thìn)  



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 193 of 340 



Di Lặc là đấng giáo chủ của thế giới Sa Bà sẽ giáng sanh trong tương lai, 

Lâu  Các  là  phòng  ốc  nơi  đức  Di  Lặc  ở  khi  Thiện  Tài  đi  về  phương  Nam 

tham  học.  Nhà  nhiều  tầng  là  Lâu,  lầu  cao  là  Các.  Lâu  các  này  thắng  diệu 

khôn sánh, phàm phu, Nhị Thừa, Quyền Vị Bồ Tát đều chẳng thể thấy được! 

Đấy chính là báo cảnh do công đức thắng diệu thượng cầu hạ hóa của đức Di 

Lặc từ vô lượng kiếp đến  nay cảm thành. Thiện Tài đã tham  học với  hai  vị 

thiện tri thức là Đức Sanh và Hữu Đức230 xong, họ lại dạy Thiện Tài đi qua 

Tỳ  Lô  Giá  Na  Trang  Nghiêm  Tạng  Đại  Lâu  Các  trong  vườn  Đại  Trang 

Nghiêm ở nước Hải Ngạn tại phương Nam thỉnh giáo Di Lặc Bồ Tát:  “Vị Bồ 

 Tát ấy ắt sẽ có thể vì ngươi nói  diệu pháp khế lý khế cơ rốt ráo, khiến cho 

 ngươi được đại lợi ích”.  Do vậy, Thiện Tài cực lực đối trị tập khí phiền não, 

cực lực tu trì đạo Giới - Định - Huệ, đến trước Tỳ Lô Giá Na Đại Lâu Các ở 

nước  Hải  Ngạn,  năm  vóc  mọp  sát  đất,  nguyện  thấy  đức  Di  Lặc,  nói  kệ  tán 

thán, bèn thấy Di Lặc Bồ Tát từ chỗ khác đi tới. 

Thiện Tài đảnh lễ, Di Lặc đối trước đại chúng cùng đi với Ngài, tán thán 

Thiện  Tài  là  chân  Phật  tử,  là  chân  pháp  khí.  Lại  vì  Thiện  Tài  nói  đủ  mọi 

công  đức  của  tâm  Bồ  Đề  hòng  bồi  đắp  nền  tảng  thành  Phật,  dạy  vào  trong 

Đại Lâu Các quan sát trọn khắp sẽ biết rõ cách học Bồ Tát hạnh. Học xong 

sẽ thành tựu vô lượng công đức. Thiện Tài bạch rằng: “Kính xin Đại Thánh 

mở cửa lâu các cho con được vào!” Ngài Di Lặc khảy ngón tay ra tiếng, cửa 

liền mở ra, bảo Thiện Tài vào. Vào xong cửa đóng lại. Thấy lâu các ấy rộng 

rãi  vô  lượng  giống  như  hư  không.  Mặt  đất  và  cung  điện,  hết  thảy  vật  cúng 

đều dùng vô lượng các thứ báu để hợp thành. Lại thấy trong ấy có vô lượng 

trăm  ngàn các thứ  lâu các nhiệm  mầu,  mỗi  mỗi rộng  lớn nghiêm trang, đẹp 

đẽ, đều bằng với hư không, chẳng ngăn ngại nhau, cũng chẳng tạp loạn. Nơi 

mỗi một chỗ thấy hết thảy chỗ, trong hết thảy chỗ đều thấy như thế. Khi đó, 

Thiện Tài rạp mình lễ kính, vừa mới mọp đầu đã tự thấy thân mình trọn khắp 

trong hết thảy các lâu các, lễ khắp hết thảy Phật - Pháp - Tăng, thấy đủ các 

thứ  cảnh  giới  tự  tại  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  như  là:  Hoặc  thấy  đức  Di  Lặc  vừa 

mới phát tâm Bồ Đề hành đạo Bồ Tát, thân cận vị thiện tri thức nào, chứng 

tam-muội nào cho đến đích thân chứng được Pháp Thân, trong mười phương 

pháp  giới,  trải  qua  số  kiếp  nhiều  như  số  vi  trần  trong  cõi  Phật  hiện  những 

thân  tam  thừa  lục  đạo  để  giáo  hóa,  mỗi  mỗi  đều  thấy  trọn  vẹn  và  hết  thảy 

chư Phật trong mười phương thế giới từ lúc mới phát tâm cho đến khi thành 

Phật  độ  sanh  và  nhập  Niết  Bàn,  pháp  tồn  tại  lâu  -  mau,  cũng  đều  thấy  trọn 

vẹn. Thiện Tài ở trong lâu các thượng cầu hạ hóa, trải số kiếp nhiều như số 



230 Đức Sanh đồng tử (Śrī-Sambhava) là vị thứ năm mươi mốt trong số năm mươi ba vị 

thiện tri thức được Thiện Tài đến tham học. Vị này cùng với Hữu Đức đồng nữ cùng ở tại 

thành Diệu Ý Hoa Môn, đều đã chứng môn giải thoát của Bồ Tát, do tịnh trí quán sát thấy 

các  thế  gian  đều  là  huyễn  trụ,  đều  do  nhân  duyên  sanh  cho  đến  các  việc  biến  hóa  điều 

phục của hết thảy các vị Bồ Tát đều là huyễn trụ, đều do nguyện và trí hợp lại mà thành 

vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 194 of 340 

vi  trần  trong  cõi  Phật  siêng  năng,  chuyên  ròng  tu  trì  đủ  mọi  diệu  hạnh  mà 

chẳng mỏi mệt, nhất tâm tiến thẳng đến Vô Thượng Bồ Đề. 

Khi  ấy,  Di  Lặc  Bồ  Tát  liền  thâu  hồi  thần  lực,  vào  trong  lâu  các,  khảy 

ngón tay ra tiếng, bảo Thiện Tài:  “Thiện nam tử! Hãy dậy đi, pháp tánh như 

 vậy đó. Đây chính là trí biết các pháp của Bồ Tát, [biết các pháp] là tướng 

 được  hiện  bởi  nhân  duyên  tụ  tập.  Tự  tánh  như  thế  giống  như  huyễn,  như 

 mộng!”  Do vậy, Đại Lâu Các ấy chính là pháp giới tạng. Phàm tất cả những 

sự  vi  diệu  trong  pháp  giới  không  gì  chẳng  thấy  trọn  vẹn  trong  lâu  các  này. 

Đó  gọi  là   “mười  pháp  giới  xưa  -  nay,  từ  đầu  đến  cuối  chẳng  lìa  một  niệm 

 hiện  tại,  vô  biên  cõi  nước,  ta  -  người  chẳng  cách  biệt  chừng  bằng  mảy 

 lông!”   Nếu  không  có  thần  thông  đạo  lực  của  Di  Lặc,  Thiện  Tài  cạn  lòng 

thành tận lòng kính, làm sao đạt được như vậy? 

Đời  gần  đây,  các  nơi  không  nơi  nào  chẳng  thờ  tượng  Di  Lặc  nơi  tiền 

điện, chẳng gọi là Di Lặc Điện mà lại gọi là Thiên Vương Điện, đúng là coi 

ngài Di Lặc như khách ăn nhờ ở đậu các Thiên Vương, quá mất ý nghĩa tôn 

kính!  Linh  Nham tu bổ tiền điện, nhân đấy tôi bèn  nói  nguyên cớ  với giám 

viện  là đại sư Diệu Chân, lại trích  lục chương Thiện Tài tham  học với  ngài 

Di Lặc từ kinh Hoa Nghiêm để chứng tỏ ngài Di Lặc đức vượt trỗi Thập Địa, 

đạo đã chứng Đẳng Giác, từ bi cứu vớt chúng sanh, nếu không phải là Phật 

sẽ  chẳng  thể  biết  được!  Do  vậy,  bèn  đặt  tên  [cho  tiền  điện]  là  Di  Lặc  Lâu 

Các để mong sau này ai bước vào đó sẽ đều giống như Thiện Tài hoặc trong 

đời  này  hoặc trong đời  mai sau, ai  nấy đích thân chứng được đạo trong  lâu 

các, để an ủi tấm lòng đại từ bi “luôn dạy cho người đương thời” của ngài Di 

Lặc. Hơn nữa, các nơi thờ tượng Di Lặc chính là tượng Bố Đại hòa thượng 

do  ngài  Di  Lặc  thị  hiện  vào  cuối  đời  Đường.  Nay  đã  biết  là  do  Di  Lặc  thị 

hiện  thì  cố  nhiên  hãy  nên  thờ  bổn  tượng  vi  diệu  trang  nghiêm.  Nhằm  tỏ  rõ 

ngài đang sống trên Đâu Suất Thiên nên tạc tượng ngài đội mũ Ngũ Phật để 

làm  tiêu thức231. Lược thuật duyên khởi để bảo cùng  người thông sáng  mai 

sau,  hiểu  tôi  hay  trách  tội  tôi,  tôi  cũng  chẳng  màng!  Chuyện  tu  bổ  điện  từ 

đầu  đến  cuối,  công  đức  của  đàn-na  tín  chủ  được  ghi  cặn  kẽ  trong  tấm  bia 

khác, nên chẳng ghi lại tường tận ở đây! 



Phụ Lục  

Toa chế thuốc hoàn tiêu đờm chữa ho  

Cách chế tạo:  





231 Tiêu thức là những vật dụng nhằm biểu thị hạnh nguyện, phương tiện của một vị Phật 

hay  một  vị  Bồ  Tát,  chẳng  hạn  tiêu  thức  của  ngài  Quán  Âm  là  bình  cam  lộ  với  nhành 

dương liễu, tiêu thức của Địa Tạng Bồ Tát là viên minh châu và tích trượng, tiêu thức của 

Văn Thù Bồ Tát là thanh kiếm trí huệ v.v... Trong Mật Tông thường tạc tượng Di Lặc Bồ 

Tát cầm tháp báu (tượng trưng cho Tỳ Lô Giá Na Lâu Các) đội mũ Ngũ Phật và mặc  y 

phục cõi trời, ngồi thõng hai chân (ngụ ý Ngài vẫn chưa thành Phật). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 195 of 340 



Dùng  Kinh  Giới,  Cát  Cánh,  Tử  Uyển,  Bách  Bộ,  Bạch  Tiền,  Trần  Bì, 

Tang Bạch Bì, Cam Thảo232, mỗi thứ một lạng, đều để tươi nghiền nát thành 

bột  mịn,  lại  thêm  vào  hai  lạng  hạt  củ  giền233 tươi  để  nghiền.  Lại  dùng  một 

lượng  lá  Tỳ  Bà234 nấu  nước  để  lọc  nước  cốt  hạt  củ  giền,  rồi  thêm  vào  hai 

lạng  nước cốt củ giền tươi, hòa [chất bột của những thứ thuốc nói trên] với 

nước cốt củ giền vò thành hoàn, thêm vào hai hay ba lạng bách luyện mật235 

nữa là được. Mỗi hoàn nặng hai tiền năm phân236. 



Cách uống:  







232 Kinh giới (Schizonepeta Tenuifolia) là một loại rau thơm thuộc họ Bạc Hà, có vị hơi 

the, thường được dùng như rau thơm ăn chung với rau muống chẻ, nhất là khi ăn bún riêu! 

Cây này được dùng rất phổ biến trong các bài thuốc Nam để chữa ho, cảm lạnh, xông hơi 

v.v… 

Cát Cánh (Balloon Flower - Platycodon grandiflorus) là một loại thân thực vật, hoa màu 

từ tím đậm đến  nhạt, hình như  hoa loa kèn, có năm cánh, ta thường gọi  là Hoa Chuông 

Tím, thân có chất nhựa thơm dịu. 

Tử  Uyển  (Tatarian  Astert  -  Asteris  Radix)  thuộc họ  Cúc, thân  ngầm.  Bộ  phận  chính  để 

làm  thuốc  là  phần  thân  ngầm  và  rễ,  có  vị  ngọt  đắng  và  thơm  nhẹ,  chủ  yếu  dùng  để  trừ 

đàm trong Đông Y. 

Bách Bộ (Stemona Root - Radix Stemonae) là một loại thực vật lá to, bóng mượt nhưng 

hẹp và dài, mọc rất chậm nên còn gọi là Mạn Sanh Bách Bộ, phần để làm thuốc chính là 

phần thân ngầm của nó. 

Bạch  Tiền  (Willowleaf  Swallowwort  -  Cynanchum  stauntonii)  là  một  loài  thực  vật  có 

thân hình trụ dài, cành thường cong quẹo, có màu trắng ngả vàng hoặc vàng nâu, phần để 

làm thuốc chính là phần thân ngầm và rễ. 

Trần Bì: Vỏ cam hay quýt. 

Tang Bạch Bì: Chất vỏ trắng lấy từ rễ cây dâu tằm (Mulberry tree). 

233 Nguyên văn La Bặc. Theo từ điển Hán Việt, chữ La Bặc thường dịch là củ cải trắng; 

thế nhưng theo Wikipedia phiên bản tiếng Hán, chúng tôi thấy chữ La Bặc được dùng để 

chỉ ba loại khác nhau: Bạch La Bặc (củ cải trắng), Thanh La Bặc (củ su hào) và Anh Đào 

La Bặc (củ radish, ta thường gọi là củ giền, hay củ La Đì). Do trong đoạn dưới ông Nhiếp 

Vân Đài nói dùng La Bặc để giảm tính khô nóng của các vị thuốc nên chúng tôi dịch là 

củ Radish vì củ cải trắng quá hàn và hạt củ cải trắng lẫn hạt su hào đều có chất độc có thể 

gây chết người, có lẽ không thích hợp để chữa bệnh ho. 

234 Tỳ  Bà  (Japanese  plum,  Loquat  -  Eriobotrya  Japonica),  còn  gọi  là  Lô  Quất,  thường 

thấy  ở  Trung  Hoa  và  Nhật  Bản,  là  một  loại  cây  thân  mộc,  xanh  tươi  quanh  năm,  lá  to 

xanh thẫm, bóng mướt, mặt dưới lá nâu nhạt, thuôn dài như hình dáng giống thân đàn tỳ 

bà, hoa có mùi thơm ngọt, năm cánh, sắc trắng. Trái có hình bầu dục hoặc thuôn như trái 

lê, mọc thành chùm, dày đặc, sớ thịt của trái Tỳ Bà hơi giống thịt trái lê, có vị ngọt nhẹ, 

hơi chua. 

235 Bách Luyện Mật: Mật ong được đun sôi riu riu cho bốc hơi bớt chất nước, nhằm cô 

đặc lại. 

236 Một Tiền 3,73 gram,  một Tiền gồm 10 Phân. Như  vậy, hai Tiền  năm Phân  là 2,5 x 

3,73 gr = 9,325 gram. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 196 of 340 

Dùng nước sôi để chiêu thuốc, mỗi lần uống một hoàn, trẻ nhỏ thì giảm 

xuống  một  nửa.  Mỗi  ngày  sáng  dậy  lúc  chưa  ăn  gì  và  lúc  tối  sắp  đi  ngủ, 

uống mỗi lúc một lần. 



Bài  thuốc  này  vốn  trích  từ  sách  Y  Học  Tâm  Ngộ  Nghiệm  Phương  Tân 

Biên nhưng thiếu Trần Bì, Cam Thảo. Hơn nữa, mỗi thứ đều sao rồi mới chế 

thuốc, uống vào sợ rằng gây khô háo237, nay thêm vào Tang Bạch Bì, và lại 

dùng lá Tỳ Bà, hạt củ giền, nước cốt củ giền, vò thành hoàn. Các thứ thuốc 

đều  nghiền  tươi.  Từ  đấy  áp  dụng  không  ai  chẳng  công  hiệu,  phong  -  hàn  - 

đàm - nhiệt đều thích hợp! Nhiếp Vân Đài ghi. 



Tôi bị trúng gió ho húng hắng, xin được từ chỗ cư sĩ Vân Đài mười mấy 

hoàn, uống mấy hoàn liền khỏi bệnh. Những hoàn thuốc còn lại cùng với số 

xin thêm từ Tam Lạc Xã đem gởi tặng cho người khác, họ đều khen là linh 

nghiệm.  [Do  vậy]  đặc  biệt  ghi  thêm  toa  thuốc  vào  đây.  Nguyện  người  đọc 

dựa  theo  toa  chế  thuốc  nhằm  tạo  tiện  lợi  cho  người  khác  thì  công  đức  vô 

lượng. Đức Sâm ghi thêm. 



IV. Tụng Tán  

(phụ thêm phần kệ)  

1. Phật Bảo Tán  





Phật bảo khen ngợi khôn cùng, 

Từ trần kiếp238 trước chứng Đại Hùng, 

Thường trụ Tịch Quang bi tâm sâu, 

Hóa hiện độ quần mông239, 

Thuyết pháp khế cơ cùng khế lý, 

Chấn động điếc - đui trong chín cõi, 

Linh Sơn pháp hội nguyện tương phùng, 

Thọ ký, rạng tông phong. 



2. Pháp Bảo Tán  





Ngợi khen Pháp Bảo khó lường thay! 

Không - Hữu thể - dụng thảy trọn bày, 

Mảy trần chẳng lập muôn đức trội, 



237 Nguyên văn là Táo, ý nói người bệnh uống vào cảm thấy nóng, bức rức, uống nhiều 

nước vẫn thấy khát, ta thường gọi là “khô háo”. 

238 Trần kiếp: Gọi đủ là “trần điểm kiếp” hoặc “vi trần số kiếp” tức số kiếp (kalpa) nhiều 

như số vi trần. Đôi khi còn nói là “Phật sát vi trần số kiếp” (số các kiếp nhiều như số vi 

trần trong một cõi Phật). 

239 Quần mông: Những kẻ tăm tối, chỉ những chúng sanh bị phiền não vô minh che lấp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 197 of 340 

Vô trụ tâm quang tỏa rạng ngời, 

Chân - Tục cùng còn, cùng diệt mất, 

Thế nào mới có thể tán dương? 

Chứng đến chỗ không gì để được, 

Ắt đáng xưng là Pháp Trung Vương. 



3. Tăng Bảo Tán  







Tăng Bảo thật chẳng thể nghĩ bàn, 

Bổn - Tích thánh - phàm há dễ hay! 

Ngài Văn Thù thầy bảy đức Phật, 

Còn hiện tướng Hàn Sơn si ngây. 

Phàm tăng tận lực tu Tam Học (Giới - Định - Huệ) 

Gánh vác đạo Bồ Đề Như Lai. 

Do vậy, hai khuôn mẫu rộng lớn, 

Pháp đạo phàm - thánh mãi truyền trì. 



4. Tán dương tượng Phật Dược Sư  





Mười hai đại nguyện đức khó lường, 

Xưng danh liền được thoát khổ ương, 

Đến khi nghiệp tận tình không ấy, 

Đông - Tây cõi giác vốn chân thường! 



5. Dược Sư Phật kệ  





Dược Sư Như Lai Lưu Ly Quang, 

Thệ nguyện rộng sâu đời khó lường! 

Hiển: sanh điều lành, nhóm phước khánh. 

Mật: khiến diệt ác, tiêu họa ương. 

Dẹp khổ: cốt sao sạch nhị tử240, 

Ban vui: muôn đức ắt phô bày. 

Pháp giới thánh - phàm đều quy mạng, 

Gội ân mau chứng được chân thường. 



6. Tán dương tượng Phật A Di Đà  





Bốn mươi tám nguyện độ chúng sanh, 

Nghịch ác hướng lòng cũng tiếp nghênh, 

Xen trộn đúng - sai không chọn lựa, 



240 Nhị tử: Biến dịch sanh tử và phần đoạn sanh tử. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 198 of 340 

Vì thương những kẻ Phật chưa thành. 



7. Tán dương kinh tháp Phật A Di Đà  





Bảo tháp nguy nga tột hư không, 



Vô biên pháp tạng chứa vào trong, 



Cực Lạc trang nghiêm đều hiện trọn, 



Di Đà quang thọ vẹn hình dung, 



Sáu phương chư Phật thường ca ngợi, 



Chín giới chúng sanh trọn hướng lòng, 



Một câu sáu chữ hồng danh gọn, 

Quy căn kết đảnh thật mênh mông! 





8. Tán dương tượng Tây Phương Tam Thánh  





Tam Thánh vô tâm đều đã chứng, 



Vô tâm ứng trọn hữu tâm nhân, 



Dẫn khắp chúng sanh về Cực Lạc, 



Thân - tâm trọn không, chẳng dấu hằn. 



9. Tán dương tháp Đa Bảo  





Đa Bảo Như Lai, 

Vì thỏa nguyện xưa, 

Hiển trọn Thật Tế, 

Hiện tháp vọt lên. 

Hiển Bổn để làm khuôn mẫu lớn, 

Mọi kẻ thấy nghe lên bến kia. 



10. Tán dương tượng Quán Thế Âm Bồ Tát  





Khắp trần sát cõi thảy hiện thân, 



Thương nhất Sa Bà lũ thế nhân, 



Hễ còn ai đó chưa thành Phật, 



Tầm thanh cứu khổ chửa nguôi lòng. 



11. Kệ tán dương Quán Thế Âm Bồ Tát  





Quán Âm thệ nguyện diệu khôn lường, 



Cảm ứng tùy cơ há trễ tràng! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 199 of 340 



Cứu khổ tầm thanh: từ hút sắt241, 



Hiện thân thuyết pháp: nước in trăng, 



Cứu vớt muôn sự trần sát cõi, 



Sa Bà càng nặng tấm lòng Từ, 



Ân sâu hết kiếp khen sao trọn, 



Che chở quần manh khắp xót thương. 





Quán Âm thệ nguyện thật mênh mông, 



Độ mọi chúng sanh lìa cõi khổ, 



Hưng khởi từ bi khắp sát trần, 



Phổ Môn mỗi mỗi đều thâu nhiếp, 



Nay ứng hiện khắp băm hai thân, 



Khiến chúng rốt ráo chứng tâm Phật, 



Cung kính thường xưng niệm Quán Âm, 



Cát khánh thường hưởng, chướng dứt bặt. 



12. Kệ hồi hướng cho Quán Âm Thất  





Nguyện do công đức trì tụng này, 



Liền cảm được Đại Sĩ gia bị, 



Tiêu trừ ta - người nghiệp xưa nay, 



Thiện căn ta - người cùng tăng trưởng, 



Bao kiếp giữ mãi Đại Sĩ tâm, 



Khắp cõi thường hành Đại Sĩ sự, 



Gây tạo lợi ích tột vị lai, 



Khiến mọi hữu tình chẳng họa hại. 





Nguyện do công đức này, 



Tiêu trừ nghiệp xưa - nay, 



Tăng trưởng mọi phước huệ, 



Viên thành thắng thiện căn, 



Tất cả đao binh kiếp, 



Cùng với nạn đói khát, 



Đều bị diệt trừ sạch, 



Thế giới mãi thanh bình, 



Mưa gió thường thuận hòa, 

Nhân dân đều an ninh, 

Pháp giới các hàm thức, 

Cùng chứng vô thượng đạo. 





241 Từ hút sắt: Nam châm hút sắt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 200 of 340 

13. Kệ khánh chúc Quán Âm  





Đoan tọa Phổ Đà thường nhập Định, 



Chúng sanh hễ cầu, trọn rủ lòng, 



Muốn biết nghĩa cảm ứng huyền diệu, 



Xin nhìn trăng rọi khắp muôn sông. 



14. Sửa đổi cho đúng bài kệ tán dương đức Quán Âm thường được lưu 

truyền trong cõi đời  





Quán Âm Bồ Tát đức tối ưu, 



Chánh Pháp Minh Phật chứng đã lâu, 



Ân sâu lồng lộng trùm muôn cõi, 



Kim Phật vòi vọi ngự trên đầu, 



Nước bình cam lộ gột trần cấu, 



Tay phóng hào quang diệt ưu sầu, 



Hễ trần sát cảm, trần sát ứng, 



Vầng trăng in bóng trọn muôn sông. 



15. Tán dương tượng Đại Thế Chí Bồ Tát  







Như con nhớ mẹ siêng niệm Phật, 



Nhiếp trọn sáu căn tai lắng nghe, 



Vâng theo lời Đại Sĩ khai thị, 



Quả giác ắt khế hợp nhân tâm. 



16. Kệ tán dương Đại Thế Chí Bồ Tát  





Thế Chí Bồ Tát đức vô biên, 



Phù tá Di Đà thả từ thuyền, 



Cứu khổ hệt như Quán Tự Tại, 



Dẫn dắt về Tây tợ Phổ Hiền. 



Tu nhân dùng trọn căn - trần - thức, 



Chứng quả đều đạt viên thông thường, 



Nhiếp người niệm Phật về Tịnh Độ, 



Ân này muôn kiếp dễ đâu quên! 





Đại Thế Chí lợi sanh sâu rộng, 



Chuyên chú trọng pháp môn Niệm Phật. 



Như con nhớ mẹ nhớ Thế Tôn, 



Liền được gội ngay ân đức Phật, 



Khế hợp quả giác lẫn nhân tâm, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 201 of 340 

Lập tức trở về với nguồn cội, 

Nhiếp trọn sáu căn diệu khó lường, 

Nguyện khắp chín giới thường vâng giữ. 



17. Tán dương tượng Địa Tạng Bồ Tát  

 

Cao cả thay Đại Sĩ! Thệ nguyện rộng sâu, nghĩ thương chúng sanh luân 

hồi  kiếp  dài  lâu,  vận  lòng  Bi  đồng  thể,  khởi  lòng  Từ  vô  duyên,  thường  ở 

trong  địa  ngục  để  mong  cứu  kẻ  bị  treo  ngược242.  Chúng  sanh  độ  hết  mới 

chứng  Bồ  Đề,  địa  ngục  chưa  trống  thề  chẳng  muốn  thành  Phật.  Do  nhân 

duyên  ấy,  chư  Phật  ngợi  khen.  Huống  chi  những  kẻ  đang  trong  lục  đạo  há 

nên  chẳng  bi  luyến?  Hư  không  có  cùng  tận,  nhưng  thệ  nguyện  vô  cùng. 

Muốn báo ân sâu, riêng in tôn kinh. Nguyện kẻ thấy nghe đều cùng sanh tịnh 

tín, lần lượt lưu truyền, lợi ích vô tận. 



18. Kệ tán dương Địa Tạng Bồ Tát  





Đại Sĩ thệ nguyện há thể lường, 



Lòng bi trọn khắp cõi vô ương, 



Chúng sanh độ hết mới xong thệ, 



Địa ngục trống rồi nguyện mới thôi. 



Giáo hóa nhiều người thành Phật đạo, 



Tự thân vẫn hiện tướng Thanh Văn, 



Chúng sanh và Phật tánh vốn một, 



Cùng muốn ta người chứng Pháp Vương243. 





Địa Tạng Bồ Tát đại từ bi, 



Thệ nguyện vĩnh viễn chẳng hề hết, 



Giáo hóa thành Phật số khôn xiết, 



Vẫn hiện oai nghi bậc Thanh Văn, 



Đến khi địa ngục độ hết sạch, 



Mới chịu thị hiện chứng Bồ Đề, 



Khẩn nguyện ban ân khắp u - hiển, 



242 Cứu  giúp  kẻ  bị  treo  ngược:  Chữ  “treo  ngược”  (đảo  huyền  -  Ullambana)  chỉ  những 

người  có tội  sau  khi  đã  chết  bị  đọa trong  địa  ngục,  chịu  những  hình  phạt  khổ  sở  giống 

như bị treo ngược đầu xuống. 

243 Nguyên văn là Cứu Cánh Tức. Trong nguyên bản có ghi thêm một đoạn chú thích như 

sau:   “Ngài  Trí  Giả  thuộc  tông Thiên  Thai  đã  dùng  khái  niệm  Lục  Tức  để  giải  thích  về 

 Phật. Một là Lý Tức Phật, hai là Danh Tự Tức Phật, ba là Quán Hạnh Tức Phật, bốn là 

 Tương  Tự Tức  Phật,  năm  là  Phần  Chứng  Tức  Phật,  sáu  là  Cứu  Cánh  Tức  Phật”.   Cứu 

Cánh Tức Phật chính là quả Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, do đức Phật còn được 

gọi là Pháp Vương nên chúng tôi chuyển dịch chữ Cứu Cánh Tức thành Pháp Vương cho 

thuận với âm vận của bài kệ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 202 of 340 



Cùng theo hải hội dự liên trì. 



19. Kệ tán dương Di Lặc Bồ Tát  





Đấng Bổ Xứ Từ Vô Năng Thắng244  



Thường ngự Đâu Suất diễn viên âm, 



Hiện thân trần sát nào ai biết? 



Tâm cùng pháp giới tự dung thông, 

Dốc cạn kho tàng trong đãy vải, 

Tươi cười bình đẳng ban thế nhân, 

Nguyện cùng Di Đà thương tiếp dẫn, 

Khéo trong ba hội245 chứng Nhất Chân. 



20. Kệ tán dương Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát  





Văn Thù Bồ Tát đức khôn lường, 



Thành Phật Long Chủng Thượng Pháp Vương, 



Do thương chúng sanh mê tự tánh, 



Riêng giúp Thích Ca mở đạo mầu, 



Thầy bảy vị Phật thể khôn thấu, 



Mẹ chư Bồ Tát dụng khôn ngằn, 



244 Ngài  Di  Lặc  Bồ  Tát  họ  Di  Lặc  (Maitreya:  lòng  Từ),  tên  là  A  Dật  Đa  (Ajita  -  dịch 

nghĩa là Vô Năng Thắng: Không ai hơn được). Vì thế, đôi khi tên Ngài được dịch nghĩa 

là Từ Thị Vô Năng Thắng. Do đó, câu này có thể hiểu: Ngài là đấng từ bi không ai hơn 

được, hoặc chỉ có thể hiểu đơn giản đây là tên họ đầy đủ của Ngài. 

245 Khi ngài Di Lặc thành Phật, sẽ ba lần chuyển pháp luân (tam chuyển pháp luân), mỗi 

lần chuyển pháp luân đó được gọi là một hội thuyết pháp (chứ không có nghĩa Ngài chỉ 

thuyết pháp có ba  lần), xin xem chi tiết trong kinh Quán Di Lặc Hạ Sanh. Tam Chuyển 

Pháp  Luân  là  ba  giai  đoạn  giáo  hóa  của  đức  Phật,  gồm  Căn  Bản  Pháp  Luân,  Chi  Mạt 

Pháp  Luân  và  Nhiếp  Mạt  Quy  Bổn  Pháp  Luân.  Căn  Bản  Pháp  Luân  tức  là  những  giáo 

pháp dạy cho hàng đại Bồ Tát chứng ngộ cảnh giới siêu việt của Phật, tương ứng với thời 

Hoa  Nghiêm.  Chi  Mạt  Pháp  Luân  là  những  giáo  pháp  dành  cho  mọi  căn  tánh  nhằm 

hướng dẫn họ bước vào Phật đạo, lần lượt dạy từng bậc, từng lớp theo mức độ kiến giải 

cao dần để dẫn nhập họ từ Tiểu Thừa bước vào Đại Thừa. Cuối cùng là Nhiếp Mạt Quy 

Bổn  Pháp  Luân tức là nói ra chân tướng  sự thật Nhất Thừa, gộp ba thừa vào  một thừa, 

khiến mọi căn cơ đều liễu ngộ căn bản pháp luân, tương ứng với thời Pháp Hoa Do Ngài 

thành Phật dưới cội Bồ Đề, những cành nhánh của cây Bồ Đề  ấy giống như  những con 

rồng đang phun ra những đóa hoa, nên cây Bồ Đề ấy được gọi là cây Long Hoa. Vì thế, 

kinh  sách  nhà  Phật  thường  gọi  ba  hội  thuyết  pháp  của  Đương  Lai  Di  Lặc  Tôn  Phật  là 

 “Long Hoa Tam Hội” . Do không hiểu rõ ý nghĩa chữ Long Hoa, Tam Chuyển Pháp Luân, 

cũng như sự thị hiện giáng sanh của chư Phật, rất nhiều thứ ngoại đạo mượn danh Phật 

giáo  đã  lập  lờ  đánh  lận  con  đen  rao  giảng  Thượng  Đế  sai  Di  Lặc  Bồ  Tát  mở  hội  Long 

Hoa để thanh  lọc chúng sanh,  lập đại  hội Vạn Linh. Theo họ, hội Long Hoa đã bắt đầu 

diễn ra từ năm 1992 (sic!), thế gian đang bước vào thời Hạ Nguơn (Nguyên), sắp tận thế, 

phải tu theo đạo của họ thì mới được quần tiên tiếp dẫn sanh về thiên giới! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 203 of 340 



Thường trụ Tịch Quang ứng mọi cảm, 



Muôn sông khắp hiện bóng muôn trăng. 



(Long Chủng Thượng Phật chính là danh hiệu khi ngài Văn Thù đã thành Phật trong 

kiếp quá khứ, hãy nên biết là vị Long Chủng Thượng Tôn Phật được nói trong kinh Thủ 

Lăng Nghiêm Tam Muội là vị khác). 





Văn Thù phù tá Pháp Vương, 



Trí huệ chỉ Phật suy lường được thôi, 



Chấn hưng Viên Đốn đạo huyền, 



Người nghe tình kiến bỗng nhiên mất liền, 



Bồ Đề tràng hiểu cội nguồn, 



Ân quang nguyện gội giống như Thiện Tài, 



Rốt ráo chứng được chân thường. 



21. Kệ tán dương Phổ Hiền Bồ Tát  





Bồ Tát từ bi khó thuật trần, 

Thánh - phàm đều được chứng viên nhân, 

Nhất tâm chẳng trụ, siêu các vị, 

Mười nguyện dẫn về, nối Năng Nhân246, 

Tam thừa đều được khế quả giác, 

Quần manh mau được thoát phiền trần, 

Khăng khắng tuân lời răn thanh tịnh, 

Chắc chắn đời này thấu bổn chân. 



Đức Phổ Hiền hạnh nguyện sâu thẳm, 

Khuyên người phát Bồ Đề đại tâm, 

Dạy cho Tam Hiền, Thập Địa thánh, 

Đều cùng được thấy Di Đà Tôn, 

Mười đại nguyện vương nếu tuân giữ, 

Lợi ích chỉ Phật kham tuyên bày, 

Quả giác, nhân tâm cùng lặng bặt, 

Pháp Thân thanh tịnh chứng lên ngay. 





246 Năng Nhân (Śākya), còn được phiên âm là Thích Ca, tức họ của đức Phật. Đức Phật 

Thích Ca là một vị hiền nhân (Muni, còn dịch là Tịch Mặc) xuất thân từ dòng họ Thích 

Ca  nên  có  hiệu  là  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Năng  Nhân  có  nghĩa  là  “người  ban  bố, thực  hiện 

lòng nhân”. Do vậy, hiểu theo nghĩa hẹp, chữ Năng Nhân chỉ cho Phật Thích Ca; nhưng 

hiểu theo nghĩa rộng thì  đây  là danh  xưng chung để tán dương các đức Phật. Riêng đối 

với danh hiệu Thích Ca Mâu Ni Phật, tổ Ấn Quang còn giảng thêm:  “Năng Nhân nghĩa 

 là rộng độ chúng sanh; Tịch Mặc là triệt chứng tự tánh”  (xin xem trong bài Duyên Khởi 

của  Phật  Học  Đồ  Thư  Quán  Phước  Châu  trong  phần  “Những  bài  viết  khác”  của  Ấn 

Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 204 of 340 

22. Kệ tán dương Trí Tích Bồ Tát  





Lâu xa hầu Đa Bảo, 



Đến lễ Thích Ca Tôn247, 



Dạo khắp sát trần Phật quốc độ, 



Riêng thương chúng sanh cõi Sa Bà, 



Tượng vẽ hiện oai thần. 

Xiển dương Phật hóa đời Lương, 

Muốn cho tể tướng triều Đường kính tin. 



Hiện thân Sư trị bệnh người, 



Đại điện được bóng tháp ngời rợp che, 

Bí tạng của đức Như Lai, 

Ai lên nơi đó tức thời hiểu ra, 

Giếng đào trên đỉnh non xa, 

Uống vào Bát Nhã đạo huyền đều thông. 

Tranh ngài vẽ tướng đang ngồi, 

Dợm mình như thể sắp dời chân đi. 

Tay cầm gậy giữ thẳng, 

Trực chỉ pháp Bất Nhị, 



Tuy chẳng phải đích tổ248, 



Truyền tâm chùa Linh Nham, 



Quả thật là khách quý, 



Trong biển khổ độ sanh. 



23. Tán dương Trí Tích Bồ Tát  

(năm Dân Quốc 23 - 1934) 





Xét nghĩ Bồ Tát, bi trí rộng sâu, ở phương dưới thường hầu Đa Bảo Phật, 

thị  hiện  dấu  tích  khắp  trần  sát,  hiện  thân  nơi  tượng  vẽ,  Linh  Nham  đạo 

trường tồn. 



24. Tán dương Tịnh Độ Tổ Đường  

(năm Dân Quốc 27 - 1938)  





247 Theo phẩm Hiện Bảo Tháp kinh Pháp Hoa, khi đức Thích Ca Mâu Ni Phật đang giảng 

kinh Pháp Hoa, từ dưới đất vọt lên tháp báu chứa toàn thân xá-lợi của Phật Đa Bảo, tán 

thán  và chứng  minh cho pháp  hội Pháp Hoa. Trí  Tích Bồ Tát là  một trong số những  vị 

thượng thủ theo hầu Phật Đa Bảo đến dự hội Pháp Hoa, đàm luận Phật pháp với Văn Thù 

Sư Lợi Bồ Tát, tôn giả Xá Lợi Phất và Long nữ (con gái của vua rồng Ta Kiệt La). 

248 Chữ “đích tổ” ở đây được dùng với ý nghĩa là vị tổ khai sáng một ngôi chùa. Trí Tích 

Bồ  Tát  chỉ  là  một  vị  Tăng  nhập  chúng  tại  Linh  Nham  Sơn  Tự  thời  Lương,  chứ  không 

phải là tổ sư khai sáng ngôi chùa, nên không phải là đích tổ của Linh Nham. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 205 of 340 

Một  tông  Tịnh  Độ  khởi  nguồn  từ  đức  Phổ  Hiền,  Viễn  công  nối  tiếp 

nguồn pháp ở Chấn Đán, trong - ngoài rộng lưu truyền, khiến cho khắp mọi 

phàm - thánh chứng Niết Bàn ngay trong đời này. 



25. Tán dương tượng Viễn Công đại sư  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Xét nghĩ Viễn Công, thừa nguyện tái lai, sáng lập Liên Tông, thỏa Phật 

bổn  hoài,  khiến  các  phàm  -  thánh  nhớ  niệm  Phật  danh,  cậy  Phật  từ  lực  đới 

nghiệp  vãng  sanh.  Bậc  đã  đoạn  Hoặc  liền  chứng  Vô  Sanh.  Bậc  chứng  Vô 

Sanh  mau tròn Phật quả. Dùng Quả Địa Giác  làm Nhân Địa Tâm, cảm  ứng 

đạo giao lợi ích thật sâu. Chưa thấy kinh Niết Bàn đã tuyên giảng [Phật tánh] 

thường trụ, chưa đọc phẩm Hạnh Nguyện đã khuyên khắp mọi người về Tây, 

lập ra được pháp ngầm hợp ý kinh. Bậc hộ pháp Bồ Tát thể hiện sự đại giác 

của  chính  mình.  La  Thập  dâng  kinh  càng  thêm  tán  thán  sâu  đậm.  Tăng  sĩ 

Tây  Vực  sanh  lòng  ngưỡng  mộ,  tâm  hương  liền  dâng.  Hơn  ngàn  năm  qua, 

chẳng được  nghe viên âm. May còn di  giáo để hòng  noi theo. Kính  nguyện 

thầy  ta,  sẽ  lại  thị  hiện  giáng  sanh,  dẫn  khắp  quần  luân  cùng  lên  cõi  Ngũ 

Thanh249. In di cảo của Ngài để mô tả chân dung đạo pháp của Ngài, hòng kẻ 

thông sáng mai sau sẽ bắt chước theo. 



26. Tán tụng mười hai vị Tổ của Liên Tông  

1) Sơ Tổ Đông Lâm Lô Sơn Huệ Viễn đại sư đời Tấn  





Dùng pháp đặc biệt vĩnh  viễn làm khuôn phép cho đời, ý chỉ ngầm  hợp 

với phẩm [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện, lưu thông khắp trong ngoài nước, khiến 

cho  kẻ  tầm  thường  lẫn  bậc  cao  nhã  giải  quyết  đại  sự  xong  xuôi  ngay  trong 

đời này. 



Mở nguồn Liên Tông khiến Trung Hoa được phước, thỏa thích bổn hoài 

của Phật, lập phương tiện, viên âm vừa được xiển dương, sĩ phu đều về với 

Lô Sơn, đại pháp sắp hoằng khai, [sơn thần hiển thần thông chuyển vật liệu 

xây dựng] Thần Vận Điện, hết thảy pháp môn lưu xuất từ đây, hết thảy hạnh 

môn được thực  hiện từ đây, khiến cho các tông đều quy hướng,  muôn sông 

đổ về biển, nương theo hạnh nguyện. 



2) Nhị Tổ Trường An Quang Minh Thiện Đạo đại sư đời Đường  

 



Sư sống vào đầu đời Đường, các tông đều hưng thịnh, đề xướng Tịnh Độ 

thỏa lòng mọi người, Phật lực ai dám sánh bằng? Nếu chịu gieo lòng thành, 

Tây Phương quyết định vãng sanh. 



249 Ngũ  Thanh:  Tên  gọi  khác  của  Cực  Lạc,  do  cõi  ấy  không  có  năm  thứ  nhơ  uế  (Ngũ 

Trược) nên gọi là Ngũ Thanh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 206 of 340 



Đời truyền tụng Sư là Phật A Di Đà thị hiện, đề xướng giáo nghĩa niệm 

Phật trọn vẹn, phong phú, thiết tha răn người học phải khiêm nhường, cũng 

như  phải  cực  lực  ưa  -  chán250;  về  mặt  Giải  phải  thông  thạo  hết  thảy  pháp, 

nhưng về Hạnh chỉ chọn lấy một pháp vừa khế cơ khế lý. Niệm Phật tỏa hào 

quang khích lệ đại chúng, hãy nên xem lời Ngài như do chính đức Phật nói. 



3) Tam Tổ Nam Nhạc Ban Châu Thừa Viễn đại sư đời Đường  





Thân  gầy  mặt bẩn,  hầu bên Di Đà. Thần thức ngài  Pháp Chiếu du  hành 

[đến  cõi  Cực  Lạc]  vãng  cãnh251,  Phật  chỉ  ngôi  đình  ghi  danh  ngài  [Thừa 

Viễn], môn đình từ đấy được kế tục, tâm pháp vĩnh viễn truyền dương. 



Ban Châu252 khổ  hạnh đời khó thể chịu đựng được, nhịn cơm dùng bùn 

đất làm  món ăn, thường đem những điều trọng yếu trong kinh và danh hiệu 

Phật ghi khắp trên các lối ngõ, đá núi. Niệm Phật, Phật dạy pháp đặc biệt, kẻ 

đến học dùng pháp ấy để an cái tâm, thiên tử nghe tên hướng về Nam vọng 

bái, vì thế đạo phong lưu truyền bốn biển. 



4) Tứ Tổ Ngũ Đài Trúc Lâm Pháp Chiếu đại sư đời Đường  





Xét  nghĩ  Tứ  Tổ  đức  cao  đẹp  đáng  khâm  phục,  được  Phật,  thầy  chỉ  dạy 

cõi Cực Lạc, đức Văn Thù dạy túc nhân, khiến cho khắp mọi người thấu đạt 

bổn chân ngay trong đời này. 



250 Ưa mến Cực Lạc, nhàm chán cõi Sa Bà. 

251 Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, ngài Pháp Chiếu nhập Định, thần thức đến cõi Cực 

Lạc, thấy bên cạnh Phật Di Đà có một vị Tăng gầy gò  đứng hầu, mặt nám  đen,  mặc áo 

rách, bèn hỏi thì được biết đó là ngài Thừa Viễn  ở Nam Nhạc. Do Tổ Thừa Viễn không 

muốn mất thời gian hóa duyên để chuyên dành trọn thời gian tu trì, nên ẩn cư trong rừng 

sâu, thường móc bùn đất ăn thay cơm đỡ đói hòng chuyên tu tập. Do vậy, Ngài gầy nhom, 

mặt nám đen, quần áo rách rưới. 

252 Ban Châu gọi đủ là Ban Châu Tam Muội (Pratyutpanna-Samādhi), đôi khi còn đọc là 

Bát Châu Tam Muội là một trong các phép tu Định. Phép này còn được dịch là Thường 

Hành  Tam  Muội,  Ban  Châu  Định,  Chư  Phật  Hiện  Tiền  Tam  Muội  hoặc  Phật  Lập  Tam 

Muội. Căn cứ theo những điều được dạy trong kinh Ban Châu Tam Muội (Pratyutpanna 

Buddha  Sammukhāvasthita  Samādhi  Sūtra)  do  ngài  Chi  Lâu  Ca  Sấm  dịch  vào  năm 

Quang Hòa thứ hai (179) đời Hán Linh Đế thì để tu pháp này, trong vòng 49 ngày, ngoại 

trừ lúc ăn uống ra, hành giả đều phải luôn kinh hành, mỗi bước đều niệm A Di Đà Phật, ý 

quán  tưởng  Phật,  tam  nghiệp  tương  ứng,  cho  nên  cách  tu  này  được  gọi  chung  là  “tam 

nghiệp vô gián”. Theo sử truyện, tại Lô Sơn, tổ Huệ Viễn đã  đề xướng cách tu này đầu 

tiên. Các vị Thiện Đạo, Trí Khải, Huệ Nhật, Thừa Viễn, Pháp Chiếu đều tiếp tục hoằng 

dương cách này, vì nếu người dụng công khẩn thiết, chí thành, trong Định sẽ thấy được 

Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 207 of 340 



Tại  Hành  Châu253 thấy  được  thánh  cảnh  trong  bát,  mỗi  điều  đều  đích 

thân tạo dựng  nơi  non Ngũ Đài. Nơi Tịnh  Độ được thấy sư Thừa Viễn. Tại 

Trúc Lâm254 cung kính nhận lãnh lời ngài Văn Thù dạy dỗ. Tiếng niệm Phật 

vang khắp ngã đường Tinh Châu. [Đường] Đại Tông sai sứ dâng chiếu thỉnh: 

“Niệm  Phật  rốt  ráo  mầu  nhiệm  như  thế  nào?”  [Sư  đáp]:   “Khiến  được  mau 

 thành đạo Bồ Đề”. 



5) Ngũ Tổ Tân Định Ô Long Thiếu Khang đại sư đời Đường  





Tránh  bàn  đến  thế  đế,  nên  đã  bảy  tuổi  vẫn  chưa  nói.  Thốt  lời  bèn  kinh 

động trời người. Rộng kết duyên Tịnh Độ, cho tiền trẻ nhỏ, ai nấy đều gieo 

chín phẩm sen. 



Lên  bảy  tuổi  trọn  chẳng  thốt  một  lời,  thốt  lời  liền  xưng  danh  hiệu  Thế 

Tôn. Vừa đọc bài Tây Phương Văn của ngài Thiện Đạo liền biết Tịnh Độ là 

nơi  đáng  nương  tựa,  đem  tiền  dụ  trẻ  niệm  Di  Đà,  chưa  lâu  sau  tiếng  niệm 

Phật  vang  khắp  nẻo  đường.  Niệm  Phật,  tượng  Phật  từ  miệng  bay  ra,  có  ai 

thấy nghe chẳng tuân theo lời dạy? 



6) Lục Tổ Hàng Châu Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư đời Tống  





Một bộ Pháp Hoa, một trăm lẻ tám Phật sự, bốn thứ liệu giản lợi lạc kẻ 

ngu lẫn người thông sáng, muôn điều thiện xét suy, mong siêu bạt trọn khắp, 


vãng sanh cõi Cực Lạc. 



253 Hành Châu nay là thành phố Hành Dương thuộc tỉnh Hồ Nam, khác với Hàng Châu 

thuộc tỉnh Giang Tô. 

254 Thoạt đầu Tổ đã hâm  mộ di phong của tổ Huệ Viễn, tu Niệm Phật tam-muội, trong 

Định thấy chính mình qua cõi Cực Lạc gặp được tổ Thừa Viễn thân gầy áo rách đứng hầu 

bên Phật Di Đà, khi xuất định bèn sang Nam Nhạc y chỉ với ngài Thừa Viễn. Khi Tổ ngụ 

tại chùa Vân Phong  ở Hành Châu đã thấy thánh cảnh Ngũ Đài hiện trong bát cháo. Khi 

được  biết  đó  là  thánh  cảnh  Ngũ  Đài,  tháng  Tư  năm  sau,  Tổ  lên  Ngũ  Đài  triều  bái,  đến 

chùa Phật Quang, chợt thấy có hai đồng tử đến đón, dẫn vào chùa Trúc Lâm, được hai vị 

Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền dạy cho pháp  yếu  Niệm Phật cũng như dạy phương pháp 

Ngũ Hội Niệm Phật (tức niệm Phật gồm năm đoạn với tiết tấu khác nhau), rồi hai vị Bồ 

Tát bảo Tổ lui ra. Trong lúc theo đồng tử trở ra, Tổ ngầm bẻ cây đánh dấu để sau này có 

dịp trở lại, nhưng lúc ngoảnh lại, đã thấy tất cả đều biến thành đồng hoang núi vắng, hai 

đồng tử cũng mất dạng. Bi thương khôn xiết, Tổ lập chùa Trúc Lâm Đại Thánh tại đó để 

kỷ niệm pháp duyên hy hữu ấy. Nhạc phổ Ngũ Hội Niệm Phật hiện đã thất truyền, khúc 

Ngũ Hội Niệm Phật đang lưu hành hiện thời do người đời sau soạn ra, chứ không phải là 

nguyên  khúc  do  Bồ  Tát  truyền  dạy  cho  tổ  Pháp  Chiếu.  Người  đương  thời  thường  cho 

rằng Tổ là hóa thân của ngài Thiện Đạo (theo Ngũ Đài Sơn Linh Tích, không rõ tác giả, 

Hòa Tục Xuất Bản Xã, Đài Loan, ấn hành năm 1995). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 208 of 340 



Thấy  các  chúng  sanh  đều  là  Phật,  chỉ  nghĩ  cứu  sanh  mạng  quên  luật 

nước.  Bị  giải  ra  chợ  [hành  hình]  tâm  vui  vẻ255, sắc  mặt  chẳng  đổi,  được  xá 

tội liền thỏa nguyện xuất gia. Công khóa mỗi ngày là “một trăm lẻ tám Phật 

sự,  tụng  một  bộ  Pháp  Hoa,  niệm  Phật  mười  vạn  tiếng”.  Nếu  chẳng  phải  là 

bậc Đại Quyền thị  hiện trong thế  gian, ai  có thể dựng được pháp tràng  như 

thế? 



7) Thất Tổ Hàng Châu Chiêu Khánh Tỉnh Thường đại sư đời Tống  





Hâm  mộ  đạo  Lô  Sơn,  nối  gót  liên  xã,  trích  máu  biên  chép  phẩm  Tịnh 

Hạnh,  tể  tướng  [Vương  Đán]  theo  về  dưới  tòa.  Một  trăm  hai  mươi  vị  chí 

hướng  lớn  lao,  cao  nhã,  nguyện  phỏng  theo  các  ngài  Long  -  Mã  (Long Thọ, 

Mã Minh) [vãng sanh]. 

Hâm mộ đạo phong Lô Sơn lập tịnh xã, do vì đời sau ít người thực hành, 

liền tùy theo sự việc  mà phát thệ  một trăm bốn  mươi  mốt nguyện để ai nấy 

đều được an trụ nơi Bồ Đề. Tể tướng Vương Đán đã quy y, công khanh một 

trăm hai mươi người được un đúc. Tuy trong Diêm Phù phò tá cơ đồ nhà vua, 

vẫn chẳng bằng vãng sanh cõi Cực Lạc hưởng phước nhà Phật. 



8) Bát Tổ Hàng Châu Vân Thê Châu Hoằng đại sư đời Minh  





Vừa trụ tại Vân Thê đã chấm dứt được nạn hổ. Lúc hạn hán, [dân chúng] 

cầu  thỉnh,  [Sư]  niệm  Phật  mưa  liền  tuôn  xuống  thỏa  lòng  dân  mong  mỏi. 

Thôn dân đều cảm thán, sắm gỗ lo liệu, đạo tràng được trùng hưng. 



Thuở  nhỏ  nghe  niệm  Phật  ý  đã  quyết,  về  sau  răn  môn  đồ  đừng  làm  trò 

quái  gở256,  hạnh  là  khuôn  mẫu  cho  thế  gian,  lời  lẽ  là  pháp  tắc  cho  cõi  đời. 

Chú  trọng  Tịnh  Độ  và  quy  giới.  Chống  đỡ  sóng  cuồng  thật  khế  lý,  khế  cơ. 



255 Ngài Vĩnh Minh Diên Thọ vừa là tổ thứ sáu của Tịnh Độ, vừa là tổ thứ ba của Pháp 

Nhãn Tông bên Thiền. Theo Tống Cao Tăng Truyện và Cảnh Đức Lục, Tổ họ Vương, tự 

là Xung Huyền, hiệu Bão Nhất Tử, nguyên quán tại Đan Dương, sau dời qua Dư Hàng. 

Từ bé, Tổ từ năm sáu tuổi đã ngưỡng mộ Phật giáo, không ăn mặn. Đến tuổi trưởng thành, 

mỗi ngày chỉ ăn một bữa, thường tụng kinh Pháp Hoa, làm chức quan coi kho cho Tiền 

Văn Mục Vương xứ Ngô Việt, rồi đến năm 28 tuổi, Ngài được thăng lên chức Hoa Đình 

Trấn Sứ, trông kho quân nhu. Ngài thường lấy tiền trong kho để mua cá, tôm đem phóng 

sanh đến nỗi tiền trong kho bị thiếu hụt. Sự việc vỡ lỡ, Tiền Văn Mục Vương hạ lệnh giải 

Ngài ra chợ chém. Tiền Văn Mục Vương sai người theo dõi xem Ngài phản ứng ra sao, 

thấy  Ngài  trong  khi  ngửa  cổ  đợi  đao  phủ  xuống  tay,  nét  mặt thật  vui  sướng,  hân  hoan. 

Giám  trảm  quan  hỏi  duyên  cớ,  Tổ  đáp:   “Ta  dùng  tiền  trong  kho  để  phóng  sanh,  chứ 

 chẳng dùng riêng cho mình một đồng nào nên tâm không thẹn thùng”.  Do vậy, Tiền Văn 

Mục Vương bèn hạ lệnh tha, Tổ bèn đi xuất gia với Thúy Nham thiền sư tại chùa Long 

Sách. 

256 Một môn nhân của tổ Liên Trì ẩn cư trên núi thường nhập định dự đoán mưa nắng, nói 

chuyện  hậu  vận,  tai  họa  cho  người  khác.  Tổ  gởi  thư  quở trách,  khuyên  hãy  chú  tâm  tu 

luyện hầu được giải thoát hơn là phô phang huyền thuật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 209 of 340 

Xiển  minh Phật tâm, đuổi  ong, rết. Khiến  cho khắp  mọi phàm phu đầy dẫy 

triền phược cậy vào Phật từ lực, lên cõi sen. 



9) Cửu Tổ Bắc Thiên Mục Linh Phong Trí Húc đại sư đời Thanh  





Ngay  từ  nhỏ  đã  tin  Phật,  theo  mẹ  lễ  tụng,  đến  lúc  đi  học  theo  đạo  Nho 

liền  phóng  túng,  đọc  bộ  Trúc  Song  Tùy  Bút257 bèn  tự  trách,  tận  lực  hoằng 

dương Đại Thừa, mong cho mọi người cùng thoát khỏi hầm bẫy. 



Tông thừa giáo nghĩa thảy dung thông. Sở ngộ giống hệt như Phật chẳng 

khác biệt. Hoặc  nghiệp chưa đoạn thì [giống  như] bát đĩa  [chưa  nung],  gặp 

mưa liền rã, uổng công lao đã [tu tập] từ trước. Do vậy, tận lực tu hạnh Niệm 

Phật.  Quyết  muốn  trong  đời  này  thoát  khỏi  bẫy  lồng.  Rát  miệng  thiết  tha 

khuyên người học đạo, có sanh về được Tây Phương thì mới có thể kế thừa 

đấng Đại Hùng. 



10) Thập Tổ Ngu Sơn Phổ Nhân Hành Sách đại sư đời Thanh  





Xiển dương Tịnh Độ, khẩn thiết ít ai bằng, dùng lòng tín nguyện sâu để 

dốc cạn lòng thành tu tập. Tâm và Phật đôi bên khế hợp, muôn niệm đều dứt, 

quyết định thoát gò khổ. 



Hám  Sơn  nguyện  xưa  chưa  làm  trọn,  nên  lại  thị  hiện  giáng  sanh  làm 

Triệt Lưu258, quở trách  “kẻ tu phước cõi trời đúng là bọn Xiển Đề, Chiên Đà 

 La 259”. Tâm tánh của Phật và ta vốn chẳng khác. Phật là đã thành, ta chưa tu. 

Muốn  được  tâm  và  Phật  đều  không  sai  khác,  hãy  nên  cầu  nơi  “nhớ  Phật, 

niệm Phật!” 



11) Thập Nhất Tổ Hàng Châu Phạm Thiên Thật Hiền đại sư đời Thanh  



257 Trúc Song Tùy Bút là một tác phẩm của tổ Vân Thê Liên Trì gồm ba quyển được biên 

soạn vào năm Vạn Lịch 43 (1615), gồm hơn bốn trăm bài viết ngắn trình bày những nhận 

định của Tổ Liên Trì về Thiên Thai, Thiền, Tịnh v.v…  

258 Triệt Lưu là pháp tự của tổ Hành Sách. 

259 Chiên  Đà  La  (Candāla),  còn  phiên  âm  là  Chiên  Trà  La,  dịch  nghĩa  là  Nghiêm  Xí 

(hừng hực dữ dội), Bạo Lệ (tàn nhẫn dữ dội), Chấp Ác, Hiểm Ác, Chủ Sát Nhân, Trị Cẩu 

Nhân v.v… Chiên Đà La vốn là một danh xưng chỉ giai cấp hạ tiện nhất trong hệ thống 

giai cấp của  Ấn Độ thời cổ. Bọn họ chuyên  làm  những nghề coi ngục, buôn bán, đồ tể, 

đánh cá, chôn người chết, quét dọn nhà vệ sinh v.v… Do nghề nghiệp bị coi là nhơ uế và 

bị xã hội ruồng rẫy, khinh rẻ, đa số rất hung bạo, tham lam và tìm mọi cách bòn rút khi 

những người thuộc giai cấp trên có việc phải nhờ đến họ. Theo luật Mã Nỗ (Manu) của 

đạo Bà La Môn, những người bị xếp vào hạng Chiên Đà La là con của đàn ông thuộc giai 

cấp Thủ Đà La (Sudra) lén ăn nằm với nữ nhân thuộc dòng Bà La Môn. Bọn họ bị cấm 

bước vào đền thờ Ấn Độ giáo vì sợ hình bóng của họ sẽ làm ô uế tượng thần! Kinh Phật 

mượn  từ  ngữ  này  để  chỉ  những  kẻ  tánh  tình  bạo  ác,  hung  hăng,  không  biết  nhân  từ,  lễ 

nghĩa, chứ không hàm ý miệt thị giai cấp như trong kinh điển Bà La Môn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 210 of 340 





Bốn mươi tám nguyện, kính phỏng theo Di Đà, một trăm lẻ tám bài thơ 

hay  hơn  Sở  Ca260,  người  nghe  chán  Sa  Bà,  khiến  kẻ  chần  chừ  phấn  khởi 

chứng Ba La Mật Đa. 



Thâm  nhập kinh tạng rất khó khăn  mà Ngài đích thân chứng được, triệt 

ngộ  tâm  rồi  tận  lực  hoằng  dương  Tịnh  tông.  Muốn  cho  người  đời  biết 

nguyên  do,  viết  văn  làm  thơ  nêu  bày  Phật  lệnh:   “Phát  tâm  Bồ  Đề  để  dẫn 

 đường,  chân  tín  nguyện  hạnh  làm  đường  lối  thực  hiện.  Nếu  đầy  đủ  được 

 những pháp thù thắng ấy, sẽ siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này”. 



12) Thập Nhị Tổ Hồng Loa Tư Phước Tế Tỉnh đại sư đời Thanh (tức Triệt 

Ngộ đại sư)  





Thông trọn kinh sử, mong làm người hướng dẫn cho cõi đời, vừa bị bệnh 

liền  biết  [thông  thạo  kinh  sử]  chẳng  thể  nương  cậy  được,  nghiên  cứu  chỗ 

uyên  áo  của  các  tông,  thấy  đều  khó  chứng  được,  bèn  chuyên  chú  nơi  giáo 

pháp Tịnh Độ. 



Pháp  ngữ  dạy  đại  chúng  lợi  ích  rất  nhiều.  Kệ  niệm  Phật  thảy  bao  la. 

Toàn chân biến thành vọng chỉ do tâm này. Toàn vọng biến thành chân cũng 

chẳng  có  gì  khác.  Bất  biến  tùy  duyên  nên  tùy  tịnh,  tùy  duyên  bất  biến  chớ 

thuận  theo  sai  ngoa.  Nếu  ai  nấy  y  theo  nghĩa  này  để  tu  trì  thì  quang  thọ  sẽ 

giống như đức Di Đà. 



27. Tán dương tượng Triệt Ngộ thiền sư  





Bậc tuấn kiệt  làng Nho, đấng khôi  hùng cửa Phật, sư tử hùng  mạnh  nơi 

hang Thiền, rồng thần nơi biển Giáo, nghiên cứu Từ - Hiền261 nhưng hoằng 

dương  giáo  pháp  Thiên  Thai,  trụ  trì  chùa  Thiền  thổi  gió  sen,  chỉ  mong  khế 

cơ  cùng  khế  lý,  chẳng  tính  môn  đình  là  dị  hay  đồng,  nêu  tỏ  ý  nghĩa  “làm 

Phật,  là  Phật”,  phá  sạch  sự  tối  tăm  chấp  lý  phế  sự,  đang  lúc  tà  thuyết  tung 

hoành  trong  đời  ác  này,  kẻ  nhỏ  nhoi,  người  có  địa  vị  lớn  lao  không  đâu 

chẳng noi theo! 



28. Tán dương tượng Đạt Ma Tổ Sư  



260 Sở Ca là những khúc hát bằng tiếng nước Sở thời Xuân Thu Chiến Quốc. Khi quân 

Hán  của  Lưu  Bang  vây  hãm  quân  Sở  của  Hạng  Vũ  tại  Cai  Hạ  (nay  thuộc  huyện  Linh 

Bích,  tỉnh  An  Huy),  Hạng  Vũ  vẫn  còn  rất  đông  quân,  Trương  Lương  bèn  bày  kế  cho 

người thổi sáo và hát những điệu dân ca nước Sở, quân Hạng Vũ động lòng nhớ nhà, đào 

ngũ gần hết. Do đó, từ ngữ “Sở Ca” thường được dùng để chỉ những câu hát mang tính 

chất  lay động  lòng  người, khiến  người khác thay  đổi chí  hướng. 108 bài thơ được nhắc 

đến ở đây là 108 bài thơ khuyên tu, tán dương Tịnh Độ do tổ Thật Hiền đã viết. 

261 Từ là Từ Ân tông (Duy Thức tông), Hiền là Hiền Thủ tông (Hoa Nghiêm tông). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 211 of 340 





Đặc biệt từ trời Tây đến đây truyền Phật tâm, Đông Độ vốn nhiều kẻ căn 

cơ  Đại  Thừa.  Sau  đấy  một  chiếc  dép  trở  về  Tây262,  con  cháu  khắp  cõi  rền 

tiếng huyền diệu. 



29. Tán dương tượng Tế Công thiền sư  





Nhằm khơi gợi lòng chân tín nguyện cho chúng sanh, nên hiển lộ đủ mọi 

đại thần thông, chẳng giả khùng điên để che mắt mọi người, làm sao trụ mãi 

trong cõi đời để đánh động bọn điếc - đui? 



30. Ca tụng Nam Bình Tông Thừa263  

 



Túy  Bồ Đề, Bồ Đề túy.  Kẻ  vô trí chớ theo đuổi. Nếu  nhận  lầm phương 

hướng,  muôn  kiếp  thường  đọa  lạc  Nê  Lê264.  Nguyện  người  học  khéo  phân 



262 Theo truyền thuyết, tổ Bồ Đề Đạt Ma thị tịch vào ngày mồng Năm tháng Mười nhằm 

năm Đại Thống thứ hai (536) đời Ngụy Văn Đế. Đến ngày 18 tháng Chạp năm ấy, môn 

nhân đưa pháp thể tới chôn tại núi Hùng Nhĩ (tỉnh Hà Nam), dựng tháp thờ tại chùa Định 

Lâm. Ba năm sau, Tống Vân được vua Ngụy sai sang sứ Tây Vực, khi trở về đến Thông 

Lãnh  (tức  cao  nguyên  Pamir  hiện  thời),  gặp  Tổ  quảy  một  chiếc  dép  phiêu  diêu  đi  một 

mình, liền hỏi: “Sư đi đâu vậy?” Tổ đáp: “Ta trở về Tây Thiên!” Tống Vân trở về, thuật 

lại  chuyện  ấy,  môn  nhân  đào  mộ,  mở  quan  tài  ra  chỉ  thấy  trong  ấy  có  một  chiếc  dép. 

Triều đình  bèn sai  đem  chiếc dép  ấy về thờ tại chùa Thiếu Lâm. Về sau, đến năm  Khai 

Nguyên  thứ  15  (727)  đời  Đường,  có  kẻ trộm  lấy  đưa  về  thờ tại  chùa  Hoa  Nghiêm  trên 

Ngũ Đài, đến nay không biết đã thất lạc về đâu! 

263 Núi  Nam  Bình  là  một trong  mười  thắng  cảnh  vùng  Tây  Hồ  (nằm  ở  phía  Tây  Hàng 

Châu, tỉnh Giang Tây), cảnh núi đẹp đến nỗi họa sĩ Trương Trạch Đoan đời Tống đã vẽ 

một  bức  họa  rất  nổi  tiếng  với  tựa  đề  Nam  Bình  Vãn  Chung  Đồ  (Bức  họa tiếng  chuông 

chiều  tại  Nam  Bình).  Trên  núi  có  rất  nhiều  ngôi  chùa  nổi  tiếng,  nổi  tiếng  nhất  là  chùa 

Hưng Giáo (đại bản doanh của phái Sơn Gia tông Thiên Thai) và Tịnh Từ. Trong bài tụng 

này, tổ  Ấn Quang ca  ngợi tông phong của chùa  Tịnh Từ. Ngô Việt Vương Tiền Hoằng 

Thục xây chùa Tịnh Từ tại núi Nam Bình vào năm Hiển Đức nguyên niên (954) đời Hậu 

Châu, thoạt  đầu  chùa  mang  tên  Huệ  Nhật  Vĩnh  Minh  Tự  (đến  đời  Tống Thái  Tông  đổi 

thành chùa Thiên Ninh, rồi thành Tịnh Từ), thỉnh ngài Đạo Tế (tức Tế Điên hòa thượng) 

đến trụ trì, Ngài trở thành tổ khai sơn của chùa. Sư tính đúc tượng mười tám vị La Hán, 

chưa tâu lên, vua đã mộng thấy mười tám người khổng lồ đến tìm, bèn giúp cho Sư hoàn 

thành chí nguyện. Khi ngài Đạo Tế thị tịch năm Kiến Long thứ hai (961) đời Tống, vua 

bèn thỉnh ngài Vĩnh Minh Diên Thọ từ chùa Linh Ẩn về Trụ Trì, chấn hưng tông phong 

mạnh mẽ, độ hơn 1.700 đệ tử xuất gia. Tổ hằng ngày làm 108 Phật sự, niệm Phật mười 

vạn tiếng, tụng hết một bộ Pháp Hoa khiến khắp xa gần đều ngưỡng mộ tông phong chùa 

Tịnh  Từ.  Ngài  Vĩnh  Minh  cũng  đã  soạn  bộ  Tông  Kính  Lục  (100  quyển)  lừng  danh  tại 

chùa Tịnh Từ. Túy Bồ Đề là xước hiệu của ngài Tế Điên vì Ngài thường làm ra vẻ điên 

cuồng,  hay  uống  rượu  say  sưa,  nhưng  mỗi  lời  Ngài  nói  ra  không  câu  nào  chẳng  hợp 

Thiền cơ, khiến người hữu duyên nghe xong tỉnh ngộ sâu xa. 

264 Nê Lê (Naraka), còn phiên âm là Na Lạc, Na Lạc Ca, Na La Kha, hay Nại Lạc, dịch 

nghĩa Khổ Khí, Khổ Cụ, chính là địa ngục. Chữ Nê Lê bao gồm những ý nghĩa “tối tăm, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 212 of 340 

biệt:  Thuận  tâm  nghịch  tích 265  là  phương  cách  tối  thượng,  [nhưng]  nếu 

không có  mắt chọn  lựa pháp chân chánh,  chắc chắn sẽ bị tổn  hại không  lợi 

ích. 



31. Tán dương bài ký “hình Phật hiển hiện trên răng lợn” của ông Lưu 

Công Lỗ ở Quý Trì  





Hết  thảy  chúng  sanh,  đều  có  Phật  tánh.  Do  mê  trái  nên  đánh  mất  lẽ 

chánh, khởi tham  - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, ăn thịt kẻ khác để bồi bổ 

cái thân mình. Sát nghiệp đã kết, trải nhiều kiếp giết lẫn nhau. Đức Như Lai 

thương  xót,  bèn  làm  thuyền  từ,  khơi  mở  giáo  huấn  lớn  lao  về  lòng  Từ. 

Người ta vẫn không tin nên Phật bèn đặc biệt hiện hình dáng để mong chúng 

sanh  tùy  thuận  [lời  Phật  dạy].  Vỏ  nghêu  sò,  hông  bò,  móng  dê,  răng  lợn, 

yếm rùa, đều có hình Phật ngự [trong đó]. Có người họ Chức vào đời Tống 

giết lợn quăng đầu, chó giữ [đầu lợn] bốn ngày chẳng dám táp. Đuổi chó chẻ 

xương, trên răng hàm lợn hiện hình Phật. Mắt biếc, búi tóc xoắn ốc, nghiễm 

nhiên  là  bậc  Đại  Giác.  Trước  khi  chưa  giết,  [mọi  người]  đều  nói  là  “súc 

sanh”, đã giết xong mới biết là Phật. Do vậy, biết sát sanh chẳng khác gì giết 

Phật, dẫu chẳng phải do Phật hiện thì cũng là vị lai Phật. Giết để ăn thịt, tội 

quá non biển! Hãy gấp đau đáu ngăn dè, hòng được giải thoát! 

Anh  em  họ  Triều  làm  văn  tán  dương,  nghĩa  lý  uyên  thâm,  văn  từ  sáng 

đẹp, ông Thiên Trì biên chép, các vị đề tựa, viết lời bạt, để làm bài cảnh sách 

vĩnh  viễn  nhằm  khơi  gợi  hậu  giác.  Đã  hiểu  nghĩa  này,  ai  dám  giết  chóc? 

Tranh thành, giành đất sẽ chấm dứt ngay. Ông  Lưu ở Quý Trì, dốc lòng tin 

tưởng Phật pháp, bảo tồn sách của ông  Từ, lời đề tựa,  lời bạt đều phù  hợp, 

sai  con  là  Công  Lỗ  đem  đưa  cho  xem,  liền  kính  viết  mấy  lời  tỏ  bày  chí 

hướng của tôi. Nguyện kẻ thấy nghe sẽ ăn chay kiêng giết, chắc chắn trong 

đời này sẽ về cõi Cực Lạc. 

 

32. Tán dương tượng Niệm Thành đại sư  



không  đúng,  chẳng  thể  vui  sướng”.  Theo  Câu  Xá  Quang  Ký  quyển  tám,  chữ  Na  Lạc 

nghĩa là “người”, Ca nghĩa là “ác”. Như vậy Na Lạc Ca là người tạo nhiều tội ác, bị đọa 

vào trong  ấy  vì thế gọi  là Na Lạc Ca. Có thuyết giải thích Ca có nghĩa  là  “vui  sướng”, 

Nại  là  “không”,  Lạc  là  “cùng  với,  tương  ứng”.  Như  vậy,  Nại  Lạc  Ca  nghĩa  là  “chẳng 

tương ứng với vui sướng”, hoặc “chẳng thể cứu vớt được”! 

265 Do ngài Đạo Tế thường thị hiện những hạnh trái nghịch phạm hạnh xuất gia như uống 

rượu, ăn thịt chó, nhằm ẩn giấu thần thông để hóa độ người hữu duyên, nên có nhiều kẻ 

tưởng lầm tu Thiền đã giải ngộ rồi thì không cần giữ giới luật nữa, cứ phóng túng làm càn, 

nên tổ Ấn Quang khuyên:  “Nếu nhận lầm phương hướng, muôn kiếp thường đọa lạc Nê 

 Lê. Nguyện người học khéo phân biệt”.  Sở dĩ gọi là “thuận tâm nghịch tích” vì ngài Đạo 

Tế  là  bậc  kim  thân  La  Hán,  tâm  đã  giác  ngộ  thanh  tịnh  (“thuận  tâm”)  nhưng  thị  hiện 

những  hành  vi  trái  với  oai  nghi  của  người  xuất  gia  nhằm  ẩn  giấu  thân  phận,  nên  gọi  là 

“nghịch tích” (thể hiện hành vi trái nghịch). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 213 of 340 

 



Nghĩ tới đức lớn của Ngài, ước mong khôi phục Linh Nham, sau cơn tai 

kiếp  một  mình  ở  trong  lòng  tháp,  gặp  được  ông  Bành  lên  chơi  núi,  hứa  tra 

xét ruộng đất của nhà chùa, dần dần trở thành chốn danh lam. 



33. Bài ca tụng nhân dịp Cô Nhi Viện tại Thượng Hải khánh thành nhà 

mới  





Giúp  đỡ  cô  nhi,  tài  cao  chót  vót.  Nếu  chẳng  cứu  giúp,  sống  bằng  cách 

nào? Đã được nuôi dạy, chánh khí ắt thành. Hoặc là công, thương, học hành, 

cày cấy, là  hiền,  là thiện, tốt  lành, thuần thục, chăm  giữ đạo nghĩa, tuy  hèn 

vẫn vinh. Huống chi chẳng ít anh tuấn lỗi lạc. Do vậy biết rằng: Nuôi dạy cô 

nhi,  lợi  ích  sâu  rộng,  lời  ông  Tử  Dư  thật  đã  nghĩ  chín,  chỉ  nguyện  người 

nhân,  cùng  sẵn  từ  bi,  nhà  viện  tuy  thành,  nhu  cầu  vẫn  thiếu,  ai  nấy  ra  tay, 

giúp cho  hoàn thành. Thương con của  người, con ta ắt nhờ.  Hiền thiện tiếp 

nối,  nêu  gương cho đời, lợi  người, tự  lợi, nhân quả  như thế, chớ nên chẳng 

tin. Lời Phật chẳng dối! 



34. Ca tụng pháp môn Tịnh Độ thù thắng  

(chỉ do pháp môn này thù thắng mà bà Trí Nghi được vãng sanh)  





Pháp môn Tịnh Độ dạy dỗ không phân biệt, phàm - thánh, trí - ngu đều 

được bình đẳng nhiếp thọ. Hết thảy pháp môn đều cậy vào tự lực, chỉ có mỗi 

pháp này hoàn toàn cậy vào Phật lực, Phật lực khác biệt tự lực một trời một 

vực. Tín nguyện ức niệm quyết định sanh về nước Phật. Bao nhiêu người tín 

niệm,  bấy  nhiêu  người  vãng  sanh.  Phật  có  lời  thệ  nguyện,  nay  đã  tỏ  lộ  dấu 

hình: Nữ sĩ Trí Nghi tâm  niệm Phật tha thiết,  niệm chưa được  mấy  năm đã 

được  Phật  đón  tiếp.  Nguyện  người  thấy  nghe  ai  nấy  chăm  chú  tu  trì,  để  dự 

vào hội Liên Trì, vui sướng nào hơn! 



35. Ca tụng chuyện sanh Tây của cư sĩ Từ Úy Như  





Cao cả thay ông Từ! Xưa đã trọn đủ huệ căn, hiếu hữu, nhân từ, tận hết 

bổn phận, trọn vẹn luân thường, nghiêm cẩn tuân theo lời tổ tiên giáo huấn, 

dốc lòng tin tưởng Phật pháp, tu hạnh niệm Phật, mong sanh cõi Tịnh. Tuổi 

trung  niên  tận  lực  đảm  nhiệm  việc  khắc  in  kinh  điển  để  nối  tiếp  huệ  mạng 

của  Phật  hòng  giúp  cho  cả  Mật  lẫn  Hiển.  Thời  cuộc  chẳng  yên,  càng  ưa  - 

chán thiết tha, nương nguyện về Tây, đại sự giải quyết xong, được Phật thọ 

ký, liền trở lại Sa Bà, tiếp dẫn khắp hàm thức cùng thân cận Di Đà. 



36. Ca tụng đức cao đẹp của ông Sa Tuyết Phảng  

(năm Dân Quốc 22 - 1933)  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 214 of 340 





Cao cả thay cụ Sa, túc căn rất sâu, hiếu hữu nhân từ, cả làng cùng khâm 

phục,  tuổi  đã  tám  mươi  mới  tu  Tịnh  Độ,  phát  trọn  ba  tâm,  mong  sanh 

Thượng  Phẩm,  tâm  sẵn  có,  tâm  tạo  tác,  tâm  làm,  tâm  là.  Giải  lẫn  hạnh  đều 

viên  dung,  Lý  -  Sự  nhất  trí.  Vì  thế,  khi  lâm  chung  được  an  nhiên  qua  đời, 

đỉnh đầu ấm, vẻ mặt rạng rỡ, để biểu thị đã thật sự đến được [Cực Lạc]. 



37. Ca tụng chuyện quy Tây của cư sĩ Khuất Tử Kiến  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  





Phật tâm  và chúng sanh tâm,  về bản thể  vốn chẳng  hai. Do  nhân duyên 

mê  -  ngộ  nên  [tâm]  chẳng  khác  mà  [tướng]  thành  sai  khác.  Nếu  chịu  trái 

nghịch trần lao, kiêm trì thánh hiệu Phật, hễ được vãng sanh Tây Phương thì 

sẽ đích thân đến được bờ giác. Cao đẹp thay ông Tử Kiến! Túc căn thật sâu, 

thác  sanh  vào  gia  đình  đời  đời  thiện  lương,  giữ  tấm  lòng  trung  hậu,  khoan 

dung. Chuộng nghĩa, khinh tài, thân - sơ đều bình đẳng quan tâm. Có tư cách 

lỗi lạc, nhưng chuyên trọng niệm Phật. Tịnh nghiệp đã chín muồi, biết trước 

lúc  nào  sẽ  đi,  quyến  thuộc  đều  nhất  tâm  niệm  Phật  tương  trợ.  Vì  thế,  được 

nương nhờ Phật lực vãng sanh cõi Cực Lạc. Di tướng266 càng thêm rạng rỡ, 

ai nấy đều khen là lạ lùng, đặc biệt. Các hành nhân đời Mạt muốn thoát khỏi 

bẫy sanh tử, chỉ có một pháp Niệm Phật là có thể dự vào bậc thánh trong đời 

này. Nêu toát yếu đại lược hòng lưu lại vĩnh viễn cho con cháu, mong ai nấy 

đều noi theo đức của người xưa thân cận Di Đà Thế Tôn. 



38. Ca tụng đức cao đẹp của cư sĩ Trương Miện Đường  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  





Cao đẹp thay ông Miện Đường! Thừa nguyện thị hiện giáng sanh. Đang 

trong  lúc  kiếp  nạn  ngập  trời  này,  biển  cả,  đất  liền  đầy  dẫy  cọp,  kình,  nhân 

dân bị nuốt cắn, phát tâm dẹp cho yên. Do vậy, vào quân ngũ, dùng đức giáo 

hóa  binh  lính,  lấy  nhân  nghĩa  làm  vũ  khí,  dùng  nhân  quả  làm  lũy  thành. 

Phàm  đóng quân chỗ  nào, tiếng khen  ngợi vang rền truyền đến đất Tô. Trừ 

bạo,  an  dân  lành,  hoằng  pháp  độ  hữu  tình,  ma  tà,  ngoại  đạo  đều  dẹp  yên, 

Phật nhật được chiếu rạng. Chán nghiệp võ theo nghề văn. Sắt - cầm thường 

trỗi tiếng. Giảm bớt sự phiền toái trong việc cai trị nên được nhiều lúc rảnh 

rỗi.  Niệm  Phật  có  chương  trình  nhất  định.  Dùng  móng  tay  vẽ  tượng  Tam 

Thánh,  tinh  diệu  khôn  sánh  tầy.  Phàm  có  ai  thấy  nghe,  tâm  đều  hướng  về 

Cực  Lạc.  “Tâm  làm  Phật  là  Phật”,  Quán  Kinh  nghĩa  rộng  sâu.  Sự  thế  gian, 

xuất  thế,  đều  lấy  gốc  nơi  lòng  thành,  nguyện  khắp  người  mọi  giới,  nghe 

phong  thái  đều  dấy  lòng  hành  theo,  ngõ  hầu  từ  nay  trở  đi  thiên  hạ  thường 

thái bình. 



266 Chỉ thân xác, vẻ mặt của ông Khuất Tử Kiến sau khi đã mất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 215 of 340 



39. Ca tụng hạnh cao đẹp của cụ bà họ Từ, mẹ ông Châu  

(năm Dân Quốc 20 - 1931) 





Cao  đẹp  thay  Châu  mẫu!  Xưa  có  huệ  căn,  thờ  mẹ  nuôi  em,  tiếng  khen 

rộn xóm làng. Gả về nhà ông Châu, giúp chồng làm điều nhân, sửa đổi nghề 

nghiệp  trước,  lòng  Từ  không  ai  bằng.  Trông  nom  gia  đình,  dạy  con,  buôn 

bán,  làm  lành, phàm tính toán  những  gì đều  hợp tình  lý, lòng  mong  lợi  lạc, 

giúp người, tài lẫn pháp cùng thí. Xót thương chỉ dạy, không điều nhỏ nhặt 

nào chẳng quan tâm đến. Những  gì cụ tích tụ [cho riêng  mình] suốt cả  một 

đời, chỉ chứa được đầy tráp. Xét về đạo Nho, hạnh của cụ phù hợp với lẽ Đại 

Đồng,  xét  nơi  đạo  Thích,  hạnh  cụ  khế  hợp  pháp  Tứ  Nhiếp.  Phong  thái  cao 

đẹp  của  hai  bà  Phi,  ba  bà  Thái  vẫn  chưa  mất;  cho  nên  viết  đại  lược  để  nêu 

gương cho người sau. 



40. Ca tụng liệt nữ Trương San Trinh  





Chánh  khí  trong  trời  đất,  được  con  người  thực  hiện  rộng  rãi.  Nam  -  nữ 

tuy sai khác, lý này cố nhiên chẳng sai biệt. Do cùng sẵn đủ Phật tánh, tức là 

cái được gọi là “bỉnh di” (vâng giữ luân thường), nhưng phải khéo mở rộng 

sự ấy, [muốn] làm thánh hiền phải lấy đó làm nền tảng. Tiếc thay con người 

trong  thời  gần  đây,  cứ  coi  điều  hay  là  chuyện  tệ.  Tận  lực  trừ  cho  hết  sạch 

phạm  vi  giữa  nam  -  nữ,  gọi  luyến  ái  là  cao  thượng,  coi  trinh  tiết  là  tỳ  vết! 

Đúng là muốn cho người trong khắp cõi đời giống hệt như cầm thú. Cao cả 

thay  cô  Trương  San  Trinh!  Dẫu  chết  chí  chẳng  dời,  không  được  mẹ  thông 

cảm,  dùng  kéo  tự  rạch  [cổ].  Tuy  là  con  nhà  nông,  nhưng  đáng  là  điển  hình 

cho  nữ  giới.  Dùng  thân  phụ  trợ  Danh  Giáo267,  đáng  gọi  là  đại  trượng  phu. 

Người tuy đã qua đời, trinh đức chẳng hề mất. Tiếc rằng chưa biết Phật pháp, 

rốt cuộc khó thoát khỏi bẫy phàm. Nếu sanh được  lòng tín  nguyện, chí tâm 

niệm A Di Đà, ắt được Phật tiếp dẫn, vãng sanh ao bảy báu. Thấy Phật nghe 

diệu pháp, tiến dần lên chứng được Bồ Đề. Đến tận cùng kiếp vị lai, thường 

làm thầy trời - người. 



41. Ca tụng hạnh đẹp của cư sĩ Trình Chí Bằng ở Vụ Nguyên  

(năm Dân Quốc 22 - 1933)  



267 Theo tác phẩm Thiên Hạ Tàn Cuộc (tác giả Đàm Bá Ngưu, nhà xuất bản Đồng Tâm, 

Hoa Lục, 2006):  “Chữ Danh tương đương với ‘hình thái ý thức’ trong ngôn ngữ hiện thời, 

 tức là vận dụng lịch sử và kinh nghiệm cá nhân, phương pháp lý luận suy diễn từ nguyên 

 nhân đến hậu quả để đề ra một khái niệm, hay một nguyên tắc hòng định khuôn mẫu cho 

 nếp  sống.  Giáo  tức  là  dạy  dỗ,  tuyên  truyền  sao  cho  mỗi  cá  nhân  đều  sống  sao  cho  đạt 

 được  những  mục  đích  chuẩn  mực  đã  đặt  ra  trong  Danh”.   Như  vậy,  Danh  Giáo  có  thể 

hiểu đại lược là những chuẩn mực về luân lý, đạo đức được đề cao trong xã hội. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 216 of 340 





Sanh  trong  đời  nay  mà  hành  đạo  xưa.  Nêu  gương  cho  làng  ấp.  Giữ  chí 

khí,  tiết  tháo  của  Liêm  Lạc268.  Tin  sâu  Phật  pháp,  chẳng  tập  tành  lỗi  lầm 

“trong  lòng  tuân  phụng  ngoài  mặt  chống  trái”  [của  bọn  Trình  -  Châu]. 

Nguyện sanh  về  Liên  Bang,  lúc  mất được cảm  ứng đạo  giao thù thắng. Ôi! 

Con  người  như  vậy  là  trụ  đá  giữa  dòng  chảy,  là  hướng  dẫn  tốt  lành  trong 

đường  mê.  Do  vậy  bèn  viết  đại  lược  để  bảo  với  người  thông  sáng  đời  mai 

sau. 



42. Bài ca tụng  nhân  dịp  minh thọ269 trăm tuổi của cụ Tề Dữu Nam  và 

Kim phu nhân 

 



Ông  Tề  hiếu  hữu  đức  siêu  quần,  phu  nhân  càng  giúp  nêu  gương  thơm. 

Chớ bảo bình sinh  lo buôn bán, phải biết toàn thân đầy  học thức. Học thức 

ấy thật sự có thể lưu tiếng thơm suốt cả một đời. Tiếc chưa được nghe Phật 

pháp,  ngộ  nguồn  tâm.  May  có  con  cháu  vừa  hiền  vừa  hiếu,  cầu  siêu  mong 

cha  mẹ  được  sanh  về  cõi  trời  Cực  Lạc.  Cực  Lạc  vui  sướng  khôn  lường! 

Luôn được đích thân chầu hầu bậc cổ Giác Hoàng270. Chứng Vô Sanh Nhẫn 

nương  Bi  nguyện,  riêng  đến  cõi  này  làm  thuyền  Từ.  Thuyền  Từ  thả  trong 

biển khổ, khiến cho khắp mọi người về Tây bỏ Đông. Đến ngày tự lợi lợi tha 

đều viên mãn, sẽ trong pháp giới xưng Đại Hùng. 



43.  Bài  tụng  hồi  hướng  cho  khắp  mọi  người  trong  hiện  tại  ấn  tống  và 

vĩnh viễn lưu truyền Văn Sao  

(năm Dân Quốc 16 - 1927)  





Pháp môn Tịnh Độ là pháp giới tạng, khế cơ và khế lý, thật là vô thượng. 

Bậc Đẳng Giác đại thánh, kẻ nghịch ác tiểu phàm, Luật - Giáo - Thiền - Mật, 

đều khắp bao hàm. Mười phương chư Phật hết kiếp tuyên dương vẫn khó nói 

trọn diệu nghĩa, công huân lạ lùng. Huống chi tôi là kẻ tầm thường phàm tục, 

ngẫu nhiên nêu tỏ được  một hạt bụi trong cõi đất, một giọt nước trong biển 

cả, thật quá nhỏ nhoi! Tự lượng kém hèn, nếu chẳng phải đức Phật sẽ không 

thể  độ  được,  cũng  có  những  người  cùng  chí  hướng  chỉ  chuyên  chú  nơi 

chuyện này; do vậy mới có đủ mọi thứ lời lẽ hủ bại. Giãi bày lòng ngu thành, 

chứ nào phải hoằng dương Tịnh Độ! Do các cư sĩ nghĩ những lời lẽ ấy có lợi 



268 Liêm  Lạc  nói  đủ  là  “Liêm  Lạc  Quan  Mân”  là  bốn  đại  học  phái  Lý  Học  đời  Tống, 

Liêm là phái Lý Học của Châu Đôn Di ở Liêm Khê, Lạc là phái Lý Học của Trình Di ở 

Lạc  Dương,  Quan  là  phái  Lý  Học  của  Trương  Tải  ở  Quan  Trung,  còn  Mân  là  phái  Lý 

Học của Châu Hy ở đất Mân Việt (Phước Kiến). 

269 Minh thọ là sinh nhật của người đã mất. 

270 Giác Hoàng là một danh hiệu tôn xưng đức Phật, ý nghĩa giống như chữ Giác Vương. 

Do A Di Đà Phật đã thành Phật từ mười kiếp trước nên gọi là “cổ Giác Hoàng”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 217 of 340 

cho hàng sơ cơ, ấn hành nhiều lượt để mong [hàng sơ cơ] có chỗ nương tựa. 

Có ông Diệp Đức Quảng bỏ ra ba ngàn đồng, tính để làm ấn phí mong sách 

được  lưu  truyền  rộng  rãi.  Trong  tháng  Tám,  thành  Thiểm  Tây  bị  vây  hãm, 

[tình thế] rất đáng buồn, cầu cứu giải vây, liền dùng hết số tiền ấy để cứu đói. 

Phàm  có  các  thiện  sĩ  tùy  ý  quyên  góp  giúp  đỡ,  [ấn  tống]  năm  ba  ngàn  bộ, 

vẫn gom thành đủ số. Nguyện những người bỏ tiền và những ai đọc tụng đều 

tiêu trừ nghiệp chướng, tăng cao nền phước, cửa nhà yên vui, thân tâm bình 

yên,  mạnh  khỏe,  sống  dự  vào  bậc  thánh,  thác  về  Tây  Phương.  Tổ  tiên  đã 

khuất, oán thân bao đời, đều nhờ lòng Từ của Phật mà chứng được diệu tâm 

vốn có. Can qua vĩnh viễn chấm dứt, lễ nghĩa nhân nhượng thịnh hành, nhân 

dân  yên  vui,  thiên  hạ  thái  bình,  trọn  báo  tứ  ân,  giúp  đều  ba  cõi,  pháp  giới 

chúng sanh cùng chứng Bồ Đề. 



Phụ Lục:  

Toa thuốc thần hiệu Bạch Phàn271 Cứu Mạng  

(Bạch Phàn còn gọi là Minh Phàn hoặc Phàn Thạch)  





Phàm ăn nhầm hà đồn272 hoặc hết thảy những món độc khác, hoặc do sự 

việc [trái ngang] bức bách, ý  muốn coi rẻ  mạng sống, toan tự tận, nuốt nha 

phiến, tỳ sương, đằng hoàng273, hết thảy những thứ có thể hủy hoại tạng phủ 



271 Bạch Phàn (Alumen) thường được gọi là phèn trắng, hay phèn chua, thường có màu 

trong  suốt  hoặc  trắng  ngả  vàng,  có  công  thức  hóa  học  là  KAl(SO4)2·12H2O.  Đông  Y 

thường dùng Bạch Phàn để giải độc sát trùng, chữa ghẻ, hoặc uống để cầm máu, chữa thổ 

tả, trừ phong đàm. 

272 Hà Đồn (globefish, puffer fish), có tên khoa học Takifugu Rubripes, là một loại cá rất 

độc, hình dáng giống cá Nóc bên ta, thân hình tròn ung ủng, đuôi và vây ngắn củn, trông 

giống như quả cầu nhỏ bị thổi phình lên nên còn có tên là Khí Cổ Ngư (cá trông như cái 

trống bơm căng) hoặc Xuy Đỗ Ngư (cá thổi phình bụng). Do thịt loại cá này ăn rất ngon, 

nên người Hoa xếp nó vào Trường Giang Tam Tiễn (ba món tươi ngon của sông Trường 

Giang),  tức  Hà  Đồn,  Đao  Ngư,  và  Thời  Ngư  (cá  cháy),  nhưng  trong  mình  Hà  Đồn  nó 

chứa  một  lượng  chất  độc  có  thể  giết  chết  được  ba  mươi  người  trưởng  thành  (theo 

Wikipedia). Nếu không biết cách khử chất độc trên da cá, ăn vào sẽ bị trúng độc. Người 

Nhật gọi loại cá này là Fugu và chế biến thành một món Sushi rất đắt tiền, người đầu bếp 

làm  món  này  khi  được  mướn  phải  trình  cho  nhà  hàng  văn  bằng  chứng  nhận  anh  ta  đã 

được  huấn  luyện  cách  chế  biến  đúng  mức.  Tuy  thế,  mỗi  năm  tại  Nhật  vẫn  có  cả  trăm 

trường hợp chết vì trúng độc do ăn món cá này. 

273 Tỳ  Sương  (Arsenic  Trioxide)  còn  gọi  là  Thạch  Tín,  chất  độc  không  giết  chết  người 

ngay nếu uống với liều lượng nhỏ. Trong thế kỷ 18-19, do chưa hiểu biết về độc tánh của 

chất này, Âu Tây vẫn dùng một loại thuốc chứa chất Thạch Tín mang tên Arsphenamine 

để chữa bệnh! 

Đằng  Hoàng  (Garcinia  Morella)  là  chất  nhựa  trích  từ  một  loài  cây  leo  thuộc  họ  Đằng 

Hoàng (Clusiaceae) thường có hoa đơn màu vàng, mọc thành chùm, trổ từ kẽ lá, lá hình 

trứng.  Chất  keo  Đằng  Hoàng  thường  được  dùng  trong  Đông  Y  để  cầm  máu,  sát  trùng, 

chữa bệnh phù thũng. Do họ Đằng Hoàng có nhiều loại cây hình dạng tương tự nên khi 

thu thập chế biến rất dễ hái lầm loại có chất độc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 218 of 340 

con người khiến cho con người mất mạng, tức những thứ được đặt tên là độc 

vật  và  uống  lầm  những  loại thuốc độc v.v… đều có thể dùng  một cục bạch 

phàn  nghiền  nát,  dùng  nước  sôi  hòa  tan,  hòa  thêm  chừng  mấy  chén  nước 

lạnh, cốt sao nước phèn vẫn  giữ được tánh chất,  mùi vị chua rít đậm đặc  là 

được.  Liền  bảo  người  bị  nạn  uống  mấy  chén  nước  phèn  ấy,  chưa  đầy  một 

khắc đồng hồ, sẽ ói hết sạch những thứ độc vật đã ăn vào, liền bảo toàn được 

tánh mạng. 

Nếu như ăn phải chất độc thời gian quá lâu, đổ nhiều nước phèn cho lọt 

vào bụng cũng vẫn có thể cứu chữa được! Dẫu cho tạng phủ đã bị hư hoại, 

cứu  vãn  không  kịp,  cũng  không  có  hại  gì.  Xét  ra,  bạch  phàn  tánh  mát,  vị 

chua  rít,  giải  được  các  chất  độc,  vì  thế  rất  thích  hợp.  Cũng  có  thể  dùng  bài 

thuốc này để chữa trị chứng hoắc loạn (bệnh dịch tả). Bài thuốc này do y sĩ 

Phùng Văn Phù ở Thiên Tân trải hơn mười năm kinh nghiệm, áp dụng trăm 

lần đều công  hiệu,  nhiều  lần chứng kiến  hiệu quả thần kỳ. In  toa thuốc  lưu 

truyền rộng rãi ngõ hầu cứu giúp rộng khắp quả thật là dụng tâm của người 

nhân từ, quân tử, Hơn nữa, bạch phàn ở chỗ nào cũng mua được, giá lại phải 

chăng. Nguyện người đọc lưu tâm [dùng bài thuốc này] làm phương tiện cứu 

người, công đức sẽ chẳng thể nghĩ bàn. Liền đem công đức cứu người ấy hồi 

hướng Tây Phương thì cũng có thể dùng làm duyên tăng thượng thù thắng. 



V. Những bài viết khác  

1. Lâm chung tam đại yếu (Ba điều quan trọng nhất lúc lâm chung)  

(năm Dân Quốc 19 - 1930)  



Ðiều bi thảm  nhất trong thế  gian không chi bằng cái chết, nhưng  người 

trong khắp cả cõi đời, không một ai may mắn thoát được! Vì vậy, người có 

tâm muốn lợi mình lợi người chẳng thể không sớm lo liệu. Thật ra, một chữ 

CHẾT  vốn chỉ  là giả danh, do kỳ  hạn của quả báo chiêu cảm từ [các nhân] 

đời trước đã hết nên bỏ tấm thân này rồi lại thọ cái thân khác vậy. Kẻ chẳng 

biết Phật pháp thì đúng là không tìm được cách gì, chỉ đành mặc cho nghiệp 

xoay chuyển. Nay đã được nghe pháp môn Tịnh Ðộ phổ độ chúng sanh của 

đức  Như  Lai  thì  phải  nên  tín  nguyện  niệm  Phật,  sắp  đặt  sẵn  tư  lương  vãng 

sanh, hầu mong thoát được nỗi khổ luân hồi sanh tử giả huyễn, chứng sự vui 

Niết Bàn thường trụ chân thật. 

Nếu  ai  có  cha,  mẹ,  anh,  em  và  các  quyến  thuộc  mắc  phải  bệnh  nặng, 

bệnh tình khó bề thuyên giảm thì hãy nên phát tâm hiếu thuận, từ bi, khuyên 

họ niệm Phật cầu sanh Tây phương và trợ niệm cho họ để mong người bệnh 

nhờ đó sau khi chết  liền được sanh  về Tịnh Ðộ. Sự  lợi  ích như thế  làm sao 

diễn  tả  được?  Nay  tôi  nêu  lên  ba  điều  trọng  yếu  để  làm  căn  cứ  hòng  thành 

tựu sự vãng sanh cho người lâm chung; lời lẽ tuy thô vụng, quê kệch, nhưng 

ý vốn lấy từ kinh Phật. Gặp được nhân duyên này đều nên làm theo. Ba điều 

trọng yếu vừa nói đó chính là:  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 219 of 340 

* Một là khéo chỉ dạy, an ủi, khiến [người sắp mất] sanh chánh tín. 

*  Hai  là  mọi  người  thay  phiên  niệm  Phật  để  giúp  tịnh  niệm  [cho  người 

sắp mất]. 

* Ba là hết sức tránh dời động, khóc lóc, kẻo làm hỏng việc. 



Nếu có thể tuân theo ba pháp này để hành thì chắc chắn sẽ tiêu trừ được 

túc  nghiệp,  tăng  trưởng  Tịnh  nhân  (cái  nhân  để  vãng  sanh  Tịnh  Độ),  được 

Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây phương. Hễ đã được vãng sanh thì sẽ siêu phàm 

nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử,  dần  dần  tấn  tu  ắt  sẽ  đạt  tới  viên  thành  Phật 

quả mới thôi. Sự lợi ích như vậy hoàn toàn nhờ vào sức trợ niệm của quyến 

thuộc. Có thể làm được như thế mới là chân hiếu đối với cha mẹ, mới thật là 

chân đễ274 đối với anh em trai, chị em gái, mới thật là chân từ đối với con cái, 

mới  thật  là  chân  nghĩa,  chân  huệ  đối  với  bằng  hữu  và  đối  với  mọi  người; 

dùng  những điều ấy để vun bồi cái nhân Tịnh Ðộ của chính  mình, khơi  gợi 

lòng tin tưởng của những đồng nhân, lâu ngày chày tháng nào có khó gì mà 

chẳng  tập  thành  lề  thói  được.  Nay  tôi  sẽ  trình  bày  từng  điều  một  để  chẳng 

đến nỗi có những điều không thích đáng lúc lâm chung vậy. 



a. Ðiều thứ nhất là khéo chỉ bày, an ủi, khiến cho [người sắp mất] sanh 

chánh tín  

 



Thiết tha khuyên người bịnh buông xuống hết thảy, [chỉ] nhất tâm niệm 

Phật.  Nếu  như  cần  phải  giao  phó  việc  gì  thì  phải  mau  giao  phó.  Giao  phó 

xong thì chẳng đếm xỉa đến nữa, chỉ nghĩ ta nay sắp theo Phật vãng sanh cõi 

Phật; tất cả sự giàu sang, vui sướng, quyến thuộc thế gian, các thứ trần cảnh 

đều  là chướng ngại, thậm chí khiến ta  mắc hại. Vì thế, chẳng  nên sanh  một 

niệm  quyến  luyến,  vướng  mắc.  Phải  biết:  Một  niệm  chân  tánh  của  chính 

mình vốn chẳng có chết. Sự chết vừa mới nói đó chỉ là xả thân này để lại thọ 

cái  thân  khác  mà  thôi!  Nếu  chẳng  niệm  Phật  thì  sẽ  phải  thuận  theo  nghiệp 

lực  thiện,  ác  để  lại  thọ  sanh  trong  nẻo  lành,  đường  dữ  (Đường  lành  là  trời  - 

người. Đường ác là súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. A Tu La vừa gọi là đường lành vừa gọi 

là đường ác vì họ tu nhân cảm quả đều là thiện - ác xen tạp). Nếu như trong lúc lâm 

chung, nhất tâm niệm Nam Mô A Di Ðà Phật thì do tâm niệm Phật chí thành 

ấy,  ắt  quyết  định  cảm  được  Phật  dấy  lòng  từ  bi  lớn  lao,  đích  thân  tiếp  dẫn 

khiến cho ta được vãng sanh. 

Thêm nữa, đừng nghi rằng: Ta là nghiệp lực phàm phu, chỉ do niệm Phật 

trong  một  thời  gian  ngắn  sao  lại  có  thể  thoát  khỏi  sanh  tử,  vãng  sanh  Tây 

phương? Nên biết rằng: Vì đức Phật đại từ bi nên dẫu là kẻ tội nhân Thập Ác, 

Ngũ  Nghịch  rất  nặng,  lúc  lâm  chung  tướng  địa  ngục  đã  hiện  ra,  mà  nếu  có 

thiện tri thức dạy cho niệm Phật bèn niệm mười tiếng hoặc chỉ một tiếng thì 

cũng  được  Phật  tiếp  dẫn,  vãng  sanh  Tây  phương.  Hạng  người  ấy  chỉ  niệm 



274 Chân đễ: Tình thương yêu, hòa thuận thật sự đối với anh em. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 220 of 340 

mấy câu còn được vãng sanh, sao còn cho rằng ta nghiệp lực nặng nề, niệm 

Phật ít ỏi rồi sanh lòng nghi ư? Phải biết: Chân tánh vốn sẵn có của chúng ta 

và chân tánh của Phật chẳng hai; chỉ vì ta Hoặc nghiệp sâu nặng nên chẳng 

thọ dụng được! Nay đã quy mạng nơi Phật như con nương về với cha, chính 

là trở về với quê nhà ta vốn sẵn có, chứ nào có phải là điều gì ra ngoài khả 

năng của ta đâu! Hơn nữa, xưa kia, đức Phật đã phát nguyện:  “Nếu có chúng 

 sanh  nghe  danh  hiệu  của  ta  mà  chí  tâm  tin  ưa,  dẫu  chỉ  mười  niệm  mà  nếu 

 chẳng  được  vãng  sanh  thì  chẳng  lấy  ngôi  Chánh  Giác”.   Vì  thế,  hết  thảy 

chúng  sanh  lúc  lâm  chung  phát  tâm  chí  thành  niệm  Phật  cầu  sanh  về  Tây 

phương thì không một ai là chẳng được Ngài rủ lòng Từ tiếp dẫn. Ngàn vạn 

phần  chẳng  được  hoài  nghi  nữa!  Hoài  nghi  tức  là  tự  mình  lầm  lạc,  họa  ấy 

chẳng nhỏ đâu! 

Huống  hồ,  lìa  khỏi  thế  giới  khổ  não  này  sanh  về  thế  giới  vui  vẻ  kia  là 

chuyện hết sức sung sướng, hãy nên sanh tâm hoan hỷ, ngàn vạn phần chẳng 

được  sợ  chết!  Dẫu  sợ  chết  vẫn  chẳng  thể  không  chết,  lại  còn  đâm  ra  mất 

phần  vãng  sanh  Tây  phương  nữa,  vì  tâm  mình  trái  với  tâm  Phật  rồi!  Dẫu 

Phật  sẵn  lòng  đại  từ  bi  cũng  không  làm  thế  nào  được  đối  với  chúng  sanh 

chẳng  nương  theo  lời  dạy  của  Phật!  Vạn  đức  hồng  danh  của  Phật  A  Di  Ðà 

giống  như  lò  luyện  lớn  lao;  tội  nghiệp  trong  nhiều  kiếp  của  chúng  ta  như 

một mảnh tuyết trong hư không. Nghiệp lực phàm phu do bởi niệm Phật nên 

nghiệp liền tiêu diệt, giống như mảnh tuyết ở gần bên lò lửa lớn liền bị tiêu 

hết chẳng còn gì nữa. Vả lại, huống chi nghiệp lực đã tiêu thì bao nhiêu thiện 

căn sẽ tự nhiên tăng trưởng thù thắng; sao lại còn ngờ chẳng được vãng sanh 

và Phật chẳng đến tiếp dẫn nữa ư? 

Mềm mỏng, uyển chuyển chỉ dạy, an ủi như thế thì người bệnh sẽ có thể 

tự sanh tâm chánh tín. Ðấy chính là những điều chỉ dạy cho người bệnh. Còn 

như những việc chí thành, tận hiếu mà ta phải nên làm thì cũng chỉ chú trọng 

ở những điểm ấy; chớ  nên thuận theo thói tục  van cầu thần thánh, tìm thầy 

chạy  thuốc.  Mạng  lớn  đã  sắp  hết  thì  làm  sao  quỷ  thần,  thuốc  men  giữ  cho 

người ấy khỏi chết được! Nếu đã  nhọc  lòng  vì  những sự  vô ích  như thế thì 

lòng thành khẩn đối với một sự niệm Phật sẽ bị xen tạp, không cách gì cảm 

thông [đức Phật] được! Nhiều kẻ lúc cha mẹ lâm chung chẳng tiếc tiền của, 

mời khá nhiều thầy thuốc đến khám. Ðấy gọi là mua tiếng hiếu, muốn được 

người đời khen ta tận hiếu đối với cha mẹ; nào hay trời đất, quỷ thần thật sự 

xét soi [tường tận] nỗi lòng. Vì vậy, đối với những sự thuộc về chuyện tống 

táng  cha  mẹ  mà  quá  sức  phô  trương  thì  nếu  chẳng  mắc  thiên  tai  ắt  cũng  bị 

nhân họa. Kẻ làm con chỉ nên chú trọng những gì thần thức của cha mẹ đạt 

được!  Lời  xưng  tụng  của  người  đời  cố  nhiên  chẳng  đáng  cho  kẻ  sáng  mắt 

nhếch  mép  cười,  lẽ  đâu  lại  dốc  lòng  mong  mỏi,  thật  chỉ  khiến  cho  ta  mắc 

phải cái lỗi bất hiếu to lớn mà thôi! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 221 of 340 

b.  Thứ  hai  là  mọi  người  thay  phiên  niệm  Phật  để  giúp  tịnh  niệm  [cho 

người chết] 

  

Trước đó, đã chỉ dạy người bệnh khiến cho kẻ ấy sanh chánh tín; nhưng 

vì  người  bịnh  tâm  lực  yếu  ớt,  đừng  nói  chi  hạng  người  lúc  còn  khỏe  mạnh 

chưa  bao  giờ  niệm  Phật,  chẳng  dễ  gì  niệm  liên  tục  lâu  dài  được,  ngay  cả 

người  chuyên  trọng  niệm  Phật  đến  lúc  ấy  cũng  hoàn  toàn  nhờ  vào  người 

khác  trợ  niệm  thì  mới  có  thể  hữu  hiệu.  Vì  vậy,  quyến  thuộc  trong  nhà  hãy 

nên  cùng  nhau  phát  tâm  hiếu  thuận,  từ  bi,  vì  người  ấy  trợ  niệm  Phật  hiệu. 

Nếu bệnh tình còn chưa đến nỗi sắp chết vào bất cứ lúc nào thì nên chia ban 

niệm  Phật.  Nên  chia  thành  ba  ban,  mỗi  ban  hạn  định  mấy  người.  Ban  đầu 

tiên  niệm  Phật  ra  tiếng,  ban  thứ  hai  và  thứ  ba  niệm  thầm.  Niệm  một  tiếng 

đồng hồ thì ban thứ hai niệm tiếp; ban thứ nhất, ban thứ ba niệm thầm. Nếu 

có  chuyện  nhỏ  thì  nên  lo  liệu  trong  lúc  niệm  thầm;  còn  trong  lúc  trực  ban 

trọn chẳng nên bỏ đi. Ban thứ hai niệm xong, ban thứ ba niệm tiếp. Xong rồi 

liền trở lại từ đầu. Niệm một tiếng, nghỉ hai tiếng; [như vậy thì niệm] suốt cả 

ngày đêm thì cũng không mệt nhọc lắm. 

Phải  biết:  Chịu  giúp  người  đạt  được  Tịnh  niệm  vãng  sanh  thì  cũng  sẽ 

được hưởng quả báo có người trợ niệm. Chớ có nói “chỉ vì cha mẹ nên mới 

phải tận  hiếu  như  vậy”, đối  với  người dưng cũng  nên  vun bồi ruộng phước 

của chính mình, trưởng dưỡng thiện căn của chính mình thì mới đúng là cái 

đạo tự lợi, chứ chẳng phải chỉ vì người khác mà thôi! Thành tựu một người 

được vãng sanh Tịnh Ðộ chính là thành tựu một chúng sanh làm Phật. Công 

đức như thế há thể nghĩ lường được ư? 

Ba  ban  liên  tục,  tiếng  niệm  Phật  chẳng  ngớt.  Nếu  sức  bệnh  nhân  niệm 

được thì nương theo đó niệm nho nhỏ theo. Chẳng thể niệm nổi thì lắng tai 

nghe  kỹ,  tâm  không  có  niệm  gì  khác  thì  tự  có  thể  tương  ứng  với  Phật  vậy. 

Tiếng  niệm Phật chẳng  nên quá to;  niệm to sẽ hao hơi, khó  niệm  lâu được; 

cũng  chẳng  thể  quá  nhỏ  khiến  cho  bệnh  nhân  nghe  chẳng  rõ.  Chẳng  nên 

niệm  quá  mau,  cũng  chẳng  nên  quá  chậm.  Quá  mau  bệnh  nhân  niệm  theo 

chẳng  nổi,  dẫu  có  lắng  nghe  [tiếng  niệm]  cũng  khó  nghe  rõ.  Quá  chậm  thì 

chẳng  tiếp  hơi  nổi  nên  cũng  khó  có  ích.  Nên  niệm  chẳng  lớn  tiếng,  chẳng 

nhỏ  tiếng,  chẳng  rề  rà,  chẳng  gấp  gáp;  từng  chữ  phân  minh,  từng  câu  rành 

mạch khiến cho từng chữ, từng câu lọt tai thấu dạ bịnh nhân; như vậy thì dễ 

có sức [niệm theo]. Đối  với pháp khí dùng để niệm Phật, chỉ  nên dùng dẫn 

khánh,  hết  thảy  các  thứ  khác  nhất  loạt  chẳng  nên  dùng.  Tiếng  dẫn  khánh 

trong trẻo khiến tấm  lòng  người  nghe thanh tịnh. Tiếng  mõ trầm đục chẳng 

thích hợp cho việc trợ niệm khi lâm chung. 

Lại nữa, nên niệm Phật hiệu gồm bốn chữ. Lúc bắt đầu thì niệm vài câu 

sáu  chữ;  rồi  sau  đó  chuyên  niệm  bốn  chữ  A  Di  Ðà  Phật,  chẳng  niệm  Nam 

Mô.  Do  ít  chữ  dễ  niệm  nên  bệnh  nhân  sẽ  niệm  theo  được  hoặc  nhiếp  tâm 

lắng  nghe,  đều  đỡ  tốn  tâm  lực.  Quyến  thuộc  trong  nhà  niệm  như  vậy  mà 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 222 of 340 

thỉnh thiện hữu bên ngoài đến thì cũng niệm như vậy. Dù nhiều người hay ít 

người đều phải niệm  như thế, chẳng  nên niệm  một chốc lại  ngưng  nghỉ, rồi 

lại  niệm  khiến cho bịnh  nhân niệm  Phật gián đoạn. Nếu gặp  lúc ăn cơm thì 

nên  ăn  vào  lúc  thay  phiên,  đừng  ngớt  tiếng  niệm  Phật.  Nếu  như  lúc  bịnh 

nhân sắp tắt hơi thì cả ba ban nên cùng  niệm cho đến tận sau khi đã tắt hơi 

hẳn  rồi  mới  lại  chia  ba  ban  niệm  suốt  ba  tiếng  đồng  hồ  nữa.  Sau  đấy,  mới 

ngưng niệm để lo liệu, sắp đặt mọi việc. 

Trong lúc niệm Phật, chẳng để cho bè bạn đến trước bệnh nhân thăm hỏi, 

vỗ về. Ðã có lòng đến thăm thì hãy theo đại chúng niệm Phật  mấy thời. Ấy 

mới  là tấm  lòng  yêu  mến chân thật, có ích cho bịnh  nhân. Còn  nếu cứ theo 

thói tục thường tình thì chính là đã xô người ta xuống biển. Tình ấy tuy đáng 

cảm, nhưng [để xảy ra] sự ấy thật đáng đau đớn. Toàn là cậy vào người chủ 

chốt hiểu rõ đạo lý, bảo trước với người [đến thăm] để khỏi tổn thương tình 

cảm, lại khỏi gây hại cho bệnh nhân bị phân tâm chẳng được vãng sanh vậy. 



c. Thứ ba là kiêng dè dời động, khóc lóc để khỏi làm hỏng đại sự  



Lúc người bệnh sắp chết chính là lúc phân biệt giữa thánh, phàm, người, 

quỷ, [tình trạng khác nào] ngàn cân [treo] đầu sợi tóc; quan trọng cùng cực! 

Chỉ  nên  dùng  Phật  hiệu  để  chỉ  dạy  thần  thức  của  người  ấy,  trọn  chẳng  nên 

tắm rửa, thay áo, hoặc dời chỗ nằm. Mặc kệ [người ấy]  nằm -  ngồi  như thế 

nào, cứ để yên người đó trong tư thế ấy, chẳng nên dời động chút nào. Cũng 

chẳng nên đối trước [người ấy] mà lộ vẻ buồn bã, thương xót, hoặc đến nỗi 

khóc lóc. Vì khi đó [người sắp chết] thân chẳng tự chủ được; hễ lay động là 

toàn thân lẫn chân tay đều bị đau đớn như bị bẻ, chặt, giằng xé. Hễ đau đớn 

thì sanh tâm sân hận nên [tâm] niệm Phật bị ngưng dứt. Mang tâm sân hận ra 

đi, phần nhiều bị đọa vào độc loại (những loài vật hung dữ, độc địa như rắn, 

bò cạp, rết…), đáng sợ hãi quá sức! Nếu [người sắp chết] thấy [thân quyến] 

đau đớn, khóc lóc thì tâm mến luyến phát sanh nên [tâm] niệm Phật cũng bị 

ngừng  nghỉ.  Vì  mang  tâm  ái  luyến  mà  ra  đi  nên  đến  nỗi  đời  đời,  kiếp  kiếp 

chẳng được giải thoát. 

Lúc ấy, có lợi  nhất thì không  gì  bằng  nhất tâm  niệm Phật; điều  gây  hại 

nhất không chi bằng  vọng động, khóc than. Nếu  như  vọng động, khóc than 

đến nỗi [người chết] sanh lòng sân hận hay mến luyến thì dẫu có muốn sanh 

Tây phương, cả vạn trường hợp cũng chẳng được một! 

Thêm nữa, người sắp chết hơi nóng rút từ dưới rút lên trên là tướng siêu 

thăng,  còn  [hơi  nóng]  từ  trên  rút  xuống  dưới  là  tướng  đọa  lạc.  Vì  vậy,  có 

thuyết:  



 Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc  

 Súc sanh tất cái ly,  

 Ðịa ngục cước bản xuất  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 223 of 340 

Nhưng  nếu  mọi  người  chí  thành  trợ  niệm  thì  [người  chết]  ắt  tự  có  thể 

sanh thẳng về Tây phương; chẳng nên thăm dò nhiều lượt khiến cho khi thần 

thức [người chết] chưa rời [khỏi xác], có thể sẽ do bị kích thích như vậy mà 

tâm sanh phiền đau nên chẳng được vãng sanh. Lỗi lầm ấy thật là vô lượng 

vô biên. Xin các thân  hữu ai nấy đều khẩn thiết niệm Phật, chẳng cần thăm 

dò  hơi  nóng  cuối  cùng  bị  lạnh  đi  ở  chỗ  nào.  Kẻ  làm  con  hãy  nên  lưu  tâm 

điều này mới là hiếu thật sự. Nếu cứ thuận theo các tình cảm thông tục trong 

thế gian thì chính là xô người thân xuống biển khổ chẳng thương xót, mong 

một lũ vô tri vô thức xúm lại khen ngợi ta đã tận hiếu! Hiếu như vậy thì có 

khác chi là tình yêu của La Sát Nữ! 

Kinh  dạy:  “La  Sát  Nữ  ăn  thịt  người,  bảo:  ‘Vì  ta  yêu  ngươi  nên  ăn  thịt 

 ngươi!’  Kẻ vô tri kia thể hiện lòng hiếu khiến cho người thân mất vui bị khổ, 

há  chẳng  phải  là  giống  hệt  cái  tình  yêu  người  của  La  Sát  Nữ  hay  sao?  Tôi 

nói ra  lời  này, chẳng phải  là không  đếm  xỉa tình  người, chỉ  là  muốn cho ai 

nấy  đều  xét  rõ  sự  thực,  cốt  sao  người  chết  vãng  sanh,  kẻ  còn  sống  được 

phước,  để  thỏa  tấm  lòng  thành  sắt  son  của  con  hiền,  cháu  thảo  thương  yêu 

người  thân,  chẳng  ngờ  lời  lẽ  dường  như  quá  khích.  Người  thương  yêu  cha 

mẹ thật sự ắt sẽ lượng thứ cho. 

Thuyết:   Ðảnh  thánh,  nhãn  sanh  thiên...   là  nói  về  khi  người  đã  tắt  hơi, 

toàn thân đã lạnh, chỉ còn đảnh đầu ấm thì ắt là siêu phàm  nhập thánh, liễu 

sanh  thoát  tử.  Nhãn  sanh  thiên  là  nếu  mắt  và  trán  còn  nóng  thì  sanh  trong 

thiên  đạo.  Riêng  chỗ  ngực  còn  ấm  thì  sanh  vào  nhân  đạo.  Riêng  bụng  còn 

nóng thì sanh trong ngạ quỷ đạo. Riêng đầu gối còn nóng thì sanh trong súc 

sanh  đạo.  Riêng  bàn  chân  còn  nóng  thì  sanh  địa  ngục  đạo.  Ðấy  là  do  hai 

nghiệp thiện, ác đã tạo của người ấy lúc còn sống đến giờ đây cảm hiện như 

thế, chứ chẳng thể dựa vào thế lực nào để làm giả ra như vậy được. Khi đó, 

nếu bệnh nhân có thể chí thành niệm Phật, lại thêm sức của quyến thuộc và 

bạn  lành  trợ  niệm  chắc  chắn  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh,  siêu  phàm  nhập 

thánh  vậy. Chẳng cần phải để  ý thử sờ  xét nghiệm, đến  nỗi  làm  hỏng  việc! 

Mong mỏi lắm thay! 





2.  Tịnh  Độ  Chỉ  Yếu  (Chỉ  bày  những  điều  trọng  yếu  trong  pháp  môn  Tịnh 

Độ)  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  





Pháp  môn  Tịnh Độ chính  là pháp  môn đặc biệt  trong  giáo pháp suốt cả 

một đời đức Như Lai, thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp trọn vẹn lợi căn lẫn 

độn  căn.  Bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  chẳng  thể  vượt  ra  ngoài  được,  tội  nhân 

nghịch  ác  cũng  có  thể  dự  vào  trong  ấy.  Chẳng  đoạn  Hoặc  nghiệp  mà  thoát 

khỏi  luân  hồi;  ngay trong  một đời này quyết định  lên cõi Phật! Chúng sanh 

đời Mạt căn cơ kém hèn, bỏ pháp môn này làm sao yên được? Phàm những 

ai  tu  Tịnh  nghiệp  thì  điều  thứ  nhất  là  phải  giữ  tịnh  giới  nghiêm  ngặt;  điều 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 224 of 340 

thứ  hai là phải phát  Bồ Đề tâm; điều thứ ba là phải đầy đủ  lòng tín  nguyện 

chân thật. 

Giới là cơ sở, nền tảng của mọi pháp, Bồ Đề tâm là chủ soái của tu đạo, 

tín  nguyện nhằm dẫn đường cho việc  vãng sanh. Pháp  môn Tịnh Độ lấy ba 

pháp Tín - Nguyện - Hạnh làm tông: Không tin sao có thể phát nguyện cho 

được?  Không  có  nguyện  làm  sao  khởi  hạnh?  Không  có  diệu  hạnh  trì  danh, 

làm sao chứng điều đã tin, mãn điều đã nguyện cho được? Được vãng sanh 

hay không  hoàn toàn là do có tín  nguyện  hay không. Phẩm  vị cao  hay thấp 

hoàn toàn do trì danh sâu hay cạn! Tín - Nguyện - Hạnh như ba chân của cái 

đỉnh, thiếu một sẽ đổ nhào. 

Nếu  chẳng  chú  trọng  tín  nguyện,  chỉ  mong  trì  danh  cho  đạt  được  nhất 

tâm, dẫu đạt được  nhất tâm sâu  xa, cũng khó thể  liễu sanh thoát tử!  Vì sao 

vậy? Do Phiền Hoặc chưa hết sạch, chẳng thể cậy vào tự lực để liễu sanh tử 

được. Tín  nguyện đã không có, chẳng thể cậy vào Phật  lực để liễu sanh tử! 

Đời  có  kẻ  ham  cao  chuộng  xa,  thường  phô  phang  tự  lực,  miệt  thị  Phật  lực; 

chẳng biết từ sống đến chết không chuyện gì chẳng cậy vào sức người khác 

nhưng  chẳng  lấy  đó  làm  thẹn,  sao  riêng  đối  với  đại  sự  liễu  sanh  tử  và  Phật 

lực lại chẳng  muốn tiếp nhận, [chắc là]  mất trí điên khùng  nên  mới đến nỗi 

như vậy! Hành giả Tịnh tông hãy nên thống thiết răn dè! 

Đối với pháp tắc tu trì, hãy nên thường như con nhớ mẹ, đi, đứng, nằm, 

ngồi, nói năng, im lặng, qua lại, một câu Phật hiệu miên miên mật mật! [Dẫu 

gặp] bất cứ sự  duyên  nào cũng chẳng  để cho  gián đoạn,  nhiếp trọn sáu căn 

tịnh  niệm tiếp  nối. Người  làm được như thế chắc chắn  vãng sanh!  Lại phải 

nên tâm niệm nhân từ, rộng lượng, tánh khí khiêm nhường, thuận thảo, nhẫn 

được  những  điều  người  khác  chẳng  thể  nhẫn,  hành  được  những  điều  người 

khác  chẳng  thể  hành,  chịu  cực  nhọc  thế  cho  người  khác,  thành  tựu  điều  tốt 

đẹp  cho  người  ta.  Thường  nghĩ  mình  sai  quấy,  đừng  bàn  lỗi  của  kẻ  khác! 

Bậc Đẳng Giác Bồ Tát trong mười hai thời lễ mười phương Phật để sám trừ 

túc nghiệp, huống là kẻ còn đang trong địa vị phàm phu! Hãy nên thường hổ 

thẹn, nào dám ỷ y! Nếu ỷ y, dẫu có tu trì thảy đều thuộc về ma nghiệp. Con 

người  như  thế  chớ  nên  thân  cận,  để  khỏi  đến  nỗi  lâu  ngày  đều  bị  biến  đổi 

giống như họ. 

Phải vâng  giữ chắc tông chỉ, chẳng bị xoay chuyển bởi kinh giáo và lời 

lẽ  của  thiện  tri  thức  rồi  bỏ  pháp  này  tu  pháp  khác.  Pháp  môn  này  chính  là 

pháp  môn  tổng trì thành thủy thành chung để  mười phương ba đời hết thảy 

chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Hết  thảy  pháp  môn 

không pháp nào chẳng từ pháp giới này lưu xuất; hết thảy hạnh môn không 

môn nào chẳng trở về pháp giới này. Vì thế, [pháp này] được chín giới cùng 

hướng về, mười phương chung khen ngợi, ngàn kinh đều xiển dương, muôn 

luận cùng tuyên  nói. Bọn ta  là hạng  mạt  học sao lại  lập dị, tự chuốc  lấy tội 

khiên  tự  lầm,  lầm  người  ư?  Nguyện  hãy  suy  nghĩ  sâu  xa,  xin  hãy  suy  nghĩ 

sâu xa! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 225 of 340 



3. Trình bày ý nghĩa ẩn kín nơi cuốn Hành Dư Nhật Khóa của Lâm Văn 

Trung Công  

(năm Dân Quốc 23 - 1934)  





Xem  cặn  kẽ  khắp  những  bậc  đại  trung  đại  hiếu  thuở  xưa,  lập  đại  công, 

dựng đại nghiệp, đạo che trùm thời ấy, đức thấu đến hậu thế, hạo khí lấp trời 

đất, lòng  tinh trung  mờ  nhật  nguyệt đều do học  Phật đắc  lực  mà  ra. Những 

nhà Nho trong cõi đời chẳng biết gốc đạo, chỉ thấy được dấu vết đã bộc lộ, 

chẳng biết đến cội nguồn của cái tâm, khiến cho cái gốc bị ẩn kín chẳng hiển 

lộ,  tiềm  tàng  chẳng  tỏ  rõ.  Do  những  Nho  sĩ  câu  nệ  thường  đố  kỵ  Phật,  nên 

[những vị danh nhân] phần nhiều chú trọng tiềm tu mật chứng, chẳng tự bộc 

lộ. Nếu xét kỹ hành vi của bọn họ, ắt sẽ có những điểm chẳng thể giấu được. 

Nếu con cháu chẳng đầy đủ chánh tri kiến ắt chỉ sợ bị kẻ tục Nho chê cười, 

nên cũng chẳng chịu xiển dương. Do nhân duyên này, khiến cho tiềm đức u 

quang275 ẩn mất không được nghe đến nhiều lắm! 

Trong bộ Cựu Đường Thư276, phàm những sự tích về Phật pháp và ngôn 

luận  trao đổi  giữa các bậc sĩ đại phu  và cao tăng đều được chọn  lọc  những 

điều trọng yếu để ghi chép lại. Âu Dương Tu soạn bộ Tân Đường Thư277 đã 



275 Tiềm đức u quang: Những đức hạnh tốt đẹp ngầm kín, không bộc lộ. 

276 Cựu Đường Thư được biên soạn dưới đời Hậu Tấn. Năm Thiên Phúc thứ sáu (941), 

Tấn Cao Tổ (Thạch Kính Đường) sai bọn văn thần Trương Chiêu Viễn, Giả Vĩ… soạn bộ 

sử về triều Đường do tể tướng Triệu Oánh  làm Tổng Giám Tu (Chief  Editor). Đến năm 

Khai Vận thứ hai (845) sách mới hoàn thành. Lúc ấy, Lưu Hú đã thay Triệu Oánh làm Tể 

Tướng nên sách ghi tên vị Tổng Giám Tu là tể tướng Lưu Hú. Thoạt đầu, sách mang tên 

là Đường Thư, đến đời Tống khi nhóm các văn thần do Âu Dương Tu cầm đầu biên soạn 

bộ  sử  mới  về  nhà  Đường,  liền  đổi  tên  tác  phẩm  này  thành  Cựu  Đường  Thư.  Bộ  Cựu 

Đường Thư dày đến 200 quyển, chép những sự kiện lịch sử từ năm Vũ Đức nguyên niên 

(618) đời Đường Cao Tổ đến năm Thiên Hựu thứ tư (907) đời Đường Ai Đế. 

277 Bộ  Tân  Đường  Thư  do  các  văn  thần  Âu  Dương  Tu,  Tống  Kỳ,  Phạm  Trấn,  Lã  Hạ 

Khanh  cùng  biên  soạn,  tổng  cộng  gồm  225  quyển.  Do Tống  Nhân  Tông  chê  bộ  Đường 

Thư biên chép lộn xộn, nhiều chi tiết thừa thãi, văn phong không rõ ràng, nên năm Khánh 

Lịch thứ tư (1044) xuống chiếu sai Âu Dương Tu, Phạm Kỳ v.v… sửa chữa, tu đính bộ 

Đường Thư tạo thành bộ sử mới. Bộ sử mới biên soạn trong suốt 17 năm mới xong. So 

với bộ Cựu Đường Thư, văn phong Tân Đường Thư tao nhã hơn, những bài viết dài hơn, 

hoa mỹ hơn, nhưng nội dung, dữ liệu chỉ bằng 7/10 bộ sử cũ. Tư Mã Quang khi soạn bộ 

Tư Trị Thông Giám chỉ sử dụng dữ liệu từ bộ Cựu Đường Thư; ông chê Tân Đường Thư 

chỉ có ưu điểm văn phong tao nhã, chứ đã tùy tiện lược bớt quá nhiều những sự kiện lịch 

sử, nhất là những dữ kiện về mối quan hệ ngoại giao giữa Đại Đường và các nước lân cận, 

lược bỏ truyện ký của những nhân vật có ảnh hưởng mạnh mẽ đến tư tưởng học thuật thời 

ấy như các ngài Huyền Trang và Nhất Hạnh (vì các vị đó là cao tăng nhà Phật), cũng như 

thiếu hẳn khí thế bi tráng khi mô tả sự kiện như trong bộ Cựu Đường Thư, nhiều sự kiện 

bị họ Âu tùy tiện sửa đổi theo thiên kiến nên không đáng được coi như một sử liệu khả 

tín.  Sau  này,  Ngô  Chẩn  đã  viết  cuốn  Tân  Đường  Thư  Củ  Mậu  (uốn  nắn  những  sai  lầm 

trong  bộ  Tân  Đường  Thư)  để  nêu  lên  bốn  trăm  sáu  mươi  điều  sai  lầm  trong  bộ  Tân 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 226 of 340 

gạt bỏ hơn hai ngàn điều. Bộ Ngũ Đại Sử278 cũng vậy. Ấy là do chỉ sợ thiên 

hạ đời sau biết Phật pháp hữu ích cho thân tâm tánh mạng, cho nền chánh trị 

của  nước  nhà,  rồi  sẽ  học  theo!  Những  sử  quan  khác  đa  phần  thuộc  loại  tri 

kiến  hẹp  hòi  câu  nệ  ấy.  Vì  vậy,  sự  tiềm  tu  mật  chứng  của  những  bậc  đại 

nhân xưa kia đều chẳng được biết đến! 

Văn Trung Công  Lâm  Tắc Từ  học vấn, trí thức, chí khí, tiết tháo, trung 

nghĩa  đều  ít  thấy  trong  đời  Thanh  trước  kia.  Tuy  bận  bịu  việc  nước,  ông 

chẳng hề gián đoạn việc tu trì Tịnh nghiệp chút nào vì học Phật chính là căn 

bản của học vấn, chí khí, tiết tháo, trung nghĩa vậy. Đã có được căn bản này 

thì ứng xử đều thích đáng, xử sự đều hợp lẽ. Đấy chính là nguyên do vì sao 

bậc  đại  nhân  đời  xưa  vượt  trỗi  những  hạng  tầm  thường.  Một  bữa  nọ,  chắt 

của  Văn  Trung  Công  là  ông  Tường,  tự  là  Bích  Dư,  đưa  cho  tôi  xem  cuốn 

kinh  gồm  các  bài  kinh  chú  Di  Đà,  Kim  Cang,  Tâm  Kinh,  Đại  Bi  do  Văn 

Trung Công đã đích thân viết, trang bìa ghi  “Tịnh Độ Tư Lương”.  Trên mặt 



Đường Thư, đồng thời phê phán rất nặng: “Không biết cách san định những điểm trọng 

 yếu, chỉ biết tuân theo những gì mình ưa thích!”.  Học giả Vương Hân Phu còn chê thẳng 

thừng:  “Bọn Âu Dương Tu chỉ biết viết văn, coi thường khảo chứng!”   

278 Ngũ Đại Sử gồm hai  bộ Cựu và Tân. Cựu Ngũ Đại Sử vốn có tên là Lương Đường 

Tấn Hán Châu Thư, nên thường được gọi tắt là Ngũ Đại Sử, được biên soạn từ tháng Tư 

năm Khai Bảo thứ sáu (973) đến tháng Mười năm Khai Bảo thứ bảy (974) theo lệnh của 

Tống Thái Tổ, do Tiết Cư Chánh cầm đầu một nhóm văn thần chấp bút. Bộ sử này chép 

những sự kiện lịch sử từ năm Khai Bình nguyên niên (907) đời Hậu Lương đến năm Hiển 

Đức thứ bảy (960) đời Châu Thế Tông (tức năm nhà Hậu Châu bị Bắc Tống diệt), gồm 

150 quyển. Về sau, Âu Dương Tu tự biên soạn tu chỉnh bộ Ngũ Đại Sử, đặt tên là Ngũ 

Đại Sử Ký (đến thời Càn Long được gọi  là Tân  Ngũ Đại Sử), bộ sử mới được hoàn tất 

vào năm Hoàng Hựu thứ năm (1053), nhưng chỉ cất giữ tại tư gia, không phổ biến. Đến 

khi Âu Dương Tu mất, người nhà dâng lên triều đình, được phê chuẩn lưu hành. Khi bộ 

này được lưu hành, bộ Cựu Ngũ Đại Sử dần dần biến mất. Theo những sử quan thời cổ 

như Tư Mã Quang nhận định, khi biên soạn Tân Ngũ Đại Sử, Âu Dương Tu đã tùy tiện 

cắt xén những dữ liệu lịch sử theo thiên kiến yêu - ghét cá nhân, thiếu hẳn tính công bình, 

cẩn trọng cần có nơi một sử quan. Do vậy, đến thời Càn Long, dựa vào những phần được 

bảo tồn trong bộ Vĩnh Lạc Đại Điển đời Minh và hai mươi bộ sách giá trị khác như Sách 

Phủ Nguyên Giám, Thái Bình Ngự Lãm, Tư Trị Thông Giám Khảo Dị, Cẩm Tú Vạn Hoa 

Cốc, Thiên Trung Ký, Cổ Kim Tánh Thị Thư Biện Chứng v.v… Thanh triều đã cố gắng 

phục hồi diện  mạo của bộ Cựu Ngũ Đại Sử, quy  định bộ Cựu Ngũ Đại Sử là chánh sử, 

còn Tân Ngũ Đại Sử chỉ được coi như một tác phẩm văn chương. Ngô Chẩn (một học giả 

đời  Thanh)  đã  biên  soạn  cuốn  Ngũ  Đại  Sử  Toản Ngộ (tập  hợp  những  sai  lầm  trong  bộ 

Ngũ Đại Sử) ba quyển để nêu lên những điều sai lầm nặng nề trong bộ Tân Ngũ Đại Sử. 

Sau đấy, Ngô Lan Đình đời Thanh cũng soạn bộ Ngũ Đại Sử Ký Toản Ngộ Phụ gồm sáu 

quyển để nêu tiếp những sai lầm trong bộ sử của Âu Dương Tu mà Ngô Chẩn chưa nhắc 

đến. Các sĩ phu nổi tiếng đời Thanh như Cố Viêm Vũ, Tiền Đại Hân cũng chê Âu Dương 

Tu luôn tự phụ đã viết sử theo phong cách kinh Xuân Thu, nhưng hoàn toàn chẳng hiểu 

thấu  đáo  cách  viết  sử  của  kinh  Xuân  Thu  cũng  như  không  phân  biệt  được  sự  khác  biệt 

giữa viết sử và viết văn! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 227 of 340 

cái hộp đựng sách đề Hành Dư Nhật Khóa (Khóa tụng hằng  ngày trong  lúc 

ngồi xe). 

Đủ biết Văn Trung Công ngầm tu pháp môn Tịnh Độ, tuy ra vào, đi lại, 

vẫn chẳng chịu bỏ phế. Do dùng  để trì tụng  lúc đi  xe, cuốn kinh ấy chỉ dài 

khoảng bốn tấc, rộng ba tấc. Chữ viết cung kính, mực thước, không một nét 

bút  nào cẩu thả, đủ thấy  lòng cung kính, chí  thành của ông, chẳng dám coi 

thường,  chểnh  mảng  chút  nào!  Bản  kinh  ấy  mỗi  trang  gồm  sáu  hàng,  mỗi 

hàng gồm mười hai chữ. Bích Dư sợ thủ bút của tiên nhân lâu ngày bị mất đi, 

liền cho sắp xếp thành sách  in theo  lối  thạch bản để  mong được lưu truyền 

trong  nhân sĩ các  giới,  ngõ  hầu [mọi  người] đều biết  Văn Trung Công suốt 

đời tu trì, cốt sao ai nấy gặp việc nhân chẳng nhường, thấy người hiền mong 

được bằng. Do vậy, sẽ cùng mong vượt ngũ trược lên chín phẩm. [Ông Bích 

Dư]  sai  Quang  lược  thuật  nguyên  ủy,  Quang  từ  bé  đã  nghe  danh  ngưỡng 

vọng  Văn  Trung  Công,  nay  biết  ông  tu  trì  nghiêm  mật  như  thế,  thật  có  thể 

nói  là  bậc  thừa  nguyện  tái  lai,  hiện  thân  tể  quan  để  thuyết  pháp.  Nguyện 

những người thấy nghe sẽ nhất trí tiến hành, cùng noi theo vết chân thì quốc 

gia may mắn lắm, mà nhân dân cũng may mắn lắm thay. 



4. Nêu tỏ ý nghĩa giáo dục trong gia đình là căn bản khiến cho thiên hạ 

thái bình  

(năm Dân Quốc 27 - 1938)  





Đời đã loạn đến cùng cực rồi, ai nấy đều mong mỏi bình trị nhưng chẳng 

biết cội gốc thì có mong cầu cũng uổng công! Hãy nên gấp biết cái gốc nằm 

ở  đâu!  Sự  dạy  dỗ  của  người  mẹ  trong  gia  đình  chính  là  căn  bản  khiến  cho 

hiền tài được dấy lên đông đảo, thiên hạ thái bình. Chẳng chú trọng nơi ấy, 

làm  sao  đạt  được  bình  trị?  Mẹ  dạy  dỗ  thì  thứ  nhất  là  thai  giáo.  Thai  giáo 

chính là dạy dỗ về bẩm tánh, phẩm chất từ thuở đầu. Phàm nữ nhân sau khi 

có thai, hãy chú trọng suy nghĩ, tưởng niệm, xử sự sao cho chỉ một bề chân 

thành,  cẩn  trọng.  Nhất  cử  nhất  động  chẳng  trái  lẽ  chánh.  Nhất  là  phải  nên 

vĩnh  viễn dứt trừ  những  món tanh tưởi,  hằng  ngày thường  niệm  Phật khiến 

cho thai nhi được bẩm thụ chánh khí của mẹ, thì lúc sanh nở ắt được yên vui 

không khổ sở, sanh được đứa con tướng mạo đoan nghiêm, tánh tình từ thiện, 

thiên tư thông minh. 

Đến lúc con bắt đầu hiểu biết, liền nói cho nó nghe về đạo lý làm người, 

như  hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ  v.v…  và  tội  phước  nhân  quả  ba 

đời,  luân  hồi  lục  đạo  chuyển  biến,  khiến  cho  trong  tâm  nó  thường  luôn  có 

những  điều  kiêng  sợ,  có  những  điều  mong  mỏi,  hâm  mộ.  Lại  dạy  nó  niệm 

Phật, niệm Quán Thế Âm để mong tăng phước, tăng thọ, tránh tai, tránh nạn. 

Chẳng  cho  phép  nó  nói  lời  dối  trá,  nói  lời  thị  phi,  đánh  người,  chửi  người, 

chẳng  cho  nó  giẫm  đạp  giấy  có  viết  chữ,  giẫm  đạp  ngũ  cốc,  giẫm  đạp  hết 

thảy  các  món  đồ  vật.  Chẳng  cho  nó  ăn  uống  bừa  bãi,  chẳng  cho  nó  tụ  tập 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 228 of 340 

chơi  giỡn  cùng  bọn  trẻ  cùng  xóm.  Hơi  lớn  lên,  bèn  dạy  nó  đọc  thuộc  sách 

Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên,  Văn  Xương  Âm  Chất  Văn,  Quan  Đế  Giác 

Thế  Kinh,  để  cho  nó  biết  có  khuôn  pháp  để  noi  theo,  có  những  điều  ngăn 

cấm. Đối với mỗi điều đều nói sơ lược đại ý để làm phương tiện hướng dẫn 

hòng mai sau nó học hành sẽ được lợi ích. 

Lúc bé như thế, càng học hành sẽ càng hiền thiện, lo gì nó chẳng đạt đến 

địa vị thánh hiền, rạng mày nở mặt tổ tông! Nếu không, cứ mặc cho nó quen 

thói kiêu căng, nuôi thành phường bại hoại, dẫu có thiên tư cũng chẳng biết 

học  hành  là để  học  làm thánh  hiền  nên càng  học càng thêm tồi bại! Những 

kẻ đại gian đại ác xưa  nay đều  là những kẻ có thiên tư tốt đẹp, có bản lãnh 

lớn  lao,  chỉ  vì  cha  mẹ,  thầy  giáo  của  chúng  đều  chẳng  biết  dạy  chúng  học 

thành thánh hiền, tận lực thực hiện, chỉ dạy bọn chúng học văn tự để làm căn 

cứ  hòng đối  phó  với đời,  mưu cầu  lợi  lộc, trí thức  hèn tệ đến tột cùng, đến 

nỗi  những thảm kịch phế kinh điển, phế  luân thường, tranh thành  giành đất 

tàn  sát  lẫn  nhau  ồ  ạt  diễn  ra.  Mối  họa  loạn  ấy  đều  do  cha  mẹ,  thầy  giáo 

chẳng biết phương cách dạy dỗ con em  mà ra. Dù chính họ chẳng làm  điều 

ác lớn  lao nào, nhưng cái tội hoại  loạn thế đạo nhân tâm cũng sẽ khiến cho 

họ đời đời kiếp kiếp cùng chịu ác báo giống như con em! 

Vì thế, tôi nói:  “Dạy con là căn bản khiến thiên hạ thái bình, nhưng dạy 

 con gái càng quan trọng hơn nữa”  do con người thuở thơ ấu chuyên cậy vào 

mẹ dạy dỗ. Cha chẳng thể thường ở trong nhà, còn mẹ thường chẳng rời con. 

Nếu  mẹ hiền lương, có trí  huệ thì  hành vi, lời lẽ đều đáng  làm  gương, [con 

cái] thấy nghe quen mắt, trong tâm đã thành nề nếp, lại do thường xuyên răn 

dạy, đã tập quen thành tánh như vàng lỏng đúc thành đồ dùng, nếu cái khuôn 

đúc tốt đẹp, chắc chắn chẳng đến  nỗi đúc  ra vật  xấu  xí! Vì thế, dạy dỗ con 

gái so ra càng khẩn yếu hơn dạy con trai. Bởi lẽ, hiền mẫu do hiền nữ mà có, 

nếu không có hiền  nữ, làm sao có hiền  mẫu cho được? Không có  hiền  mẫu 

thì lại làm sao có được con cái hiền lương cho được? 

Đạo lý cực bình thường ấy ai cũng đều có thể làm được! Điều đáng đau 

tiếc  là  quá  ít  người  đề  xướng  khiến  cho  những  kẻ  làm  mẹ  chỉ  biết  nuông 

chiều  mù quáng,  những kẻ  làm cha cũng chẳng khéo dạy. Đến khi con  vào 

trường học hành, kẻ làm thầy cũng do thuở bé chẳng nghe được nghĩa lý này, 

vì  thế  cũng  trọn  chẳng  biết  học  hành  là  để  học  làm  thánh  hiền,  chẳng  dạy 

học trò tận tụy thực hành đạo do thánh hiền đã nói, chỉ học văn tự hòng mưu 

cầu  lợi  lộc, chẳng  hề biết  học  làm  thánh  hiền có  lợi  ích không chi  lớn  hơn, 

chính  bản  thân  mình  và  con  cháu  đời  đời  kiếp  kiếp  hưởng  dùng  chẳng  hết. 

Còn mưu cầu lợi lộc, nếu mưu cầu một cách tốt đẹp thì chẳng qua đạt được 

phú quý nhỏ nhoi trong đời này mà thôi! Nếu mưu cầu xấu xa, trong đời này 

những kẻ thân bại danh liệt, con chết yểu, cháu tuyệt diệt đâu đâu cũng có! 

Con  người cùng trời đất được gọi  là Tam  Tài là  vì có công  năng “dùng 

tiên  giác  để  giác  ngộ  kẻ  hậu  giác,  kế  tục  bậc  thánh  đời  trước,  mở  lối  cho 

người  học  đời  sau”;  do  vậy  mới  được  tôn  xưng  như  thế.  Nếu  chẳng  chú 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 229 of 340 

trọng  học  làm thánh  hiền sẽ là thây đi thịt chạy, chỉ biết  niềm  vui ăn  uống, 

trai gái, còn khác gì cầm thú nữa đâu? Một chữ “người” còn là mạo danh, há 

còn có thể cùng với trời đất xưng là Tam Tài nữa ư? Nhưng con người tánh 

vốn  lành,  ai  nấy  đều  có  thể  làm  Nghiêu  -  Thuấn,  ai  cũng  đều  có  thể  thành 

Phật, nhưng kẻ chẳng thể làm Nghiêu - Thuấn, chẳng thể thành Phật thì chỉ 

có  tánh  đức,  trọn  chẳng  có  tu  đức  “đánh  đổ  lòng  ham  muốn  xằng  bậy  để 

khôi phục lễ nghĩa, dứt lòng tà, giữ lòng thành và tu Giới - Định - Huệ, đoạn 

tham - sân - si”. Tu đức ấy lúc ban đầu là do cha mẹ hiền, sư trưởng khơi gợi 

vậy,  kế  tiếp  là  do  chính  mình  khăng  khăng  nỗ  lực  tu  trì.  Dẫu  chưa  thể  đạt 

đến địa vị Nghiêu - Thuấn hay địa vị Phật, nhưng đã khác hẳn một trời một 

vực với kẻ hạ ngu hằng ngày chôn vùi trong nhân dục rồi! 

Kinh Thư chép:  “Duy thánh võng niệm tác cuồng, duy cuồng khắc niệm 

 tác  thánh”   (Chỉ  vì  thánh  đánh  mất  niệm  mà  thành  cuồng,  chỉ  vì  kẻ  cuồng 

khắc chế được ý niệm mà thành thánh). Kinh dạy:  “Hễ mê thì Phật chính là 

 chúng sanh, ngộ rồi thì chúng sanh chính là Phật”.  Ta  may  mắn có căn cơ 

làm Nghiêu - Thuấn, thành Phật, là trang  nam tử  hào hùng,  há chịu bỏ  mặc 

cho tánh đức này bị vùi lấp trong nhân dục, vĩnh viễn làm chúng sanh hạ ngu 

trầm  luân  trong  biển  khổ  ư?  Nguyện  những  người  làm  cha  mẹ,  làm  sư 

trưởng, làm con cái, làm học trò trong cõi đời ai nấy đều gắng sức thì nước 

ta thật may mắn mà toàn cầu cũng may mắn lắm thay! 

 

5. Nêu  tỏ ý  nghĩa  ẩn  tàng  của  Phật  Quang  Phân  Xã  tại  Xung  Điền,  Vụ 

Nguyên  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  





Phật quang là tâm quang. Tâm quang ấy chúng sanh và Phật đều cùng có, 

bình  đẳng  giống  hệt  như  nhau,  nơi  Phật  chẳng  tăng  thêm,  nơi  chúng  sanh 

chẳng  giảm  bớt.  Vì  thế,  lúc  mới  thành  Chánh  Giác,  đức  Thế  Tôn  than  thở 

sâu  xa:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  đầy  đủ  trí  huệ  đức  tướng  của  Như  Lai, 

 nhưng vì chưa ngộ nên chẳng tránh khỏi biến trí huệ đức tướng ấy thành vô 

 minh nghiệp thức, mê tâm đuổi theo cảnh, trái giác hiệp trần, ví như đi mãi 

 trong đêm dài, chẳng thấy được đường chánh, chẳng va tường đụng vách thì 

 cũng đọa hầm sụp hố, luân hồi lục đạo, trọn chẳng có thuở thoát ra!”  Đức 

Như  Lai thương  xót, thị  hiện  giáng sanh trong thế  gian, thành Đẳng Chánh 

Giác, tùy thuận cơ nghi, diễn nói các pháp, chỉ dạy thể tướng của nhất tâm, 

nói ra nhân quả ba đời, pháp thế gian lẫn xuất thế gian không gì chẳng trọn 

khắp. 

Lại muốn lợi lạc khắp ba căn nên đặc biệt mở ra một môn Tịnh Độ, ngõ 

hầu hết thảy dù thánh hay phàm đều cùng trong đời này cậy vào Phật từ lực 

vãng sanh Tây Phương hòng siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, đích 

thân chứng được tâm quang  mà Phật và chúng sanh đều cùng có, cũng như 

[chứng được] tánh thể  vô  lượng quang  thọ. Lại còn rủ  lòng từ tiếp dẫn đến 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 230 of 340 

tột cùng đời vị lai, ngõ hầu pháp giới chúng sanh đều được đẫm Phật quang, 

cùng  chứng  tâm  quang.  Quang  quang  chiếu  sáng  lẫn  nhau,  thành  một  thế 

giới  Thường  Tịch  Quang  mới  thôi!  Đấy  chính  là  cội  nguồn  của  việc  cư  sĩ 

Dịch Viên lập ra Phật Quang Xã. 

Còn  những  gì  được  đề  xướng  trong  liên  xã  thì  trọn  chẳng  lập  ra  cách 

thức sai khác, tức  là ai  nấy đều dốc tâm thực  hiện  ngay trong  những cư  xử 

thường  ngày  của  chúng  ta,  có  nghĩa  là  “cha  từ,  con  hiếu,  anh  nhường,  em 

kính,  chồng  hòa,  vợ  thuận,  chủ  nhân  từ,  tớ  trung  thành”,  mỗi  mỗi  đều 

nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận.  Như  thế  thì  chính  là  người  lành  “chẳng  làm 

các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành”.  Hơn  nữa,  trong  khi  đi  lại,  nói  năng, 

làm lụng, đi, đứng, nằm, ngồi, [luôn luôn] chấp trì một câu thánh hiệu A Di 

Đà Phật, dùng vạn đức hồng danh của Phật để hun đúc nghiệp thức vô minh 

của chính mình, hun đúc lâu ngày thì vô minh nghiệp thức ấy sẽ biến thành 

trí huệ đức tướng. Thanh Lương quốc sư nói:  “Phàm phu cắm cúi niệm Phật, 

 niệm  đến  cùng  cực  sẽ  có  thể  ngầm  thông  Phật  trí,  thầm  hợp  đạo  mầu”,  

chính là nói về điều này vậy. Huống chi dùng lòng tin sâu đậm, nguyện thiết 

tha để cảm Phật, Phật sẽ dùng  thệ  nguyện  từ bi  nhiếp thọ; do đó được cảm 

ứng  đạo  giao,  vạn  người  tu  vạn  người  về.  Lòng  từ  của  đức  Như  Lai,  sự 

nhiệm  mầu  của  pháp  môn  không  chi  hơn  được!  Nếu  không  có  túc  căn  sẽ 

chẳng thể gặp gỡ! 

Cư sĩ [Giang] Dịch Viên đã đạt được lợi ích sâu xa, lại còn khuyên dạy 

người trong ấp cùng tu pháp  này. Do vậy, người do nghiệp tiêu trí rạng  mà 

vãng sanh và những người cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh kể sao 

cho  xiết!  Vì  thế,  các  vị  thiện  sĩ  ở  Xung  Điền  nghe  tiếng  tăm  dấy  lòng  noi 

theo,  lập  riêng  phân  xã  để  mong  cư  dân  lân  cận  sẽ  cùng  được  đẫm  Phật 

quang, cùng sanh về Cực Lạc, đủ thấy con người có cùng một tâm này, tâm 

cùng một lý này, đã gieo thiện căn sâu xa trong nhiều đời nhiều kiếp vậy! 

Phải  biết:  Phật  pháp  vốn  là  tâm  pháp,  là  gốc  của  hết  thảy  các  pháp  thế 

gian. Nếu biết Phật pháp thì đạo “cách vật, trí tri, chánh tâm, thành ý, tu thân, 

tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” của thế gian đều được viên  mãn rốt ráo. Nếu 

không, chỉ  là bày biện  nơi cành  nhánh, chứ trọn chẳng được  lợi  ích thật sự 

nơi căn bản: Vì cái thân mưu tính sẽ chẳng thể vượt ra ngoài thân xác, vì đất 

nước mưu tính sẽ chẳng thể khiến cho phong thái đại đồng được thông suốt. 

Bậc  thượng  mà  còn  như  thế  thì  bậc  hạ  cần  chi  phải  nói  nữa!  Ngu  phu,  ngu 

phụ  nếu  y  theo  pháp  môn  Tịnh  Độ  do  đức  Phật  đã  nói  để  tu  trì  thì  khi  còn 

sống sẽ tận hết bổn phận, trọn hết tình nghĩa để trở thành hiền thiện, mất đi 

sẽ cao đăng chín phẩm sen  liễu sanh thoát tử. Bậc hạ  mà còn được  như thế 

huống gì là bậc thượng! Nguyện những thiện tín tham dự liên xã và những ai 

thấy  nghe  trong  hiện  tại,  tương  lai,  đều  cùng  nhờ  vào  tâm  quang  để  đề  cao 

Phật quang thì xã hội may mắn lắm mà thiên hạ cũng may mắn lắm thay! 

 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 231 of 340 

6. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của việc thành lập Phật Quang phân xã tại nội 

thành Vụ Nguyên  

(năm Dân Quốc 22 - 1933)  





Phật quang là tâm quang. Tâm quang ấy nơi phàm chẳng giảm, tại thánh 

không  tăng.  Chỉ  vì  chúng  sanh  chưa  ngộ  nên  chẳng  thể  thụ  dụng  được,  lại 

ngược ngạo nương vào sức tâm quang ấy để khởi Hoặc tạo nghiệp, luân hồi 

lục đạo trọn chẳng ngừng nghỉ. Vì thế, đức Phật tùy thuận căn cơ của chúng 

sanh, vì họ nói  nhân quả của các pháp  môn Tứ Đế, Thập Nhị Nhân Duyên, 

Lục Độ v.v… và lý tánh sâu mầu trạm tịch viên dung Thường - Lạc - Ngã - 

Tịnh để chúng sanh y theo đó tu tập, sẽ có ngày tự viên mãn Bồ Đề, rốt ráo 

đích thân chứng được tâm quang ấy chiếu khắp pháp giới. Nho giáo cũng hết 

sức chú trọng pháp nhân quả. Vì thế, Khổng  Tử khen  ngợi Châu Dịch, vừa 

mở đầu liền nói:  “Tích thiện chi gia tất hữu dư khánh, tích bất thiện chi gia 

 tất  hữu  dư ương”   (Nhà  tích  thiện  niềm  vui  có  thừa,  nhà  tích  điều  bất  thiện 

tai ương có thừa). Cuối cùng, Ngài nói:  “Một Âm, một Dương gọi là đạo” . 

Phàm  tích  thiện  hay  tích  bất  thiện,  đó  là  nhân;  dư  khánh,  dư  ương  chính  là 

quả. Đức Phật  nói  nhân quả ba đời, luân  hồi  lục đạo chính  là  nêu bày nhân 

quả đến rốt ráo vậy. 

Có  người  bảo  nhân  quả  là  Tiểu  Thừa,  chẳng  chịu  đề  xướng,  đấy  đều  là 

hạng chuyên bàn xuông, chẳng tu thật đức! Đức Như Lai thành Chánh Giác, 

chúng sanh đọa ác đạo đều chẳng ra ngoài nhân quả, sao lại riêng coi là Tiểu 

Thừa ư? Như [Khổng Tử] nói  “một Âm một Dương gọi là Đạo” , thì cái Đạo 

vừa nói ấy thật sự là đạo gì? Chẳng phải là đạo Thành và Minh hợp nhất đó 

ư?  Thành  chính  là  Minh  Đức,  tức  diệu  tánh  bất  sanh  bất  diệt  vốn  sẵn  có 

trong  tâm  chúng  ta,  đấy  chính  là  Tánh  Đức.  Do  không  có  công  phu  khắc 

phục  [phiền  não]  nên chẳng thể  hiển  hiện  được;  vì thế  gọi  nó  là  Âm. Minh 

chính là như chữ Minh [thứ nhất] trong câu  “minh Minh Đức”  (làm sáng tỏ 

đức  sáng),  tức  là  công  phu   “triêu  càn  tịch  dịch279,  gắng  sức  tu  trì”,   tức  Tu 

Đức. Do những sự thuộc về Tu Đức hiển hiện rõ ràng nên gọi là Dương. Dốc 

công  Tu Đức đến cùng cực thì Tánh Đức sẽ tỏ lộ trọn  vẹn, Thành  và Minh 

hợp  nhất,  tức  là  cái  thường  được  gọi  là   “minh  Minh  Đức  chỉ  ư  chí  thiện”  

(làm sáng Minh Đức, ở yên nơi tốt lành tột cùng). Công phu phía trước điều 

này  (tức  những  phương  cách  tu  tập  để  đạt  đến   “minh  Minh  Đức  chỉ  ư  chí 

 thiện” )  là  cách  vật,  trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân,  còn  sự  nghiệp  phía 

sau điều này (tức  những diệu dụng được thể  hiện sau khi đã đạt đến  “minh 

 Minh Đức chỉ ư chí thiện” ) là tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. 



279  “Triêu càn tịch dịch”  vốn là một thành ngữ phát xuất từ một câu nói trong sách Châu 

Dịch:   “Quân tử chung nhật càn càn, tịch dịch nhược lệ, vô cữu” (Quân tử suốt ngày từ 

sáng đến tối cẩn thận dè dặt, không có chút coi thường, chểnh mảng nào, nên không lầm 

lỗi). Do vậy,  “triêu càn tịch dịch”   có thể hiểu  là  luôn cố gắng cẩn thận, giữ gìn, không 

coi thường, buông lung ý niệm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 232 of 340 

Nhưng [nếu] chỉ dùng [những công phu tu tập] Thành và Minh hợp nhất 

 “minh Minh Đức, chỉ ư chí thiện”  này để đạt tới “tề gia, trị quốc, bình thiên 

hạ”  thì  chưa  thể  nào  đạt  như  vậy  được,  cho  nên  mới  [cần  phải]  có  những 

điều  khiến  cho  chính  ta  không  thể  không  làm  như  vậy  được  (tức  là  những 

điều khiến cho chúng ta phải gắng sức cách vật, trí tri, chánh tâm, thành ý). 

Thế  nào  là  “những  điều  khiến  cho  chính  ta  không  thể  không  làm  như  vậy 

được?”  Chính  là  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi  lục  đạo!  Kẻ  tuy  chí  ngu  quyết 

cũng chẳng chuộng hung ghét lành, vui mừng vì bị tai họa! Nghe  “chất chứa 

 điều thiện ắt sự vui có thừa, chất chứa điều bất thiện ắt tai ương có thừa”,  

người hiền ắt sẽ càng thêm siêng tu, kẻ không ra gì cũng phải gắng sức làm 

lành.  Cố  gắng  lâu  ngày,  nghiệp  sẽ  tiêu,  trí  sẽ  rạng,  không  có  lầm  lỗi,  đức 

được sáng tỏ, xưa kia là kẻ chẳng ra gì, nay là bậc đại hiền. 

Do vậy biết đối với việc tự tu thì đạo Thành - Minh đã đủ rồi, nhưng để 

dạy  người  khác,  nếu  chẳng  dùng  nhân  quả  để  giúp  vào  thì  cũng  khó  khiến 

cho  trọn  hết  mọi  người  đều  tuân  theo  được!  Kết  hợp  hai  pháp  nhân  quả  và 

Thành  -  Minh  thì  mới  là  đạo  kế  thiên  lập  cực280 nêu  gương  mẫu  cho  muôn 

đời của thánh nhân, đấy cũng chính là ánh sáng sẵn có trong tự tâm và Phật 

quang phổ chiếu pháp giới vậy. 

Bất  Huệ  thường  nói:   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân 

 thế gian lẫn xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh”.  Muốn vãn 

hồi kiếp vận, cứu chữa nhân tâm nhưng chẳng chú ý điều này thì giống như 

tìm  cá  trên  cây!  Bọn  Tống  Nho  khí  lượng  hẹp  hòi,  trộm  cắp  những  nghĩa 

trọng  yếu  trong  kinh  Phật  để  phát  huy  tâm  pháp  của  thánh  nhân  Nho  giáo 

đời trước, muốn cho kẻ học đời sau chẳng nghe tới Phật pháp nên âm thầm 

sùng phụng, bề ngoài chống trái, càng ra sức bài bác [Phật pháp], cho là thật 

sự chẳng hề có những chuyện nhân quả luân hồi như đức Phật đã nói, Ngài 

chỉ nhờ vào đó để gạt gẫm hàng ngu phu ngu phụ tuân phụng giáo pháp của 

Ngài mà thôi! Do báng Phật nên tuy là nhân quả do thánh nhân đã nói cũng 

như những sự tích luân hồi sanh tử được chép trong các bộ Sử Ký, Hán Thư 

họ đều chẳng buồn nhắc tới, chỉ lấy “trọn hết tình nghĩa, trọn hết bổn phận, 

chánh tâm, thành ý” để làm căn bản trị mình, trị người, trị nước mà thôi! 

Họ  lại  còn  nói  con  người  chết  rồi,  hình  hài  đã  mục  nát,  thần  thức  cũng 

phiêu tán, dẫu có chém - chặt -  xay  -  giã thì  lấy  gì để thực  hiện?  Hơn  nữa, 

thần  thức  đã  phiêu  tán,  còn  ai  để  thác  sanh?  Kẻ  nói  như  vậy  chẳng  những 

phản  bác  Phật  pháp  mà  còn  hết  sức  phản  bác  những  sự  tích  về  thác  sanh, 

biến  hóa  được  chép  trong  Tứ  Thư,  Ngũ  Kinh  và  Sử  Ký,  Hán  Thư,  riêng 

muốn dùng những cách ngăn lấp hậu học ấy khiến cho hàng hậu học đời đời 

chẳng  được  nghe  Phật  pháp  để  không  ai  biết  những  gì  chính  họ  (tức  bọn 



280  “Kế thiên lập cực”  là một thành ngữ hiểu theo nghĩa đen là kế thừa ngôi vua, do vua 

được xưng tụng là thiên tử (con trời), ngôi vị cao nhất trong vạn dân, nên gọi là “kế thiên 

lập cực”. Hiểu theo nghĩa rộng,  “kế thiên lập cực”  là kế thừa đạo trời, dự vào ngôi vị cao 

cả, tức ngôi vị thánh nhân, thuận theo mạng trời, được vạn dân ngưỡng vọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 233 of 340 

Tống Nho) đã đạt được [là do đâu mà có] và nhờ đó Nho Giáo cũng sẽ hưng 

thịnh. Họ chẳng biết cội gốc đã bị tổn thương thì cành nhánh làm sao tươi tốt 

cho được! 

Từ đấy trở đi, phương cách để duy trì thế đạo nhân tâm chỉ là “trọn hết 

tình nghĩa, trọn hết bổn phận, chánh tâm, thành ý” mà thôi, hoàn toàn phế bỏ 

sự lý nhân quả thiện ác là cái thúc đẩy người khác chẳng thể không trọn hết 

tình nghĩa, trọn hết bổn phận, chánh tâm, thành ý! Cõi đời bậc đại hiền thì ít, 

kẻ [căn cơ] trung hạ lại nhiều. Nếu coi nhân quả là hư vô, con người chết đi 

sẽ vĩnh viễn diệt mất thì chính là lấp mất con đường gắng sức làm lành của 

kẻ trung hạ, mở tung đầu mối cho kẻ cuồng vọng phóng túng chẳng kiêng dè! 

Đến khi  gió Âu  vừa thổi qua, bồng bột  ngả theo, lại bị biến đổi dữ dội đến 

tận  gốc, rốt cuộc đến  nỗi phế kinh điển, phế  luân thường, bỏ lòng  hiếu, vứt 

lòng  thẹn,  mà  vẫn  khoe  khoang,  chẳng  biết  hổ  thẹn.  Nếu  như  lý  nhân  quả 

chẳng bị bài xích, đả phá, có ai chịu xướng lên những vở tuồng xấu ác ấy để 

chuốc  lấy quả báo vĩnh  viễn đọa trong ác đạo ư? Các vị tiên sinh [bên Nho 

giáo]  chỉ  biết  dùng  kiểu  đó  để  bảo  vệ  đạo  Nho,  chẳng  ngờ  do  đấy  mà  đạo 

Nho bị diệt! Học thuyết gây lầm lạc cho người khác, còn quá nước lũ, mãnh 

thú, chẳng đáng sợ hay sao? 

Gần đây, phong hóa trong cõi đời ngày một đi xuống, những người hữu 

tâm  ai  nấy  đều  đề  xướng  học  Phật.  Tại  Vụ  Nguyên,  kể  từ  khi  được  cư  sĩ 

Giang Dịch Viên đề xướng đến nay, nhân sĩ cả một vùng đua nhau phụ họa, 

đã có nhiều nơi lập phân xã. Ấy là vì mong được nhờ Từ quang của đức Phật 

để từ đó bỏ ác tu thiện, tiêu tai, lành bệnh, giặc cướp nhiều phen chẳng kéo 

đến, tật dịch  nhiều  phen không  xảy ra,  hễ  mưa  nắng  trái thời thì  niệm Phật 

cầu  đảo  bèn  được  ứng  nghiệm.  Người  cả  một  vùng  khâm  phục  lời  lẽ  của 

Dịch Viên giống như bảy mươi người khâm phục Khổng Tử281 vậy. 

Nay tại huyện thành cũng lập phân xã, trước khi mở cửa, cư sĩ Tề Dụng 

Tu  xin  Bất  Huệ  lược  thuật  những  nét  chánh  yếu  dù  ẩn  hoặc  hiển  về  Phật 

quang, cho nên tôi trình bày những chuyện trong hơn tám chín trăm năm qua 

để bậc thông sáng mai sau có cái để soi xét. Còn đối với những người ắt dốc 

sức thực hành thì [hãy nên] giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng 

tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  vâng  giữ 

tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”, thực hiện tám sự “cách vật, 

trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ”,  lại  còn 



281 Theo Pháp Ngôn Nghĩa Sớ của Dương Hùng, chữ “thất thập tử” phát xuất từ một câu 

nói  của  Khổng  Tử:   “Tốc  tai,  thất  thập  tử  chi  tiếu  Trọng  Ni”   (Nhanh  chóng  thay,  bảy 

mươi  người  có thể giống  như Trọng Ni  vậy). Tiếp đó, Dương Hùng đã dẫn các  lời chú 

giải  như  sau:   “Nhan  Sư  Cổ  chú  thích:  Thất  thập  tử  nghĩa  là  [trong  số]  bảy  mươi  hai 

 người đệ tử thấu đạt đạo của thầy, chỉ nêu số người đã học thành cái đạo của thầy nên 

 nói là bảy mươi”.  Ở đây, Tổ Ấn Quang đã mượn thành ngữ này để khen ngợi ông Giang 

Dịch Viên cũng như khen ngợi những người do khâm phục ông Giang đã tự đề xướng tu 

trì Tịnh nghiệp tại các nơi giống như học trò Khổng Tử đã truyền bá cái đạo của thầy vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 234 of 340 

phát Bồ Đề tâm, tín nguyện niệm Phật, tự hành dạy người cùng sanh về Tây 

Phương,  cùng  chứng  vô  lượng  thọ,  vô  lượng  quang  để  tâm  quang  của  mỗi 

người  cùng  với  Phật  quang  thường  tịch  và  tâm  quang  từ  Hạnh  Đàn282 Tứ 

Thủy chiếu  rọi  lẫn  nhau  thì quốc  gia  may  mắn  lắm  mà pháp đạo cũng  may 

mắn lắm. 



7. Trình bày ý nghĩa ẩn kín của chữ Nhân (人)  

(năm Dân Quốc 27 - 1938, giảng cho một đệ tử)  





Con  người  là  một  sinh  vật  trần  trụi,  thân  bất  quá  mấy  thước,  tuổi  thọ 

chẳng quá mấy chục năm, lại cùng với trời cao đất dầy dài lâu không lường 

xưng  là  Tam  Tài,  nghĩa  ấy  như  thế  nào?  Phải  biết:  “Tài”  là  danh  xưng  của 

đức  năng.  Trời  có  đức  năng  che  phủ  trọn  khắp,  sanh  thành  trưởng  dưỡng 

muôn vật; đất có đức năng chuyên chở trọn khắp, hàm dưỡng, bồi đắp muôn 

vật. Con  người  lấy việc “phụ trợ quyền sanh thành, dưỡng dục của trời đất, 

kế  tục  bậc  thánh  đời  trước,  khơi  lối  cho  người  học  đời  sau”  làm  đức  năng. 

Nếu không có đức năng của con người [bổ trợ] thì đức năng của trời đất vẫn 

còn thiếu sót. Do được đức năng “giúp đỡ, kế thừa, khơi lối” của con người 

[bù  đắp]  mà  đức  năng  của  trời  đất  được  viên  mãn,  đầy  đủ,  theo  chiều  dọc 

cùng  khắp  ba  đời,  theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười  phương.  Con  người 

cùng với trời đất được xưng là Tam Tài là vì lẽ đó! Đức năng của con người 

nói tổng quát có bốn điều: 

1) Nhân (人 - con  người) tức  là Nhân (仁), tức lòng  nhân từ trắc ẩn, tự 

lợi, lợi tha, vì thế gọi là Nhân. 



2)  Nhân  là  Nhẫn  (忍),  chịu  thương  chịu  khó,  đảm  đương  nhiệm  vụ 

chống trời đỡ đất, vì thế gọi là Nhân. 



3) Nhân là Nhiệm (任), tận lực đảm nhiệm tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, 

lễ, nghĩa, liêm, sỉ” sao cho không bị khiếm khuyết. Vì thế gọi là Nhân (Tám 

sự  này  thất  phu thất  phụ  cũng  đều  làm  được.  Đấy  chính  là  đại  sự  “giúp  đỡ  quyền  sanh 

thành, trưởng dưỡng của trời đất, kế tiếp bậc thánh đời trước, khơi lối cho người học đời 

sau, chống đỡ trời đất” vậy. Nếu coi thường  hoặc quên  mất một hai sự, hoặc cả tám sự 

đều quên, sẽ trở thành kẻ giả dối mạo danh con người, chứ không phải là con người thật 

sự sánh cùng trời đất xưng là Tam Tài. Nếu suy gẫm như thế thì mong thành thánh, thành 

hiền, học làm Phật, làm Tổ ắt sẽ dư dùng). 



4)  Nhân  là  Tận  (盡),  tận  hết  đạo  luân  thường  của  Nho  giáo  để  giữ  vẹn 

luân thường, tận hết đạo tâm tánh của Phật giáo để chứng tâm, vì thế gọi là 

Nhân. 



Ý nghĩa của chữ Nhân lớn lao thay! Nguyện hết thảy những người cùng 

hàng ai nấy gánh vác bốn nghĩa của chữ Nhân thì nào phải chỉ mình nước ta 



282 Hạnh Đàn là tên gọi ngôi nhà nơi Khổng Tử dạy học tại huyện Tứ Thủy thuộc nước 

Lỗ xưa kia (nay thuộc địa phận tỉnh Sơn Đông). Hạnh Đàn tại Khổng Miếu hiện thời là 

một công trình được xây dựng từ đời Kim trên nền cũ của ngôi trường ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 235 of 340 

may mắn, mà thật ra muôn nước trong thiên hạ đều hưởng may mắn sâu xa. 

Nếu  nói:  “Ông  nói  như  thế,  ông  có  thực  hiện  được  mỗi  một  điều  ấy  không 

thiếu  sót  hay  chăng?”  Thưa  rằng:  “Con  chim  sắp  chết  tiếng  kêu  cũng  bi 

thương, con người sắp chết cũng  nói  lời phải. Tôi  xót cho tôi  mỗi điều đều 

thiếu  sót,  chỉ  mong  sao  hết  thảy  những  người  cùng  hàng  điều  nào  cũng 

chẳng thiếu sót, để mỗi một người cùng hàng lúc tuổi thọ đã hết sẽ khỏi phải 

xót xa sâu đậm giống như tôi vậy! Ông chẳng thấy trong kinh Vị Tằng Hữu 

Nhân Duyên con dã can283 thuyết pháp, trời Đế Thích vái lạy mà nghe đó ư? 

Nếu  người  trong  khắp  cõi  đất  đều  là  trời  Đế  Thích  thì  cũng  chẳng  đến  nỗi 

con dã can phải mở miệng, sao ông lại cố chấp tướng nhân ngã để rồi trách 

móc tôi vậy? Tôi biết lỗi rồi, từ rày chẳng dám nói nữa!” 

 

8. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của việc học nghề Y  

(năm Dân Quốc 27 - 1938, nói với đệ tử là Châu Thanh Thái)  





Phật là Đại Y Vương trị khắp những bệnh thân - tâm sanh tử cho chúng 

sanh,  nhưng  đại  bệnh  sanh  tử  do  tâm  khởi,  nên  trước  hết  phải  [lấy]  trị  tâm 

bệnh làm điều kiện tiên khởi. Nếu có thể tu trì theo đúng pháp thì thân bệnh 

cũng sẽ nhờ đó mà được trị lành. Thân bệnh có ba thứ: một là túc nghiệp, hai 

là  nội thương, ba là ngoại cảm. Trong ba thứ bệnh  này chỉ có túc nghiệp là 

khó trị! Nếu có thể dốc lòng thành, cạn lòng kính, phát đại Bồ Đề tâm tự lợi, 

lợi tha niệm thánh hiệu “nam-mô A Di Đà Phật” và “nam-mô Quán Thế Âm 

Bồ Tát” để siêu độ những oan gia đối đầu đã bị [người bệnh] hãm hại trong 

những đời trước. Nếu họ (tức những oan gia đối đầu ấy) lìa khổ được vui thì 

người bệnh sẽ tiêu nghiệp, lành bệnh; họ chẳng  những không còn quấy phá 

mà  trái  lại  còn  cảm  cái  ơn  siêu  độ  nên  sẽ âm  thầm  phù  hộ.  Phàm  những  ai 

mắc  bệnh  này  và  những  người  chữa  trị  bệnh  ấy  đều  không  thể  không  biết 

đến nghĩa này. 

Hai là nội thương, hoặc do dụng tâm quá độ, hoặc do rượu chè, sắc dục, 

tiền  bạc,  hút  sách,  đối  với  mỗi  thứ  đều  tham  ưa.  Nếu  có  thể  giữ  vẹn  luân 

thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, 

vâng giữ các điều lành và dùng thuốc chữa trị ắt sẽ dễ lành bệnh. Nếu chẳng 

chú ý nơi căn bản, chỉ cậy vào thuốc men, cũng khó thấy được hiệu quả. Dù 

có hiệu quả, vẫn khó giữ cho vĩnh viễn không bị tái phát. 

Ba  là  ngoại  cảm,  chỉ  cần  làm  theo  như  cách  đã  nói  trong  phần  nội 

thương trên đây. Dẫu có bị trúng phải  gió, lạnh, nắng,  mưa bên ngoài cũng 



283 Theo Phật Quang Từ Điển, Dã Can (Śrgāla) còn được phiên âm là Tất Già La, là một 

loại cáo nhỏ. Nhưng trong Nhất Thiết Kinh Âm Nghĩa, ngài Huyền Trang lại giảng:  “Dã 

 Can, tiếng Phạn là Tất Già La, sắc vàng lẫn xanh, giống như con chó, sống thành bầy, 

 tối đến tru lên giống như tiếng sói tru. [Chữ Dã Can] đôi khi được viết thành Xạ Can”.  

Như vậy, có lẽ Dã Can là một loài sói hay chó rừng thì đúng hơn, không biết đây có phải 

là một loài chó rừng mà người Anh - Mỹ thường gọi là Jackal hay không? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 236 of 340 

hết sức dễ chữa. Nếu chẳng chú ý ngăn ngừa giận dữ, gạt bỏ ham muốn, dứt 

lòng tà, giữ lòng thành thì tuy là bệnh ngoại cảm vẫn chẳng dễ gì chữa trị vì 

bị  tổn  thương  từ  căn  bản  mà  chỉ  trị  nơi  cành  nhánh,  thật  khó  được  lợi  ích! 

Do  vậy,  thánh  nhân  giữ  yên  đất  nước  khi  chưa  loạn,  bảo  vệ  thân  khi  chưa 

bệnh, tuy không có kỳ tích bình trị, bảo  vệ, nhưng sự bình trị, bảo  vệ cũng 

lớn lắm. 

Tôi  hoàn  toàn  chẳng  biết  gì  về  thuốc  men,  nhưng  rất  mong  cho  người 

đời  đều  không  bệnh  tật,  hằng  ngày  trì  chú  Đại  Bi  gia  trì  vào  nước  sạch,  có 

người  mắc  bệnh  ngặt  lâu  ngày,  thầy  thuốc  Bắc,  thuốc  Tây  đều  chẳng  chữa 

được,  [tôi  cho  người  ấy  uống  nước  đã  được  trì  chú  Đại  Bi],  dạy  người  ấy 

kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  ăn  chay,  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm,  nếu 

thật sự chí thành sẽ lập tức xoay chuyển được tình thế, không lâu sau tự lành 

bệnh. Dẫu chẳng thể lành ngay, quyết cũng chẳng lẽ nào bị bệnh nặng thêm, 

lại còn có thể tiêu trừ ác nghiệp, tăng trưởng thiện căn, lại chẳng tốn kém chi! 

Ông  muốn  học  Y,  tuy  chú  trọng  nơi  châm  cứu,  dược  phẩm,  nhưng  cần 

phải  phát  đại  Bồ  Đề  tâm,  thường  dùng  thánh  hiệu  của  Phật,  Bồ  Tát  và  chú 

Đại  Bi khắp  vì ta - người trì tụng, để  mong đôi bên cùng được thân tâm an 

lạc  trong  đời  này,  lâm  chung  quyết  định  vãng  sanh  Tây  Phương  thì  chẳng 

uổng là đệ tử Phật, tùy phần tùy sức thực hiện đạo lợi khắp ta - người. Nếu 

giống như những gã thầy thuốc tầm thường trong cõi đời chỉ cầu lợi, chẳng 

coi  trọng  chuyện  cứu  chữa  người  bệnh,  dẫu  cho  giàu  nứt  đố  đổ  vách  cũng 

chỉ  được  kết  quả  là  chính  mình  vĩnh  viễn  đọa  trong  ác  đạo,  con  cháu  hoặc 

thành phường bại hoại, hoặc rốt cuộc bị tuyệt diệt! Uổng có cơ hội tự lợi lợi 

tha  mà  lại  ngược  ngạo  biến  thành  cái  quả  tự  hại,  hại  người,  chẳng  đáng 

thương sao? Chẳng đáng sợ sao? Sách Cảm Ứng Thiên có câu:  “Họa phước 

 không cửa, chỉ do con người tự chuốc lấy” , người thông minh trong cõi đời 

phần  nhiều  đều  muốn  hưởng  phước  lạc,  đâm  ra  chuốc  lấy  họa  ương.  Nếu 

ông  chẳng  thuận  theo  thói  đó,  ắt  sẽ  được  “danh  xứng  với  thật”,  là  bậc  đại 

quốc  thủ.  Nếu  không,  chỉ  trở  thành  kẻ  giặc  cho  dân  mà  thôi!  Lấy  -  bỏ  thế 

nào, mong ông hãy tự chọn lựa! 

 

9. Pháp ngữ dạy thầy Hoa Quyền đang bị bệnh 

(năm Dân Quốc 21 - 1932)  





Con người sống trong thế gian ai cũng chẳng thể nào tránh khỏi nỗi khổ 

tật bệnh, chết chóc! Trong khi những sự khổ như vậy xảy ra, chỉ nên buông 

xuống  muôn  duyên,  nhất  tâm  niệm  “Nam-mô  A  Di  Đà  Phật”.  Nếu  hơi  thở 

ngắn  thì  chỉ  niệm  bốn  chữ  A  Di  Đà  Phật,  nhất  tâm  cầu  Phật  từ  bi  tiếp  dẫn 

ông vãng sanh Tây Phương. Trừ một niệm ấy ra, trong tâm chẳng được khởi 

lên  mảy  may tưởng  niệm khác biệt nào, cũng đừng  mong bệnh chóng  lành, 

cũng  chớ  có  tưởng  niệm  cầu  thần  cầu  trời  giáng  phước.  Hễ  có  những  thứ 

tưởng niệm ấy, tâm ông sẽ bị cách ngăn với tâm đức A Di Đà Phật; do vậy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 237 of 340 

sẽ  chẳng  hưởng  được  sức  gia  bị  do  lòng  từ  của  Phật.  Ông  phải  hiểu  rằng: 

Trời đất cha mẹ đều chẳng thể làm cho ông thoát luân hồi sanh tử được, chỉ 

có  đức  A  Di  Đà  Phật  là  có  thể  làm  cho  ông  thoát  luân  hồi  sanh  tử!  Giả  sử 

ông chịu buông xuống hết thảy, nhất tâm niệm Phật thì nếu tuổi thọ chưa hết 

sẽ được chóng lành. Nếu tuổi thọ đã hết, liền vãng sanh Tây Phương; nhưng 

chớ nên cầu bệnh chóng lành, chỉ nên cầu mau được vãng sanh. Nếu tuổi thọ 

đã  hết  mà  cầu  lành  bệnh  sẽ  chẳng  được  vãng  sanh.  Cầu  vãng  sanh  thì  nếu 

tuổi thọ chưa hết sẽ mau được lành bệnh. Vãng sanh Tây Phương có những 

điều hay chẳng thể nói trọn, so với những kẻ sanh lên cõi trời làm thiên đế, 

thiên vương vẫn cao cả hơn vô số vô lượng vạn vạn vạn vạn lần. 

Ông đừng có si tâm vọng tưởng sợ chết. Có cái tâm sợ chết sẽ chẳng thể 

vãng sanh được! Chúng ta sống trong thế gian giống như loài giòi trong hầm 

phân,  tù  nhân  trong  lao  ngục,  khổ  chẳng  chịu  đựng  được!  Vãng  sanh  Tây 

Phương  như  thoát  khỏi  hầm  phân,  lao  ngục,  đến  quê  nhà  thanh  tịnh  an  lạc 

tiêu dao tự tại, há  nên sợ chết? Nếu có tâm  niệm sợ chết, sẽ vĩnh  viễn chịu 

khổ trong sanh tử luân hồi, vĩnh viễn chẳng có thuở thoát khổ. Nếu ông niệm 

ra  tiếng  được  thì  cũng  nên  niệm  nhỏ  tiếng,  chẳng  thể  niệm  ra  tiếng  nổi  thì 

niệm  thầm  trong  tâm,  tai  nghe  người  khác  niệm,  trong  tâm  cũng  niệm  như 

thế. Mắt lại dõi nhìn A Di Đà Phật (tức đức Phật được thờ trong thất), trong tâm 

tưởng đến A Di Đà Phật. Hễ có những niệm khác khởi lên, hãy nên tự trách: 

“Ta  muốn  cậy  vào  Phật  lực  vãng  sanh  Tây  Phương,  sao  lại  khởi  lên  những 

thứ ý niệm này làm hỏng đại sự của ta?” 

Nếu ông chịu  niệm theo  như  lời tôi  nói, chắc chắn được vãng sanh  Tây 

Phương, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, bao kiếp vĩnh viễn thường 

hưởng  khoái  lạc,  trọn  chẳng  phải  thấy  nghe  mảy  may  sự  khổ  gì,  há  còn  có 

những thứ khổ não tật bệnh như thế này hay sao? Nếu gặp lúc trong tâm dấy 

lên phiền não, phải hiểu rằng đấy chính  là do ác nghiệp trong đời trước xui 

khiến, muốn phá hoại đạo vãng sanh Tây Phương của ta, muốn khiến cho ta 

vĩnh  viễn  bị  khổ  vì  sanh  tử  luân  hồi,  ta  nay  hiểu  được  nó  muốn  hại  ta,  ta 

chẳng  để  cho  nó  xoay  chuyển,  trừ  chuyện  niệm  Phật  ra,  chẳng  nghĩ  đến 

chuyện gì khác. Như vậy thì tâm tâm tương ứng với Phật, được Phật tiếp dẫn, 

sẽ  liền  vãng  sanh.  Hãy  nhớ  kỹ  lời  tôi  thì  sẽ  tự  mau  được  lợi  ích  không  chi 

lớn hơn được! 



10. Pháp ngữ dạy mẹ con ông Ân Đức Tăng (hai bài)  

(năm Dân Quốc 25 - 1936)  





1) Hai chữ “nhân quả” gồm trọn hết thảy các pháp thế gian lẫn xuất thế 

gian, trọn hết không bỏ sót gì. Do vậy, chẳng riêng gì Phật giáo đề cao [nhân 

quả]  mà  pháp  thế  gian  cũng  chẳng  bỏ  qua  [nhân  quả].  Trong  sách  Nho  đã 

sớm  để  lại  giáo  huấn  rõ  ràng.  Kinh  Dịch  chép:   “Tích  thiện  dư  khánh,  tích 

 bất thiện dư ương”  (tích chứa điều thiện niềm vui có thừa, tích chứa điều bất 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 238 of 340 

thiện tai ương có thừa), kinh Thư ghi:  “Tác thiện giáng tường, tác bất thiện 

 giáng ương”  (làm lành thì điều tốt lành sẽ giáng xuống; làm điều chẳng lành, 

tai ương sẽ giáng xuống) chẳng phải là nói về nhân quả hay sao? Nhưng hết 

thảy  những chuyện  kỳ kỳ quái quái, thiện  thiện ác ác được biên chép trong 

bộ  Xuân  Thu  Tả  Truyện  đều  là  những  ghi  chép  thật  sự  về  nhân  quả.  Nếu 

người  đời  sau  đọc  bộ  sách  ấy,  xét  nghĩ  những  chuyện  ấy  sẽ  thấy  rành  rành 

họa phước vô thường, báo ứng chẳng sai vậy! 

Do  có  quỷ  thần,  dè  dặt  kinh  sợ,  bậc  thượng  trí  sẽ  mạnh  mẽ  dấy  lên  chí 

hướng ưu thời mẫn thế, gắng tu đức của chính mình; kẻ hạ ngu cũng biết nể 

sợ, chẳng dám làm ác. Vì thế, nhân quả thật sự là sự phòng ngừa lớn lao để 

ràng buộc lòng người, đáng để phụ trợ cho những chỗ mà sự cai trị của nhà 

vua  chưa  được  thấu  tới,  mà  cũng  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  thế 

gian lẫn xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh, và cũng là mấu 

chốt  khiến cho đất  nước  yên ổn  hay  loạn  lạc, hưng  thịnh  hay suy  vi từ  xưa 

đến nay vậy. 

Hiện thời thế đạo ngày một suy vi, lòng người chìm đắm, sở dĩ tệ hại đến 

cùng cực như thế này đều là vì chẳng hiểu rõ lý nhân quả báo ứng mà ra. Lý 

nhân  quả  chẳng  được  sáng  tỏ  thì  tuy  cái  nhân  gần  là  do  bị  ảnh  hưởng  bởi 

những học thuyết mới, nhưng thật ra cái nhân xa là do Tống Nho bác Phật đã 

ươm  thành.  Ấy  là  vì  [từ  khi]  học  thuyết  Tống  Nho  được  xướng  suất  mạnh 

mẽ: “Quỷ thần chỉ là lương năng của hai khí (Âm - Dương), con người chết 

đi thần hồn cũng phiêu tán, dẫu có chém - chặt - xay - giã sẽ thực hiện vào 

đâu, quân tử có làm gì để làm lành thì chuyện làm lành ấy cũng chẳng thật, 

cần gì phải bàn đến nhân quả?” Phàm “không làm gì mà là làm lành” chỉ để 

nói  với  bậc  thượng  trí,  chứ  đối  với  hạng  người  từ  bậc  trung  trở  xuống,  ắt 

phải  nhờ  vào khuyên bảo “hãy có  làm”284 thì  mới  là  lành. Nay  nói: “Chẳng 

làm gì mà là làm” sẽ ngăn trở con đường hướng thiện của người khác! 

Thánh  nhân  dùng  thần  đạo  để  lập  giáo,  ngầm  khen  ngợi  thần  minh,  từ 

kết quả truy ngược về cội nguồn nên biết được lẽ sanh tử. Tinh - khí là vật, 

du  hồn biến chuyển, do vậy biết được tình trạng của quỷ thần. Nay coi quỷ 

thần  là  hư  vô,  hoang  đường,  tức  là  đã  phế  trừ  giáo  huấn  của  các  bậc  tiên 

vương! Nếu chết đi đã thành đoạn diệt, không nhân quả, không báo ứng thì 

hết thảy hạnh nghịch ác hễ tỏ được cái chí thì đâu cần kiêng sợ gì mà không 

làm cơ chứ? Loạn thiên hạ, gây họa cho nhân loại, ắt đều bắt nguồn từ đây! 

Bọn Trình - Châu chỉ biết cổ vũ “quân tử không  làm  gì chính  là làm  lành”, 

chẳng thèm lo tới chuyện “bọn tiểu nhân không kiêng sợ nên cứ làm ác” hay 

sao?  Trong  thiên  hạ,  bậc  quân  tử  thì  ít,  tiểu  nhân  lại  nhiều,  lời  lẽ  của  bọn 



284 Ý nói: Phải tích cực làm lành (tức là có thực hiện điều thiện thì mới là làm lành), chứ 

không phải như bọn Lý học rêu rao “hễ có làm gì để làm lành thì là ác”. Các nhà Lý Học 

không hiểu thánh hiền đạo Nho dạy “không có gì để làm mới là làm lành” chính là làm 

lành  nhưng  không  chấp  trước  vào  việc  làm  lành,  làm  lành  với  tâm  không  phân  biệt, tự 

nhiên làm lành như đói cần ăn, khát cần uống, nên làm lành mà cũng như không làm lành. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 239 of 340 

Trình - Châu lợi thiên hạ thì ít, hại thiên hạ cũng nhiều, chẳng đáng đau xót 

ư?  Nhưng  cái  thuyết  Lý  Học  của  bọn  Trình  -  Châu  phần  nhiều  lấy  từ  các 

[nghĩa lý trong] kinh Phật, nhưng họ lại toan dùng đó để tự khoe tài, đã học 

được từ người ta lại ngược ngạo bảo người ta chẳng bằng mình, bịt tai trộm 

linh, trong lòng sùng phụng, mặt ngoài chống trái, thậm chí chẳng tiếc công 

đàn áp. 

Thật  sự  là  vì  đâu  mà  lại  như  thế?  Đáp:  Do  tri  kiến  môn  đình  và  muốn 

được  phối  hưởng285 trong  Văn  Miếu  mà  thôi!  Bọn  họ  chỉ  vì  tri  kiến  môn 

đình, gây họa hoạn vô cùng cho hậu thế. Đấy cũng là điều bọn Trình - Châu 

chẳng  lường  tới,  nhưng  những  người  có  lòng  [lo  cho  đời]  đều  đau  đớn  sâu 

đậm! Trình - Châu từng là những bậc đại Nho một thời dưới đời Tống, công 

duy trì nhân luân kỷ cương của họ đâu thể không tính kể tới, nhưng lập luận 

của họ chẳng tránh khỏi trái nghịch tiên thánh, gây lầm lạc cho đời sau. Bọn 

ta đọc sách để học đòi cổ nhân, há chẳng suy xét sâu xa ư? 



2)  Hiện  nay  muốn  xương  minh  sự  lý  nhân  quả  và  phương  pháp  thực 

hành [điều đó] thì trước hết phải thực hiện bằng sự giáo dục trong gia đình; 

nhưng giáo dục trong gia đình lại phải lấy phụ nữ làm chủ thể. Bởi lẽ, đời có 

mẹ  hiền thì  mới có con  hiền. Noi theo bậc hiền  mẫu thời cổ, thực hiện thai 

giáo: un đúc bẩm chất từ lúc ban đầu, nuôi nấng, dạy dỗ từ khi chưa sanh ra 

ngõ hầu con sẽ tập quen thành tánh. Như ba bà Thái đời Châu (Thái Khương, 

Thái  Nhậm,  Thái  Tự)  ngầm  giúp  đỡ  chồng,  dạy  con  từ  lúc  nó  còn  nằm  trong 

thai, đều là bậc thánh nhân trong nữ giới, quả thật họ đã lập nên nền tảng mở 

mang  vương  nghiệp  nhà Châu.  Tôi thường nói:  “Quyền  trị quốc bình thiên 

 hạ hàng nữ nhân nắm quá nửa”.  Lại nói:  “Dạy con gái là cái gốc để tề gia, 

 trị quốc”  tức là nói đến chuyện “trọn hết đạo làm vợ, giúp chồng dạy con”. 

Nữ giới ngày nay phần nhiều chẳng hiểu nghĩa này, lầm lạc muốn tham gia 

chánh trị nắm quyền, tính làm đại sự, bỏ mặc đạo căn bản là vun bồi gia đình. 

Điều  này quả thật  gom sắt của  muôn  nước chín châu cũng chẳng đúc được 

cái lỗi lầm lớn lao ấy286, thật đáng cảm khái sâu xa! 



285 Văn Miếu là nơi thờ Khổng Tử và 72 môn đệ (Thất Thập Nhị Hiền). Tại Văn Chỉ (một 

hình thức thu gọn của Văn Miếu tại mỗi làng), những người có chí khí, danh tiết cao đẹp 

trong  làng  cũng  được  thờ  trong  gian  bên  cạnh  hoặc  nơi  bàn  thờ  phụ,  gọi  là  “thờ  phối 

hưởng”. 

286 Câu nói này vốn dựa theo ý một câu nói của La Thiệu Uy vào cuối đời Đường. Theo 

Tư Trị Thông Giám, nguyên văn câu nói của La Thiệu Uy là:  “Hợp lục châu tứ thập tam 

 huyện thiết bất năng chú thử thác” (Gộp sắt của bốn mươi ba huyện trong sáu châu cũng 

không  đúc  được  lỗi  lầm  này).  Nguyên  lai,  vào  cuối  đời  Đường,  các  phiên  trấn  (những 

tướng lãnh nắm giữ binh quyền tại các địa phương) thế lực rất lớn. Khi Điền Thừa Tự giữ 

chức Tiết Độ Sứ vùng Ngụy  Bác (bao gồm sáu châu Ngụy,  Bác, Tương, Vệ, Bối, Đàn, 

nay  thuộc  vùng  duyên  hải  của  Bột  Hải  thuộc  phía  Bắc  Hoàng  Hà)  đã  tuyển  lựa  những 

quân sĩ thân tín, chu cấp hậu hĩnh, huấn luyện kỹ càng, tổ chức thành một đội quân tự vệ, 

gọi  là  Nha  Quân.  Đến  khi  La  Thiệu  Uy  làm  Tiết  Độ  Sứ  vùng  Ngụy  Bác,  do  thấy  Nha 

Quân thế lực quá lớn, kiêu binh tung hoành không thể kiềm  chế được, thậm chí đôi khi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 240 of 340 

Thế nào là đạo căn bản để vun bồi gia đình? Chính là hễ dạy dỗ con cái, 

ắt phải khi con đang còn trong độ tuổi măng sữa, trước hết phải làm cho nó 

biết về thuyết nhân quả báo ứng thì đối với hết thảy những hành vi nghịch ác 

nó  sẽ  tự  kiêng  sợ  chẳng  dám  làm.  Giảng  giải  sách  nhân  quả  không  chi  hay 

bằng Cảm Ứng Thiên287 và Âm Chất Văn288. Hai cuốn sách ấy phải thường 



còn làm  loạn, giết cả Tiết Độ Sứ. Năm Thiên Hựu thứ hai đời  Đường Chiêu Tông, một 

viên  chỉ  huy  của  Nha  Quân  là  Lý  Công  Toàn  gây  binh  biến,  La  Thiệu  Uy  bèn  cầu  cứu 

viên Tiết Độ Sứ có thế lực  mạnh nhất thời ấy  là Vũ Châu Ôn (ông này  làm Tiết Độ Sứ 

vùng Tuyên Vũ, nay thuộc huyện Khai Phong, tỉnh Hà Nam). Châu Ôn liền phái bảy vạn 

nhân mã tiến vào Ngụy Bác, giết được tám ngàn Nha Quân, dần dần dẹp tan sự đối kháng 

của Nha Quân. Để cung cấp cho quân đội của Châu Ôn, La Thiệu Uy đã phải tốn hơn nửa 

ức tiền, giết đến gần bảy chục vạn trâu dê cho quân Châu Ôn ăn trong nửa năm, tốn kém 

lương thảo vô số. Lúc quân Châu Ôn rút đi, lại còn phải biếu tặng cả trăm vạn quan tiền. 

Từ đấy, vùng Ngụy Bác suy sụp, kiệt quệ, hoàn toàn không còn sức đối kháng ngoại địch. 

Như vậy, tuy La Thiệu Uy trừ được mối lo do Nha Quân gây ra, nhưng cũng đồng thời tự 

diệt sạch  lực  lượng chính  bảo vệ vùng Ngụy Bác, hoàn toàn chịu sự chi phối của Châu 

Ôn.  Do  đó,  La  Thiệu  Uy  mới  hối  hận  thốt  lên  thời  than  thở  như  vậy.  Từ  câu  nói  ấy  đã 

phát  sanh  thành  ngữ   ‘chú  thành  đại  thác’  vốn  thường  được  dùng  để  chỉ  lỗi  lầm  chết 

người do ham mối lợi nhỏ trước mắt mà ra. 

287 Theo thiên Nghệ Văn Chí trong Tống Sử và sách Quận Trai Độc Thư Phụ Chí, ẩn sĩ 

Lý  Xương  Linh  đời  Tống  đã  biên  soạn  cuốn  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên,  thác  danh 

Thái Thượng Lão Quân giáng cơ. Tuy thế, các nhà nghiên cứu vẫn chưa đồng ý ai thật sự 

là tác giả của cuốn sách này. Do nội dung sách này khuyến thiện làm lành rất tích cực, nó 

được người Trung Hoa rất ngưỡng mộ, cũng như được rất nhiều người viết lời chú giải. 

Sách càng được nổi tiếng lưu hành mạnh mẽ hơn khi được học giả Huệ Đống đời Thanh 

chú giải tường tận, cho đến hiện thời cuốn sách này vẫn được lưu hành rất rộng và được 

Phật môn Trung Hoa rất coi trọng. 

288 Âm Chất Văn tên gọi đầy đủ là Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn, chưa rõ ai là tác 

giả.  Châu  Khuê  đời  Thanh  khi  giảo  chánh  cuốn Âm  Chất  Văn  Chú  đã  nhận  định :  “Âm 

 Chất  Văn  nói  những  chuyện  liên  quan  đến  đời  Tống,  ắt  phải  do  người  đời  Tống  biên 

 soạn” . Học giả Tửu Tỉnh Trung Phu của Nhật lại cho rằng tác phẩm này phải được hình 

thành  vào  cuối  đời  Minh,  nhưng  không  đưa  bằng  chứng  đủ  tính  thuyết  phục  nào.  Dưới 

ảnh hưởng mạnh mẽ của Âm Chất Văn, các đạo sĩ đã biên soạn Văn Đế Cứu Kiếp Kinh 

và  Văn  Đế  Diên  Tự  Kinh  để  tiếp  tục  xiển  dương tư tưởng  khuyến  thiện  trừng  ác trong 

Âm Chất Văn. Âm Chất Văn thác danh Văn Xương Đế Quân giáng cơ. Văn Xương Đế 

Quân  vốn  còn  gọi  là  Tử  Đồng  Đế  Quân,  theo  truyền  thuyết  vốn  là  Trương  Á  Tử,  làm 

quan  đời  Tấn,  chết trận,  được  dân  chúng  lập  miếu thờ,  rất  hiển  linh.  Do  các  đạo  sĩ  đời 

Tống - Nguyên viết truyện nói ông Trương được Thượng Đế sắc phong làm Tử Đồng Đế 

Quân  và  đã  nhiều  lần  giáng  thế,  được  thiên  đình  giao  cho  nhiệm  vụ  chưởng  quản  phủ 

Văn Xương chuyên coi về việc học hành, thi cử, quan chức của thế gian nên còn có tên là 

Văn  Xương  Đế  Quân.  Do  vậy,  năm  Diên  Hựu  thứ  ba  (1316)  đời  Nguyên,  vua  đã  sắc 

phong cho Văn Xương Đế Quân một tước hiệu thật dài “Tử Đồng Thần Vi Phụ Nguyên 

Khai Hóa Văn Xương Tư Lộc Hoằng Nhân Đế Quân”. Chữ Âm Chất phát xuất từ thiên 

Hồng  Phạm  sách  Thượng  Thư:   “Duy  thiên  âm  chất  hạ  dân”  thường  được  giải  thích  là 

“trời ngấm  ngầm  bảo vệ, che chở  muôn dân”. Từ đó, Âm Chất được hiểu  là  làm  những 

việc công đức  ngấm  ngầm, không khoe khoang, rêu rao cho người khác  biết. Đặc điểm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 241 of 340 

giảng  nói,  ắt  sẽ  tự  có  lợi  ích  không  chi  lớn  bằng!  Bởi  lẽ,  trẻ  thơ  thiên  tánh 

chưa xấu xa, lời lành dễ tiếp nhận, tập quen từ bé, lâu ngày sẽ thành bản tánh, 

đến  khi  lớn  lên  sẽ  chẳng  thay  đổi  được!  Gốc  chánh  nguồn  trong  được  bắt 

nguồn từ đấy! Vì thế, kinh Dịch chép:  “Mông dĩ dưỡng chánh, thánh công 

 dã”  (Dạy cho trẻ thơ điều đúng đắn, có công như thánh nhân vậy). 

Ngày nay thiên hạ sở dĩ đại loạn đều là do cha mẹ chẳng hiểu nguyên lý 

giáo  dục  đã  ươm  thành  vậy.  Bởi  lẽ  đã  chẳng  thể  dùng  thai  giáo  để  dạy  dỗ 

điều lành từ đầu, lại còn chẳng thể dùng nhân quả để răn nhắc lúc sau. Căn 

bản  đã  hỏng  thì  sẽ  bừa  bãi,  tràn  lan  chẳng  thể  nào  thâu  thập  được.  Do  vậy 

mới  xướng  lên  những  thuyết  bất  hiếu,  không  cần  cha  mẹ,  mới  bàn  đến 

chuyện cách mạng gia đình không kiêng dè chi! Dẫn đến [tình cảnh] bạn bè 

chơi với  nhau vì  lợi lộc hòng bán chác, vợ chồng  hợp lại  hay chia tay  nhau 

giống như cầm thú, chôn vùi đạo nghĩa liêm sỉ, thiên lý tuyệt diệt [như] nước 

lũ  cuồn  cuộn  tận  trời  chẳng  biết  khi  nào  ngừng.  Dẫu  Khổng  Tử,  Thích  Ca 

sống  trong  thời  buổi  này  cũng  không  có  cách  gì  cứu  giúp  được,  nguy  ngập 

vậy thay! 

Làm như thế nào đây? Đáp: Đường lối để cứu vãn chỉ có cách chú trọng 

giáo  dục  gia đình sao cho ai  nấy  giảng rõ  sự  lý  nhân quả cho con cái  hòng 

vun bồi căn bản  mà thôi! Đã  gieo thiện  nhân ắt  gặt thiện quả,  mới  hòng có 

hy  vọng  trong  tương  lai  lòng  người  biến  đổi  tốt  đẹp,  phong  tục  dần  dần 

thuần lương, thiên hạ nước nhà thái bình vậy. 



10. Trả lời những câu hỏi của cư sĩ Khúc Thiên Tường (hai mươi bảy câu)  

(năm Dân Quốc 21 - 1932)  





1) Hỏi: Nguyên  nhân khiến đệ tử tin Phật bắt nguồn từ  việc nghiên cứu 

thuật  Thôi  Miên.  Xưa  kia  con  đã  nghe  tục  ngữ  có  câu:   “Chín  lần  tu  làm 

 thiên tử, mười lần tu làm Phật” , nghĩ rằng tu mười đời mới thành tựu được, 

thường  sợ  bỏ  dở  giữa  đường,  phí  sạch  hết  công  lao  [tu  tập]  từ  trước.  Nếu 

sớm biết sẽ thành tựu ngay trong đời này thì đã sớm niệm Phật rồi. Tuổi con 

đã hai mươi bảy, rất hối hận đã phát tâm trễ tràng. 



Đáp:   “Chín lần tu làm thiên tử, mười lần  tu làm  Phật”  chính  là  lời  nói 

nhảm của kẻ chẳng biết  gì  về Phật pháp. Người biết Phật sẽ trọn chẳng  nói 

câu  đó.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là  cậy  vào  Phật  lực  để  liễu  sanh  tử,  đều 

phải  có  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  quyết  định  mong  cầu  đến 

lúc lâm chung vãng sanh Tây Phương. Nếu chẳng cậy vào Phật lực mà muốn 

liễu sanh tử thì ngàn đời vạn kiếp chẳng thể liễu thoát rất nhiều! 



2) Hỏi: Con tin tưởng tịnh tâm sẽ thành Phật, giống như trong thuật Thôi 

Miên ắt phải trầm tĩnh rồi sau đấy mới có hiện tượng chẳng thể nghĩ bàn. 



của Âm Chất Văn  là dung thông những quan điểm của Tam Giáo, đặc biệt đề cao nhân 

quả, luân hồi, báo ứng, nên rất được Phật môn Trung Hoa coi trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 242 of 340 



Đáp:  Tịnh  tâm  niệm  Phật  quán  Phật  sẽ  dễ  tương  ứng  với  Phật.  Nếu  có 

lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, chắc chắn được vãng sanh, rồi sẽ dần 

dần tấn tu, ắt sẽ thành Phật. Đừng nên  nói “hiện tại tịnh tâm sẽ được thành 

Phật!” 



3) Hỏi: Con tin tưởng nhờ cậy vào Phật lực, như trong thuật Thôi Miên 

tự thôi  miên chính  mình sẽ khó  hơn bị  người khác thôi  miên. Vì thế biết  là 

Tự Lực chẳng bằng Tha Lực. 



Đáp: Hết thảy pháp môn đều phải cậy vào Tự Lực để đoạn Hoặc chứng 

Chân  hầu  liễu  sanh  thoát  tử,  như  người  thọt  chân  tự  đi,  một  ngày  khó  đi 

được trăm dặm. Pháp môn Tịnh Độ nương vào sức Từ của Phật sẽ có thể đới 

nghiệp vãng sanh, giống như kẻ thọt chân ngồi trên bánh xe báu của Chuyển 

Luân Thánh Vương, trong  một ngày đến khắp bốn châu, làm sao có thể lấy 

chuyện Thôi Miên để chứng minh cho được! 



4) Hỏi: Miệng niệm Phật, tâm tưởng Phật, [vậy thì] đức Phật được tưởng 

ấy  có  giống  như  [đức  Phật  được  tưởng  trong]  phép  Quán  thứ  tám289 của 

Quán Kinh hay không? 



Đáp: Quán tưởng phải bắt đầu tu tập từ phép Quán thứ mười ba290. Nếu 

không,  cảnh  tế  tâm  thô,  khó  thể  thành  tựu,  hoặc  nếu  như  dụng  tâm  không 

thích đáng sẽ dấy lên ma sự. 



5) Hỏi: Như khi gặp nguy hiểm, lâm vào tình thế chẳng thể cùng một lúc 

kiêm tụng các chú thì hãy nên ứng dụng như thế nào? 



Đáp: Gặp phải tai nạn cực nguy hiểm, chỉ nên niệm thánh hiệu Quán Thế 

Âm Bồ Tát là đỡ tốn tâm lực nhất, [lại] có cảm ứng nhiều nhất. 

6) Hỏi: Nếu chuyên tụng Phật hiệu, hiệu lực so với thần chú như thế nào? 



Đáp: Phật hiệu và thần chú có công đức giống hệt như nhau, chỉ do lòng 

chí  thành  thì  mới  có  cảm  ứng.  Nếu  trong  tâm  trước  hết  đã  khởi  lên  ý  niệm 

coi thường Phật hiệu thì sẽ chẳng có lợi ích gì, vì đã không chí thành lại còn 

ngờ vực nên chẳng được lợi ích chân thật. 



289 Phép  Quán  thứ tám  là  tổng  quán  Tây  Phương  Tam  Thánh  cùng  với  cảnh  giới  trang 

nghiêm  của  cõi  Cực  Lạc,  kinh  dạy:  “Muốn  quán Phật  Vô  Lượng  Thọ  trước  phải  tưởng 

 hình  tượng  làm  sao  cho  khi  nhắm  mắt,  mở  mắt  đều  thấy  một  tượng  báu  như  sắc  vàng 

 Diêm  Phù  Ðàn,  ngồi  trên  tòa  sen  kia.  Lúc  thấy  Phật  tượng   rồi,  tâm  nhãn  tự  được  mở 

 mang rõ ràng sáng suốt. Bấy giờ hành giả thấy cõi Cực Lạc bảy báu trang nghiêm, như: 

 đất báu, ao báu, hàng cây báu, trên cây có mành báu của chư thiên che phủ, các lưới báu 

 giăng khắp giữa hư không. Khi đã thấy được cảnh tướng rất rõ ràng như nhìn vào bàn 

 tay rồi, lại tưởng hai hoa sen lớn, một ở bên trái, một ở bên phải của Phật, cả hai đều 

 giống như tòa sen trước. Xong lại tưởng hình tượng Quán Thế Âm Bồ Tát ngồi tòa sen 

 bên trái, tượng Đại Thế Chí Bồ Tát ngồi tòa sen bên mặt, thân tướng đều rực rỡ như sắc 

 vàng Diêm Phù Đàn…”  

290 Phép Quán thứ mười ba chỉ quán thân Phật cao một trượng sáu đứng bên ao thất bảo, 

thân của hai  vị Bồ Tát cũng đồng phân  lượng, đồng thời giảm  bớt rất nhiều chi tiết cho 

phàm phu dễ quán, chẳng hạn chỉ quán hai vị Bồ Tát khác nhau ở chỗ đức Quán Âm có 

hóa Phật đứng trên đảnh đầu, còn Đại Thế Chí là bảo bình trên nhục kế. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 243 of 340 



7)  Hỏi: “Duy tâm Tịnh Độ tự tánh Di Đà” với “Tịnh Độ  và đức Phật ở 

Tây Phương” là một nhưng mà hai, là hai nhưng mà một phải không? 



Đáp: Có duy tâm Tịnh Độ thì mới sanh về Tây Phương Tịnh Độ. Nếu tự 

tâm  chẳng  tịnh,  làm  sao  vãng  sanh  được?  Dẫu  là  kẻ  tội  nhân  nghịch  ác 

nhưng do niệm Phật mười tiếng bèn được vãng sanh là vì tịnh tâm niệm Phật 

mà cảm được [quả báo]  vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ. Trong đời lắm kẻ 

tưởng  “duy  tâm  là  không  có  cõi  nước”,  trở  thành  tri  kiến  của  tà  ma,  ngoại 

đạo!  Loại tà kiến tựa hồ  là đúng  nhưng thật ra là sai ấy chiếm  hơn quá nửa 

đến  nỗi  người  niệm  Phật chẳng được lợi  ích thật sự,  mà  vẫn tưởng  mình  là 

cao minh, chẳng biết đấy là tà kiến “chấp lý phế sự, tự lầm, lầm người!” Do 

tự  tánh  Di  Đà  nên  phải  niệm  đức  Di  Đà  ở  Tây  Phương  để  cầu  vãng  sanh 

hòng tấn tu dần dần để có đích thân chứng được Di Đà nơi tự tánh. Nếu chỉ 

chấp  vào tự tánh Di Đà, chẳng  niệm  đức  Di Đà ở Tây  Phương, dẫu có  ngộ 

thật sự vẫn không thể liễu sanh tử được! Huống chi những kẻ nói lời ấy toàn 

là bọn chấp chặt  một bề, toàn là phường nói  xuông! “Là  một nhưng  hai”  là 

chuyện  trước  khi  thành  Phật,  “tuy  hai  nhưng  một”  là  chuyện  sau  khi  đã 

thành Phật. 



8)  Hỏi:   “Sanh  thì  quyết  định  sanh,  đi  thì  chẳng  thật  sự  đi” ,  sanh  và  đi 

đều chỉ cho điều gì? 



Đáp:  “Sanh thì quyết định sanh”  là nói theo mặt Sự.  “Đi chẳng thật sự 

 đi”  là nói theo mặt Lý. Chẳng biết cội nguồn của Sự - Lý thì tốt hơn là hãy 

chất  phác  niệm  Phật  theo  sự  tướng.  Nếu  không,  ắt  sẽ  trở  thành  bọn  tà  ma, 

ngoại đạo chấp lý phế sự. 



9)  Hỏi:  Người  tên  X…  nọ  khi  mạng  chung  chợt  nói:  “Tịnh  Độ  ngay 

trong góc sân”, vậy cõi đất này là Tịnh Độ ư? 



Đáp: Đấy chính là nghĩa lý “duy tâm Tịnh Độ” phát hiện. “Duy tâm Tịnh 

Độ”  chính  là  cảnh  của  một  mình  người  đó,  ngoài  ra  đều  là  duy  tâm  uế  độ. 

Há có nên dựa theo cái thấy của người ấy để phán đoán ư? 



10) Tụng kinh có phải là để làm cho chính mình sanh tâm hoan hỷ, chán 

lìa, hay là còn có tác dụng chi khác? 



Đáp: Ông tụng kinh chỉ biết cầu hoan hỷ cho chính mình, đáng tiếc là vô 

biên diệu nghĩa bị ông xem chẳng đáng một đồng! 



11) Hỏi: Hiểu Đệ Nhất Nghĩa là như thế nào? 

Đáp:  Hiểu Đệ Nhất Nghĩa tức là triệt  ngộ  diệu  lý  Thật  Tướng, duy tâm 

tự tánh. 

12)  Hỏi:  Cái  tánh  còn  lại  sau  khi  chết,  [cái  tánh  đi]  vãng  sanh,  và  Phật 

tánh có những điểm giống nhau, khác nhau như thế nào? 

Đáp: Cái tánh của hết thảy chúng sanh trước khi sanh ra sau khi chết đi, 

cái tánh vãng sanh và Phật tánh [ba tánh ấy] đồng nhưng bất đồng, bất đồng 

nhưng đồng. Gọi là đồng vì bản thể của tâm tánh không hai. Nói là bất đồng 

vì do  mê  hay  ngộ  nên sai khác  vời  vợi  một trời,  một  vực! Do có  nghĩa  này 

nên  dạy  người  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  để  mong  đích  thân  chứng  được  tâm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 244 of 340 

tánh vốn đồng ấy. Chỉ có Thể là đồng, nhưng do mê chưa chứng nên bày ra 

đủ mọi pháp khiến cho họ bỏ vọng về với chân, trái trần hiệp giác hòng đích 

thân chứng được. Cách tu rất nhiều, chỉ có niệm Phật cầu sanh Tây Phương 

là dễ thực hiện nhất, dễ thành tựu nhất! 

13) Hỏi: Phật dạy tu Quán chính là vì chúng sanh đời sau ác trược chẳng 

lành  bị  năm thứ khổ  bức bách  mà  lập  giáo. Nếu dùng  Thôi Miên  để bộc  lộ 

Thiên Nhãn Thông ngõ hầu nói ra để chứng minh thì hiển hiện cõi nước Cực 

Lạc cũng chẳng phải là chuyện khó. Huống chi rất cần chứng minh cho việc 

niệm  Phật,  sao  không  khuyên  người  tu  Quán  mà  lại  bảo  đó  là  chuyện  khó 

khăn? 

Đáp:  Thôi  Miên  là  do  sức  [huyễn]  thuật,  há  phải  là  thật  sự  có  Thiên 

Nhãn  Thông  ư?  Người  thật  sự  có  Thiên  Nhãn  Thông  há  chịu  để  cho  người 

khác thôi miên! Ông nay đã học Phật, hãy nên chuyên chí học Phật. [Muốn] 

hiện  cõi  Cực  Lạc,  chỉ  dùng  tịnh  tâm  mà  niệm  cho  chuyên  nhất  thì  sẽ  làm 

được.  Ví  như  mài  gương,  mài  đến  cùng  cực  thì  [gương]  tự  nhiên  tỏa  sáng. 


Dùng  thuật  Thôi  Miên  để  hiện  thì  trước  hết  tâm  đã  chẳng  tịnh,  niệm  cũng 

chẳng chuyên nhất, ví như dùng bột trắng xoa lên gương mà cứ mong gương 

tỏa sáng, chẳng biết là đã phủ lấp tấm gương càng dầy vậy! 

14)  Hỏi:  Tu  Quán  có  phải  là  cậy  vào  Phật  lực  hay  không?  Trong  phép 

Quán thứ mười ba [của Quán Kinh] có nói:  “Vô Lượng Thọ Phật thân lượng 

 vô biên, tâm lực của phàm phu chẳng thể thấu hiểu được, nhưng do sức túc 

 nguyện  của  đức  Như  Lai  ấy  nên  có  kẻ  ức tưởng  ắt  được  thành  tựu”.   Điểm 

khác biệt giữa phép Quán này và tham Thiền là gì? So với tham Thiền có dễ 

hơn hay không? 

Đáp: Tham  Thiền chỉ cốt suy cứu tự tâm,  niệm  Phật kiêm cậy  vào Phật 

lực.  Hai  pháp  đạt  đến  rốt  ráo  viên  thành  thì  hoàn  toàn  giống  như  nhau, 

nhưng  dụng  công  trong  lúc  tu  trì  thì  rất  khác  biệt.  Ví  như  đi  đường  ngồi 

thuyền hay ngồi xe khác nhau, nhưng về đến nhà thì giống như nhau. 

15)  Hỏi:  Tu  Quán  là  tưởng  hay  là  quán,  hay  dùng  cả  quán  lẫn  tưởng? 

Lấy gần hay lấy xa? 

Đáp: Hai chữ “quán tưởng” há nên chia ra làm đôi! Nhiếp tâm để tưởng 

chính  là  quán.  Ông  nghĩ  là  hai  tức  là  trở  thành  chỉ  biết  [mười  bằng]  một 

nhân  với  mười,  chẳng  biết  [con  số  mười  ấy]  nó  cũng  là  hai  lần  năm.  Hơn 

nữa, quán tưởng sao có thể chia ra thành gần hay xa cho được! 

16) Hỏi: Mỗi phép Quán phải cần [tu tập] tối thiểu bao nhiêu ngày? 

Đáp: Ông cho rằng tu một phép Quán này mấy ngày, rồi sẽ tu pháp Quán 

khác  đó  ư?  Chẳng  biết  đức  Phật  tuy  nói  mười  sáu  phép  Quán  nhưng  thoạt 

đầu hãy nên thực hành phép Quán thứ mười ba thì mới là tu khế lý khế cơ. 

17) Hỏi: Thoạt đầu là tưởng tượng thì chẳng phải là lan man ư? 

Đáp: Đã biết như trên đã nói thì cứ dựa theo đó mà suy. 

18)  Hỏi:  Phép  Quán  đầu  tiên  là  nhất  tâm  tưởng  mặt  trời,  hay  là  phải 

ngầm trì danh hiệu? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 245 of 340 

Đáp:  Quán  và  Trì  Danh  vốn  là  một  chuyện,  ông  cho  rằng  khi  quán  thì 

chẳng thể trì danh, chẳng được trì danh hay sao? 

19) Hỏi: Khi ngồi thì tu Quán, những lúc khác thì trì danh, so với chuyên 

trì một thứ thì là hơn hay kém? 

Đáp: Có cái tâm trầm tĩnh, kín đáo, thuần túy thì tu Quán cũng tốt mà trì 

danh cũng hay. Nếu không, so ra trì danh ổn thỏa hơn, bởi tâm chí sôi động, 

hời hợt, vọng động mà tu Quán thì sẽ bị nhiều ma sự. 

20) Hỏi: Quán thấy cõi nước Cực Lạc thì đấy có phải là Tịnh Độ thật sự 

hay là tướng giả hiện? 

Đáp: Quán thấy Cực Lạc chính là do duy tâm biến hiện, bảo đó là giả thì 

trở thành gã đứng ngoài cửa mất rồi! 

21) Hỏi: Quán thấy cõi Cực Lạc và được nghe pháp thì có phải là Thiên 

Nhãn Thông, Thiên Nhĩ Thông hay không? 

Đáp: Đấy chính là do sức Quán tạo nên. Nếu là Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ 

thì không cần quán cũng vẫn thấy nghe được. 

22) Hỏi: Có người nói thấy Phật chính là [thấy] vị Phật ở trong tâm chứ 

không phải là [thấy] vị Phật ở Tây Phương. Nếu đúng như vậy thì khi vãng 

sanh, vị Phật trong tâm có hiện ra hay không? Hay là A Di Đà Phật đến tiếp 

dẫn? 

Đáp:  Lâm chung thấy Phật chính  là đức Phật do tự tâm cảm thành, chớ 

nên quy hết về tự tâm rồi nói rằng “không có chuyện Phật đến đón!” 



23)  Hỏi:  Còn  như  khi  tu  phép  Quán  thứ  mười  ba,  lúc  ấy  có  thể  tùy  ý 

vãng sanh hay không? Hay phải đợi đến khi lâm chung mới có thể vãng sanh? 



Đáp: Nghiệp báo chưa tận, làm sao vãng sanh ngay được? Xưa kia cũng 

có  người  [làm  được  như  vậy],  nhưng  không  thể  áp  dụng  cho  hết  thảy  mọi 

người được! 



24) Hỏi: Quán đến khi thấy Phật nghe pháp rồi, mỗi ngày lại quán có cần 

phải bắt đầu quán từ phép Quán đầu tiên hay không? 

Đáp:  Quán  tưởng  thì  chỉ  cần  quán  sao  cho  đắc  lực,  cần  gì  phải  từ  đầu 

đến  đuôi,  hằng  ngày  tập  đi  tập  lại!  Phật  nói  ra  mười  sáu  phép  Quán  thì 

những phép Quán đầu  nhằm khiến cho con  người biết đến sự trang  nghiêm 

của Cực Lạc, [các phép Quán] về chín phẩm vãng sanh ở phần sau nhằm làm 

cho  con  người  biết  nhân  quả  của  phép  được  tu.  Mỗi  phép  Quán  đã  biết  thì 

qua một phép quán Phật sẽ có thể quán trọn vẹn các phép Quán kia. 

25)  Hỏi:  Từ  phép  Quán  thứ  mười  bốn  trở  đi  chính  là  [quán]  các  phẩm 

vãng sanh. Đã không có cảnh để hiện mà dạy quán, nghĩa là làm sao? 

Đáp: Nghĩa này đã nói rồi. Hãy xem những điều đã nói ở phần trên. 

26)  Hỏi:  Những  người  vãng  sanh  trên  đây  dường  như  chẳng  phải  là 

những vị do tu Quán mà vãng sanh, chẳng biết nên tưởng sự vãng sanh của 

người tu Quán như thế nào? 

Đáp:  Phẩm  vị của  người  vãng sanh  muôn  sai  ngàn khác, trong kinh chỉ 

dùng  chín  phẩm  để  nói  tóm  gọn,  sao  ông  biết  những  người  vãng  sanh  trên 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 246 of 340 

đây  chẳng  do  tu  Quán  mà  được  vãng  sanh?  Phải  biết:  Căn  tánh  con  người 

bất đồng, dẫu chỉ [cùng là] một pháp mà vẫn có cao - thấp rất khác nhau, há 

nên  câu  nệ  nơi  pháp  được  tu  ư?  Ấy  là  do  khả  năng  trong  tâm  địa  của  mỗi 

người, ông cho rằng các vị như Văn Thù, Phổ Hiền… chẳng tu Quán ư? 



27) Hỏi: Nhớ số niệm Phật: Hít vào niệm sáu câu, thở ra niệm bốn câu là 

như thế nào? Tâm đã nhớ số lại niệm Phật, rồi lại phải tưởng Phật nữa ư? 



Đáp:  Niệm  Phật  nhớ  số  là  từ  một  đến  ba,  từ  bốn  đến  sáu,  từ  bảy  đến 

mười, sao lại  hạn định trong  hơi thở? Ông là kẻ học  luyện đan  vận khí  nên 

mới  thấy  một  hai  chữ  hơi  tương  tự,  liền  nói  đó  là  công  phu  của  họ.  Cách 

niệm Phật nhớ số là vì kẻ vọng tâm khó chế ngự mà đặt ra. Niệm được như 

thế, ghi nhớ như thế, lắng nghe như thế, chắc chắn tâm sẽ dần dần điều phục. 

Ở đây có ai dạy ông thêm  vào hai chữ “tưởng Phật” đâu? Ở đây là tùy tiện 

niệm, nào phải bận tâm thở ra hay hít vào? Nếu hít thở như thế lâu ngày sẽ 

bị tổn khí mắc bệnh, chẳng thể không biết [điều này]! 



11. Pháp ngữ dạy nữ cư sĩ Châu Dư Chí Liên  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  





Bà đã ngoài bảy mươi tuổi rồi, chẳng bao lâu nữa sẽ phải chết. Hiện thời 

phải nhanh chóng thu xếp hết thảy mọi việc cho tốt đẹp, trong tâm ngoại trừ 

niệm Phật ra, không để vướng mắc bất cứ chuyện gì khác thì khi lâm chung 

mới có thể không vướng mắc, không ngăn ngại. Nếu bây giờ cứ vẫn chuyện 

gì  cũng  không  buông  xuống  được  như  thế,  vẫn  nhìn  không  thông  suốt,  khi 

lâm  chung  tất  cả  những  tâm  tham  luyến  y  phục,  đồ  trang  sức  trên  đầu,  nhà 

cửa, con cháu sẽ đều  hiện ra  hết, như thế thì  làm sao có thể  vãng sanh  Tây 

Phương  cho  được?  Đã  không  thể  vãng  sanh  được  thì  bà  một  đời  thủ  tiết 

niệm Phật và làm đủ mọi chuyện hữu ích sẽ hoàn toàn trở thành phước báo! 

Hiện  thời  bà  vẫn  chưa  có  trí  huệ,  tuy  thường  tinh  tấn  niệm  Phật,  trong  tâm 

vẫn  chưa  quyết  định  cầu  sanh  Tây  Phương,  đến  đời  sau  trong  lúc  hưởng 

phước chắc chắn bị phước mê hoặc, sẽ tạo các ác nghiệp. Đã tạo ác nghiệp, 

chắc chắn phải đọa trong địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh chịu khổ! Nỗi khổ lớn 

lao  ấy  đều  là  do  đời  này  niệm  Phật  chẳng  biết  quyết  định  cầu  sanh  Tây 

Phương chiêu cảm. Quang thương xót bà, sợ bà mai sau có thể lâm vào tình 

huống  ấy  cho  nên  lập  sẵn  cách  cho  bà.  Nếu  bà  chịu  nghe  theo  lời  tôi,  sẽ 

chẳng do phước mà mắc họa. 

Hiện thời tuy bà rất mạnh khỏe nhưng phải nghĩ mình sắp chết. Bây giờ 

cần mặc những thứ quần áo nào thì giữ lại để mặc, phàm những thứ y phục 

quý trọng  như  lượt,  là, áo da v.v… đều chia cho cháu, cho dâu. Những  thứ 

cài đầu, xuyến đeo tay, hoa tai, vàng, bạc, phỉ thúy291 v.v… đều dùng để cứu 



291 Phỉ Thúy (Jadeite) là một loại ngọc quý, còn được gọi bằng những danh xưng Thúy 

Ngọc,  Ngạnh  Ngọc,  Miến  Điện  Ngọc,  màu  xanh  lục  đậm  hơi  biếc  giống  như  màu  lông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 247 of 340 

giúp dân chúng bị tai nạn. Dùng công đức ấy để hồi hướng vãng sanh. Nếu 

trong  tâm  thấy  biết  nhỏ  nhoi,  chẳng  thể  đem  cứu  vớt  tai  nạn  thì  cũng  nên 

chia cho con gái, cháu dâu, cháu gái v.v… Bên thân mình quyết chẳng được 

giữ lại những thứ khiến cho con người dấy lòng tham luyến ấy. Tất cả những 

khoản  tiền  dành  dụm  để  phòng  khi  dưỡng  già  cũng  nên  giao  hết  cho  con 

cháu, dù là khế ước, sổ sách ruộng đất v.v… đi nữa cũng nên giao hết sạch 

[cho người khác]. Trong tâm bà trừ chuyện niệm Phật, chẳng để cho có một 

chút ý niệm nào khác! Ngay cả cái thân của bà cũng chẳng tính toán sẵn sau 

khi chết đi sẽ nên an bài ra sao. Ngay cả với cháu, chắt cũng đều nên coi như 

người không quen biết, mặc kệ chúng nó hay dở ra sao, ta chỉ quan tâm niệm 

đức Phật của ta, nhất tâm mong chờ đức Phật đến tiếp dẫn ta vãng sanh Tây 

Phương. 

Bà làm theo đúng như lời tôi nói, hết thảy mọi sự đều buông xuống hết, 

đến  lúc  lâm chung tự  nhiên cảm được Phật đích thân  rủ  lòng tiếp dẫn  vãng 

sanh  Tây  Phương.  Nếu  vẫn  cứ  tham  luyến  hết  thảy  những  vật  tốt  đẹp,  tiền 

bạc,  ruộng  đất,  nhà  cửa,  đồ  cài  đầu,  quần  áo  và  con  cái,  cháu  chắt  v.v…  y 

như cũ thì vàn muôn phần chẳng thể vãng sanh Tây Phương được! Đã không 

sanh  về  Tây  Phương  được  thì  đời  sau  chắc  chắn  có  si  phước  để  hưởng,  do 

hưởng phước sẽ tạo nghiệp, chắc chắn khi một hơi thở ra không hít vào được 

nữa sẽ đọa lạc trong tam đồ vì ác nghiệp ngăn lấp vậy! Tâm thức chẳng rõ, 

dẫu  có  một  vị  Phật  sống  đến  cứu  bà  cũng  chẳng  cứu  được,  há  chẳng  đáng 

thương đáng xót lắm ư? Xin bà hãy tin lời tôi nói thì thật là may mắn không 

chi hơn được! 

 

12. Pháp ngữ khai thị cho cư sĩ Phùng Hữu Thư lúc lâm chung  





Bệnh  ông  đã  nặng,  chỉ  nên  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  Phật  tiếp  dẫn  vãng 

sanh Tây Phương. Nếu tâm ấy chân thành, ắt sẽ được mãn nguyện. Còn đối 

với tất cả tội nghiệp, chớ nên lấy đó làm điều lo lắng. Vì nếu có thể cực lực 

chí tâm cầu sanh Tây Phương thì sẽ có thể cậy vào Từ  lực của đức Phật để 

đới nghiệp vãng sanh. Ví như tảng đá to bỏ lên thuyền liền có thể từ bờ biển 

này sang được bờ kia. Cần biết rằng: Phật lực chẳng thể nghĩ bàn, pháp lực 

chẳng thể nghĩ bàn, tự tánh công đức lực chẳng thể nghĩ bàn. Ba thứ chẳng 

thể  nghĩ  bàn  ấy  nếu  không  có  cái  tâm  chí  thành  tín  nguyện  niệm  Phật  sẽ 

không  có  cách  gì  hiển  hiện  được.  Có  lòng  chí  thành  cầu  sanh  Tây  Phương 

thì  ba thứ thần  lực oai đức  lớn  lao chẳng thể  nghĩ bàn ấy sẽ  liền được  hiển 

hiện.  Như  ngồi  trên  chiếc  tàu  thủy  lớn  lại  được  xuôi  gió,  chẳng  lìa  ý  niệm 

trong hiện tại đây mà liền sanh về Tây Phương. Ông chỉ nên tin tưởng sâu xa 

lời tôi, tự nhiên ông sẽ được mãn nguyện. Nay tôi đặt pháp danh cho ông là 



chim Phỉ Thúy (chim bói cá, chim trả) nên mới có tên như vậy. Ở Trung Hoa không có 

loại ngọc này, phải nhập từ Miến Điện về nên rất quý và mắc tiền. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 248 of 340 

Huệ Thoát, nghĩa là dùng trí huệ, tín nguyện niệm Phật liền được vãng sanh 

Tây Phương, thoát ly sanh tử vậy. 



13. Lời thông cáo nhún nhường của hội Phật giáo Ngô huyện tỉnh Giang 

Tô dành cho Tăng chúng các tự viện  

(năm Dân Quốc 23 - 1934)  





Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  nương  theo  bi  nguyện  thị  hiện  giáng  sanh,  vốn 

thuận theo tâm con người mà lập giáo để kẻ mê nhận lầm hình bóng cái đầu 

sẽ đích thân thấy được bản lai diện mục, kẻ ôm của báu mà chịu cùng quẫn 

sẽ mau chóng có được của cải trân bảo sẵn có trong nhà. Vì thế, Tam Thừa 

chóng  chứng  Bồ  Đề,  lục  phàm  cùng  lên  bờ  giác.  Đấy  chính  là  nguyên  do 

khiến  đạo  này  được  truyền  rộng  rãi  khắp  trên  trời  dưới  đất,  giáo  pháp  lan 

truyền  khắp  cõi  tam  thiên  đại  thiên.  Ấy  là  vì  Phật  pháp  là  tâm  pháp.  Tâm 

pháp ấy chúng sanh và Phật đều cùng có, phàm - thánh giống hệt như nhau, 

nơi phàm chẳng  giảm, tại thánh không tăng. Phật do ngộ chứng rốt ráo nên 

phước lẫn huệ đều cùng trọn đủ, Phiền Hoặc vĩnh viễn mất, hưởng pháp lạc 

chân  thường,  thí  đại  giáo  tùy  thuận  căn  cơ.  Chúng  sanh  do  triệt  để  mê  trái 

nên  Phiền  Hoặc  vĩnh  viễn  hừng  hực,  luân  hồi  chẳng  ngơi,  như  chạm  phải 

của báu trong nhà tối, đâm ra lại bị tổn thương. Các giáo trong thế gian đều 

là  nói  quyền  biến,  chỉ  có  mình  Phật  giáo  khế  lý  lẫn  khế  cơ.  Vì  thế,  từ  đời 

Hán  đến  nay,  khi  giáo  pháp  được  truyền  sang  Đông  Độ,  bao  đời  đều  khâm 

kính, cả cõi đời thảy tôn sùng. 

Nếu  [Phật  pháp]  không  tỏ  rõ  nhân  để  chỉ  quả  khiến  cho  người  đời  giữ 

vẹn luân thường, trọn hết bổn phận hòng giúp cho đạo cai trị, hiểu tâm thấu 

gốc  khiến  cho  người  học  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  để  dự  vào  dòng  thánh  thì 

làm sao có thể  kéo dài đến tận  ngày  nay  mà  mối đạo  vẫn chẳng bị suy sụp 

cho  được?  Huống  chi  từng  bị  ba  vua  Vũ292 bạo  ngược,  bọn  Nho  sĩ  câu  nệ 

như  Hàn  Dũ,  Âu  Dương  Tu  và  lũ  Trình  -  Châu  trong  lòng  sùng  phụng,  bề 

ngoài chống trái bài xích mà vẫn được chấn hưng [tiếp tục tồn tại] trong cõi 

đời, là do được hàng  vua quan có thế lực lớn lao  hộ vệ, do bậc đại đức cao 

tăng  hoằng  dương.  Cuối  đời  Thanh,  phong  hóa  cõi  đời  ngày  một  đi  xuống, 

nước nhà không rảnh rỗi để đề xướng, Tăng chúng phần nhiều biếng nhác tu 

trì, đến nỗi kẻ không có chánh tri kiến ai nấy đều ôm giữ ý niệm “đuổi Tăng, 

chiếm đoạt tài sản”. Nhưng do cõi đời ngày càng loạn đến cùng cực, những 

người  có  lòng  liền  đua  nhau  dấy  lên  học  Phật,  cho  nên  [cõi  đời]  vẫn  chưa 

đến nỗi bị khốn khổ ách nạn lớn lao. 

Những người cùng sắc áo với tôi hãy thường nghĩ “ta là đệ tử Phật phải 

nên hoằng dương sự giáo hóa của đức Phật, giáo hóa chúng sanh để làm cầu 



292 Tức Thái Võ Đế nhà Bắc Ngụy, Vũ Đế đời Bắc Châu, Vũ Tông đời Đường. Ba ông 

vua  này  nghe  lời  bọn  đạo  sĩ  sàm  tấu, toan  phá  hủy  sạch  mọi  chùa  chiền,  hủy  diệt  Phật 

giáo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 249 of 340 

bến  cho  cõi  đời,  báo  ân  đức  của  Phật”.  Nếu  chính  mình  vẫn  chẳng  tự  gắng 

sức thì hóa ra đã tạo căn cứ cho những kẻ đuổi Tăng chiếm đoạt tài sản [biện 

minh  cho  hành  động  của  chúng],  bị  kẻ  tại  gia  chuyên  ròng  tu  hành  coi 

thường, há chẳng phải là tự mình chuốc lấy nỗi lo hay sao? Con người ai mà 

không mong được người khác tung hô, nếu chẳng gắng sức tu trì thì chính là 

tự  chuốc  lấy  sự  chán  ghét.  Phật  pháp  chẳng  thể  bị  bại  hoại  bởi  thiên  ma, 

ngoại  đạo  mà  chỉ  bị  bại  hoại  bởi  tăng  sĩ  chẳng  tuân  phụng  giáo  pháp,  giới  

luật của đức Phật! Ví như trùng trên thân sư tử tự ăn thịt sư tử. Chỉ vì thánh 

mất  niệm  thành  cuồng,  cuồng  khắc  chế  được  ý  niệm  bèn  thành  thánh,  con 

người ai cũng có thể là Nghiêu - Thuấn, ai cũng có thể thành Phật, điều đáng 

quý là tự gắng sức vậy! 

Cuối đời Minh, Ngẫu Ích đại sư là con nhà họ Chung ở Mộc Độc, thiên 

tư thông minh, mẫn tiệp, lúc nhỏ theo mẹ ăn chay lễ tụng, lên bảy tuổi đi học, 

coi thánh học (Nho học) là trách nhiệm của chính mình, thề diệt Thích - Lão, 

bắt  đầu  ăn  mặn,  uống  rượu,  viết  mấy  chục  bài  luận  báng  Phật.  Năm  mười 

bảy tuổi, đọc bài tựa cho cuốn Tự Tri Lục của Liên Trì đại sư và Trúc Song 

Tùy  Bút  bèn  chẳng  báng  Phật.  Sau  đấy  bèn  cực  lực  nghiên  cứu,  năm  hai 

mươi bốn tuổi bèn  xuất gia, triệt  ngộ tự tâm, thâm  nhập kinh  tạng,  một đời 

trước thuật mấy chục tác phẩm đều là những thứ xưa nay hiếm thấy. 

Hiện thời có ông Đặng  Trịnh  Khôn ở Tứ  Xuyên  là sinh  viên tốt  nghiệp 

trường  Pháp  Luật  Chánh  Trị  hết  sức  cuồng  ngạo,  chống  đối.  Đầu  thời  Dân 

Quốc,  ông  ta  chuyên  môn  hủy  hoại  Phật  giáo,  bất  luận  miếu  thờ  thần  hay 

chùa thờ  Phật đều suất  lãnh đồ đảng phá  hủy.  Sau đấy, chợt biết  là sai, tận 

lực cải hối, đến Phổ Đà xin quy y, ở Thượng Hải Cư Sĩ Lâm tám năm, tinh 

tấn  tu  trì.  Năm  trước,  chiến  tranh  nổ  ra  tại  đất  Hỗ  (Thượng  Hải),  ông  ta  ở 

trong Cư Sĩ Lâm chẳng kinh sợ, chẳng dời động, trước - sau - trái - phải Cư 

Sĩ  Lâm  đều  biến  thành  vùng  đất  tan  hoang,  bom  đạn  lớn  nhỏ  rớt  vào  trong 

Lâm  nhưng chẳng  nổ  một trái  nào. Đủ thấy con  người sửa  lỗi  hướng thiện, 

Phật,  Bồ  Tát  liền  ban  thưởng  trọng  hậu,  che  chở  cho.  Dẫu  chúng  ta  chẳng 

được như ngài Ngẫu Ích, há cũng chẳng bằng được ông Trịnh Khôn ư? Trịnh 

Khôn là người mang tội ác cực lớn lao còn được cảm ứng như thế, chúng ta 

há nên lần khân cho qua ngày, chẳng thêm gắng sức, giống như lên núi báu 

mà trở về tay không ư? 

Gần  đây  chánh  phủ  thường  ra  lệnh  rõ  ràng  cho  Tổng  Hội  Phật  Giáo 

Trung  Quốc,  buộc  Hội  phải  nhắc  nhở  răn  đe  Tăng  Già  ai  nấy  tận  lực  giữ 

Thanh Quy. Phải biết rằng: Tăng Già là bậc thầy khuôn mẫu cho trời người, 

chánh phủ ban lệnh đốc thúc tức là [Tăng Già] đã mất thể thống. Nếu vẫn cứ 

như đang nằm  mộng thì sợ rằng sau này khó tránh được nạn Tăng sĩ bị xua 

đuổi, tài sản bị chiếm đoạt!  Hiện thời  hội Phật giáo của huyện  nhà đã được 

thành  lập,  mọi  người  đều  nên  nhất  trí  tiến  hành  duy  trì  đại  cuộc  cho  Phật 

giáo, chớ nên chỉ  mong tu tập cho riêng  mình. Nếu  hội Phật  giáo không có 

cách gì để duy trì thì muốn tự tu tập cũng chẳng thể tu tập được đâu! Vì thế, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 250 of 340 

ai  nấy đều phải  nghiêm túc tu trì, tự tôn trọng  lấy  mình.  Hiện thời cư sĩ tại 

gia  ai  nấy  đều  chuyên  chú  tu  tập  tinh  ròng  và  nghiên  cứu,  nỡ  nào  đường 

đường  là  một bậc tỳ-kheo  lại đâm  ra thua kém  hàng cư sĩ ư? Người có  hào 

khí hãy nên phát khởi mạnh mẽ, cũng như ai nấy đều nên góp phần tài lực để 

hỗ  trợ  cho  công  việc  của  hội.  Công  việc  của  hội  có  liên  quan  đến  sự  an  - 

nguy của chính mình, ví như hai tay hai chân sử dụng lẫn cho nhau. Thứ này 

chẳng giúp đỡ thứ kia sẽ khó thể sống được. 

Quang  là  một  ông  Tăng  tầm  thường  chỉ  biết  cơm  cháo,  đang  đợi  chết, 

sống uổng phí cả một đời, hổ thẹn sám hối còn chẳng kịp, sao dám khoe xấu 

trước mặt những vị thiện tri thức các chùa. Do Chủ Tịch là hòa thượng Đạo 

Hằng thấy Quang già cả, nói ra chắc người ta sẽ nghe theo, bèn cậy tôi soạn 

lời tuyên cáo. Tuy biết  mình thiếu đạo  đức để khiến  người  khác cảm phục, 

nhưng  một  phen  giãi  lòng  thành  tính  toán  lo  liệu  cho  pháp  môn  ắt  sẽ  có 

người đồng ý. Do vậy, đem tình hình Phật giáo đã trải qua và tình hình trong 

thời  gần đây trình bày đại  lược. Phàm  những  vị cùng  một sắc áo với tôi, ai 

nấy hãy  mạnh mẽ phát khởi đại tâm để mong trên là tiếp nối huệ mạng của 

Phật của Tổ, dưới làm phước điền cho chúng sanh, ngõ hầu Phật pháp được 

hưng  thịnh  trở  lại  trong  buổi  nguy  ngập,  suy  vong,  nhân  dân  đều  được 

hưởng lợi ích pháp hóa thì may mắn chi hơn? 



14. Đôi lời đề tựa cho cuốn A Di Đà Kinh của nữ sĩ Vương Tông Ý  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Các pháp thế  gian  và  xuất thế  gian không  gì chẳng  lấy  lòng  Thành  làm 

gốc.  Những  người  tu  hành  càng  phải  nên  chí  thành.  Hễ  có  lòng  Thành  thì 

nghiệp  chướng  tiêu  trừ,  thiện  căn  tăng  trưởng.  Phàm  lúc  tụng  kinh  ắt  phải 

dứt  bặt  lo  nghĩ,  vọng  duyên,  nhất  tâm  tịnh  niệm  như  đối  trước  thánh  dung, 

đích  thân  nghe  viên  âm,  chẳng  dám  manh  nha  chút  niệm  lười  nhác,  coi 

thường! Lâu ngày chầy tháng sẽ tự ngầm thông Phật trí, thầm hợp đạo mầu. 

Ví  như  ánh  nắng  Xuân  vừa  chiếu  đến,  băng  cứng  tự  tiêu  tan.  Lòng  Thành 

đến  mức cùng cực sẽ hoát  nhiên thông suốt. Đấy chính  là cách hay  nhất để 

xem  kinh,  niệm  Phật.  Bà  có  thể  suốt  đời  hành  theo  cách  này  thì  lợi  ích  sẽ 

chẳng thể nào diễn tả được! Tông Ý hãy ghi nhớ nhé! 



15. Lời răn dạy khích lệ các học trò ghi sau cuốn  Quy Ước của Cô Nhi 

Viện Phật giáo chùa Pháp Vân  

(năm Dân Quốc 21 - 1932)  





Chuyện trong thiên hạ đều lấy lòng Thành làm căn bản. Lòng Thành đến 

mức cùng cực thì đá - vàng cũng phải nứt. Thành tích, hiệu quả thật sự đều 

cậy vào lòng Thành. Cô Nhi Viện từ thuở được đề xướng, thành lập dến nay, 

các  vị  quản  trị  đều  thật  lòng  cứu  người  nghèo,  giúp  đỡ  trẻ  mồ  côi,  cạn  hết 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 251 of 340 

tinh  lực  để  lo  toan  khiến  cho  cô  nhi  nghèo  khổ  đều  thành  tựu  chánh  khí, 

thành gia lập nghiệp, vận dụng phong thái đại đồng bác ái rộng lớn hòng cứu 

vãn thế đạo  nhân tâm [đang trong  lúc ai  nấy]  đối  xử  với  nhau bằng thái  độ 

khinh dễ, tranh chấp  mới thôi. Các vị quản trị đều có tấm  lòng thành ấy, vì 

thế  cảm  được  Lưu  viện  trưởng  chẳng  quản  già  yếu,  đích  thân  lo  liệu  việc 

trong  viện,  mỗi  một  việc  dù  to  lớn  hay  nhỏ  nhặt  đều  lo  liệu  thích  nghi.  Do 

vậy, các vị giáo viên đều cùng hết lòng dạy dỗ. 

Các  trò  trong  viện  được  ăn  no  mặc  ấm,  sống  yên  nơi  đây,  ắt  phải  chú 

trọng  dấy  lòng  cảm  kích,  nỗ  lực  học  chữ  học  nghề,  ngõ  hầu  khỏi  phụ  một 

phen  hết  lòng  của  viện  trưởng,  giáo  viên,  quản  trị  và  những  vị  thiện  sĩ  đã 

giúp đỡ tiền bạc. Nếu có được cái tâm ấy thì gốc đã lập, đạo sẽ sanh, sau này 

thành  gia  lập  nghiệp,  phẩm  cao  hạnh  trỗi,  được  xã  hội  khâm  phục  ngưỡng 

mộ sẽ là điều có thể đoán trước được! Nhưng muốn mai sau được thành tựu 

thì phải lập chí hành sự từ ngay bây giờ, cần phải trung hậu, siêng năng, cẩn 

thận,  khiêm  cung,  hòa  thuận,  tâm  và  miệng  như  một,  những  gì  biểu  lộ  ra 

ngoài  và  những  gì  ẩn  kín  trong  lòng  chẳng  hai,  thường  giữ  lòng  hổ  thẹn, 

đừng  tự  kiêu  căng,  sáng  -  tối  chí  thành  niệm  Phật  để  mong  tiêu  trừ  túc 

nghiệp, tăng trưởng thiện căn, chuyện gì cũng lấy lòng thành làm gốc, niệm 

niệm  thường  tự  soi  xét  tự  tâm  thì  sự  thành  tựu  của  các  trò  đều  chẳng  thể 

lường  được!  Vì  sao  vậy?  Do  có  căn  bản  vậy!  Nếu  hiện  tại  chẳng  dấy  lòng 

Thành  cảm  kích,  hổ  thẹn,  sốt  sắng,  dũng  mãnh  siêng  học,  chỉ  mong  cho 

xong  việc sao cho qua  ngày đoạn tháng thì  hóa ra đã cô phụ tấm  lòng  thiết 

tha  của  viện  trưởng  và  các  vị  [ân  nhân].  Do  không  có  lòng  Thành  nên  dẫu 

chẳng bị tổn phước giảm thọ, chết yểu, thì cũng là thây đi thịt chạy, là hạng 

người  cả  cõi  đời  đều  chán  ghét,  vứt  bỏ!  Các  trò  phải  biết  tốt  -  xấu,  ai  nấy 

gắng sức lên thì may mắn lắm thay! 



16. Khuyên khắp mọi người kính tiếc giấy có chữ và tôn kính kinh sách  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Con  người  sống  trong  thế  gian  được  thành  tài  đạt  đức,  dựng  công  lập 

nghiệp, cho đến có được một tài một nghề để nuôi bản thân lẫn gia đình đều 

nhờ  vào  sức  chủ  trì  của  văn  tự.  Chữ  là  thứ  quý  báu  nhất  trong  thế  gian,  có 

thể  khiến  cho  kẻ  phàm  trở  thành  thánh,  kẻ  ngu  thành  trí,  kẻ  bần  tiện  trở 

thành phú quý, kẻ tật bệnh trở thành mạnh khỏe, đạo mạch thánh hiền được 

lưu truyền muôn đời, lo toan cho bản thân gia đình, truyền lại cho con cháu, 

không  gì  chẳng  cậy  vào  sức  văn  tự.  Nếu  cõi  đời  không  có  chữ  thì  hết  thảy 

mọi sự lý đều chẳng thành lập được, con người khác gì cầm thú đâu! Đã có 

công sức  như thế, cố  nhiên phải  nên trân trọng,  mến tiếc. Trộm  thấy  người 

thời nay mặc tình khinh nhờn, làm nhơ bẩn, đúng là coi vật quý báu nhất hệt 

như phân đất vậy, há chẳng khỏi đời này tổn phước giảm thọ, đời sau vô tri 

vô  thức  ư?  Hơn  nữa,  không  chỉ  chẳng  nên  khinh  nhờn,  làm  dơ,  vứt  bỏ  chữ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 252 of 340 

hữu  hình  mà  đối  với  chữ  vô  hình  lại  càng  chẳng  nên  khinh  nhờn,  làm  bẩn, 

vứt bỏ! Nếu chẳng tận lực thực hiện “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ” 

tức là đã quên mất tám chữ vậy. Đã quên tám chữ ấy thì sống là loài cầm thú 

đội mũ mặc áo, chết đọa trong tam đồ ác đạo, chẳng đáng buồn ư? 



Chữ  là  thứ  quý  báu  nhất  trong  thế  gian;  vàng,  bạc,  châu  ngọc,  tước  vị 

chẳng  thể  sánh  bằng,  vì  vàng,  bạc,  châu  ngọc,  tước  vị  đều  do  chữ  mà  có. 

Nếu thế gian không có chữ thì vàng, bạc, châu ngọc, tước vị cũng không có 

cách gì để đạt được cả! Ân đức của chữ nói chẳng thể tận. Kính tiếc chữ viết 

phước  báo  rất  lớn.  Cha  của  ông  Vương  Văn  Chánh  đời  Tống  hết  sức  kính 

tiếc  giấy  có  chữ,  về  sau  mộng  thấy  Khổng  Phu  Tử  dùng  tay  xoa  lưng  bảo: 

 “Ông dốc lòng tiếc chữ của ta như thế nên ta sẽ sai Tăng Sâm sanh vào nhà 

 ông  hòng  làm  rạng  rỡ  môn  hộ”.  Do  vậy,  về  sau  sanh  con  bèn  đặt  tên  là 

Vương  Tăng293,  đỗ  đầu  liên  tiếp  ba  kỳ  thi,  được  phong  làm  Tể  Tướng,  khi 

mất  được  đặt  thụy  hiệu  là  Văn  Chánh  Công,  tước  phong  Nghi  Quốc  Công. 

Hậu  duệ  đỗ  đạt  liên  miên,  con  cháu  hiền  thiện  đều  do  đời  trước  kính  trọng 

sách vở và giấy có viết chữ mà ra. 

Gần đây, gió Âu dần dần thổi sang phương Đông, chẳng những kẻ bình 

dân chẳng biết kính tiếc sách vở, giấy có chữ, ngay cả Nho sĩ đọc sách cũng 

chẳng  cung  kính  sách  vở  và  giấy  có  chữ,  hoặc  bỏ  sách  trên  sập  ngồi,  hoặc 

dùng sách để gối đầu, hoặc giận dữ bèn quăng sách  xuống đất, hoặc đi tiêu 

tiểu vẫn xem thi thư. Chẳng những đại tiểu tiện xong nhất loạt chẳng rửa tay, 

mà  ngay  cả  đêm  nằm  ngủ  với  vợ,  sáng  dậy  đọc  sách  cũng  chẳng  rửa  tay. 

Thường dùng giấy có chữ viết để lau chùi đồ đạc, rồi vẫn [giả vờ] giữ tiếng 

là kính trọng giấy có chữ bèn đốt [những mảnh giấy đã dùng để lau chùi đồ 

đạc ấy]. Vì thế, khiến cho  những kẻ bình dân không có  gì để học theo, nên 

trong  thùng  rác,  trong  nhà  tiêu,  đầu  đường  cuối  ngõ,  không  đâu  chẳng  là 

giấy có chữ [la liệt] khắp đất. Người đi tàu, ngồi xe thường dùng giấy báo để 

lót chỗ ngồi, phụ nữ đi ra ngoài đều dùng giấy báo để bọc giày, vớ. Đủ mọi 

nỗi khinh nhờn chẳng thể nêu trọn. Vì thế, thiên tai nhân họa liên tiếp giáng 

xuống đều là vì khinh nhờn vật quý báu nhất trong trời đất mà ra. Chẳng biết 

trong những tờ giấy có chữ ấy đều có những chữ “thiên, địa, nhật, nguyệt”, 

có những câu văn trích từ kinh sách của thánh hiền. Coi vật trân bảo tôn quý 



293 Vương Tăng (997-1038), tự Hiếu Tiên, người xứ Thanh Châu, đỗ Trạng Nguyên trong 

niên hiệu Hàm Bình đời Tống Chân Tông. Khi khảo quan Dương Ức chấm bài thi Đình 

của  Vương  Tăng  đã  kinh  ngạc  thốt  lên:  “Đúng  là  văn  chương  của  một  nhân  tài  phù  tá 

triều chánh!” Ông nổi tiếng là người cương trực, dám can gián thẳng thừng không e ngại 

nên rất được Tống Chân Tông và Tể Tướng Khấu Chuẩn coi trọng. Đến thời Tống Nhân 

Tông, ông làm Thừa Tướng, ra sức cải tổ triều chánh, cực lực thẳng tay gạt bỏ những kẻ 

do  chạy  vạy  hay  nhờ  quyền  thế  mà  được  nắm  giữ  những  chức  vụ  to  tát.  Khi  ông  mất, 

Tống Nhân Tông rất thương tiếc và đích thân đề bốn chữ “Tinh Hiền chi bi” (bia của bậc 

hiền nhân tinh ròng) trên bia mộ, đổi tên làng quê của ông thành làng Tập Hiền. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 253 of 340 

tột bậc ấy  như phân,  như đất,  há  lẽ  nào chẳng  giảm phước tổn thọ,  hiện tại 

gánh lấy tai ương, gây nên quả báo con cháu ngu hèn ư? 

Bài văn ở phía trên của thầy ta đã bao quát những nét chánh yếu, nhưng 

tôi vẫn sợ “nêu ra một điều chưa chắc [người đọc] đã suy nghĩ đến ba”, cho 

nên tôi lại chọn lựa những điều con người dễ coi thường để nhắc thêm, ngõ 

hầu người có lòng lo cho thế đạo nhân tâm sẽ xoay vần khuyên chỉ, để ai nấy 

đều  cùng  mến  tiếc  giấy  có  chữ  viết  thì  sẽ  giàu,  thọ,  mạnh  khỏe,  bình  yên, 

thân  hiện  tại  được  hưởng  năm  điều  phước  như  Cơ  Tử  đã  luận,  thông  minh 

sáng suốt,  hậu duệ sẽ nhận  lãnh  trăm điều tốt lành  như  trong bài  giáo  huấn 

của Y Doãn (Trần Tiên Thiện viết)  



17. Luận về tên gọi của Tam Dư Đức Đường  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  





Ông  Ninh  Đức  Tấn  xin  khai  thị  về  tên  gọi  Tam  Dư  Đường  của  chính 

mình,  mong  sao  đối  với  pháp  thế  gian  liền  hiểu  thông  suốt  Phật  pháp,  ngõ 

hầu con cháu đời sau ai nấy đều vâng giữ đạo “trọn vẹn luân thường, tu tâm” 

hòng làm chuyện lợi mình, lợi người. Tôi nói: Hai chữ Tam Dư294 bất quá để 

khuyên  răn  siêng  năng,  tận  lực  học  hành,  đừng  bỏ  phí  thời  gian,  một  khắc 

ngàn  vàng,  hễ đã  mất không cách  nào tìm  lại được. Hãy  nên thêm  vào  một 

chữ Đức thì ý nghĩa sẽ sâu xa hơn. Dư là như câu  “tích thiện dư khánh, tích 

 bất  thiện  dư  uơng”   trong  kinh  Dịch,  mang  ý  nghĩa  dài  lâu  chẳng  ngơi,  lưu 

truyền mãi mãi chẳng hư nát vậy. Không một pháp thế gian nào thường còn 

mãi, chỉ riêng có người lập đức, lập công, lập ngôn thì mới có thể vĩnh viễn 

truyền lại cho đời sau và thường còn lâu dài; nhưng tạo lập được đức nghiệp 

ấy, nói dễ dàng sao? Nay dạy cho ông cách thực hiện dễ mà thành công cao, 

dùng sức ít mà được hiệu quả nhanh chóng, dẫu chẳng có bản lãnh tạo dựng 

ấy nhưng lợi ích sẽ lớn lao hơn nhiều. 

Ấy  chính  là  dốc  lòng  tu  “giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt 

lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng 

giết, bảo vệ sanh mạng, mến tiếc sanh mạng loài vật, rộng hành phương tiện, 

tạo lợi ích cho hết thảy, thật sự vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện 

sâu  trì  danh  hiệu  Phật,  quyết  định  cầu  sanh  Cực  Lạc  thế  giới”.  Dùng  điều 

này để tự hành, lại còn dùng đó để dạy người. Phàm trong là cha mẹ, anh em, 



294 Tam Dư vốn là một điển cố xuất phát từ câu nói của Đổng Ngộ thời Tam Quốc diễn tả 

chuyện khéo dùng thời gian dư thừa để học hành, tức  “Đông giả, tuế chi dư; dạ giả, nhật 

 chi dư; âm vũ giả, tình chi dư dã”  (Mùa Đông là thời gian thừa của một năm; ban đêm là 

thời gian thừa của một ngày. Lúc mưa dầm tối tăm là thời gian thừa của lúc quang tạnh). 

Ông Ninh Đức Tấn dùng chữ Tam Dư đặt tên cho nhà học để khích lệ con cháu quý tiếc 

thời  gian,  chăm  chỉ  học  hành,  nhưng  Tổ  Ấn  Quang  đã  thêm  vào  chữ  Đức  với  ý  nghĩa 

khuyên răn con cháu ông Ninh không chỉ lo học hành mà còn vun bồi điều lành để hòng 

đạt được ba đức của Phật tánh là Pháp Thân, Giải Thoát và Bát Nhã. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 254 of 340 

vợ con, quyến thuộc, ngoài là làng nước, xóm giềng, thân thích, bạn bè, đều 

lấy  chuyện  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận  và  niệm  Phật  cầu  vãng 

sanh để khuyên lơn sao cho bọn họ đều cùng trong đời này vượt trỗi, dự vào 

bậc  thánh  hiền,  đến  khi  lâm  chung  cao  đăng  cõi  Cực  Lạc.  Luận  về  phương 

diện sự nghiệp, thành tích thì những người kia (tức những người lập đức, lập 

công,  lập  ngôn)  to  lớn  hơn  những  người  này  nhiều  lắm,  nhưng  luận  về  lợi 

ích  thì  những  người  này  trội  hơn  những  người  kia  thật  sâu.  Ấy  là  vì  một 

đằng  thì  chuyên  chú  vào  pháp  thế  gian,  một  đằng  còn  chú  trọng  thêm  nơi 

pháp xuất thế. Một đằng chỉ hữu ích cho sắc thân, một đằng thì kèm thêm lợi 

ích cho  huệ  mạng  nữa. Đấy chính  là  ba dư đức cho  pháp thế  gian  lẫn pháp 

xuất thế gian. Đến khi vãng sanh Tây Phương thấy Phật nghe pháp, ngộ Vô 

Sanh  Nhẫn thì Pháp Thân,  Bát Nhã, Giải  Thoát tam đức bí tạng sẽ từ Phần 

Chứng mà đạt đến chỗ Viên Chứng rốt ráo, thì mới là rốt ráo ba dư đức vậy! 

Ba đức ấy theo chiều dọc cùng tột ba đời, theo chiều ngang trọn khắp mười 

phương, hằng cổ hằng kim, chẳng dời, chẳng biến, nơi phàm chẳng giảm, tại 

thánh không tăng, nhưng do mê chưa ngộ nên chẳng thể thụ dụng được. 

“Pháp Thân Đức” chính là bản tánh bất sanh bất diệt của chúng ta, “Bát 

Nhã  Đức”  chính  là  chánh  trí  lìa  niệm  thường  hiểu  biết  của  chúng  ta,  “Giải 

Thoát Đức” chính là tịnh hạnh trong sạch không tỳ vết của chúng ta. Ba Đức 

ấy chẳng tách rời nhau, ước trên mặt nghĩa lý thì chia thành ba, chứ thật ra, 

một  còn  chẳng  lập,  huống  là  có  ba!  Vì  thế  gọi  là  “ba  dư  đức  rốt  ráo”.  Nếu 

không  gieo  thiện  căn  trong  đời  trước,  dẫu  hết  kiếp  cũng  chẳng  nghe  được 

nghĩa này. Dùng ngay những pháp thế gian như luân thường, hiếu, đễ v.v… 

để tu Phật pháp, dùng  ngay pháp xuất thế liễu sanh tử để hướng dẫn  những 

pháp  luân  thường,  hiếu  đễ  v.v…  khác  nào  dựng  tháp  trên  đỉnh  núi  và  đào 

giếng  nơi  đất  thấp,  tuy  cùng  đạt  được  những  cái  giống  nhau,  nhưng  dụng 

công có  hình tướng khó - dễ khác biệt vô  cùng. Nếu có thể  y theo đó để tu 

thì lợi ích lớn lao thay! 



18. Luận về cái tên Tông Đạo  

(năm Dân Quốc 19 - 1930)  





Đứa  con  chưa  sanh  ra  có  pháp  danh  là  Tông  Đạo,  cái  tên  ấy  dùng  để 

xưng  hô suốt cả  một đời, chẳng cần phải đặt ra nhũ danh, quan danh, tự và 

hiệu295. Vì sao vậy? Muốn cho nó thấy cái tên mà nghĩ đến ý nghĩa để tự giữ 

bản  thân  cho  tốt  lành  lại  còn  nêu  gương  cho  hết  thảy  nữa.  Tông  là  gốc,  là 

chủ.  Đạo  là  cái  tánh  bọn  ta  đều  cùng  sẵn  có  và  là  pháp  phải  nên  trọn  hết, 



295 Nhũ  Danh  là  tên  thật  được  đặt  khi  còn  nhỏ.  Khi  đến  tuổi  trưởng  thành,  lúc  làm  lễ 

Nhược Quan (đội mũ) cha mẹ hoặc người bề trên đặt cho một cái tên khác nhằm gởi gắm 

kỳ vọng hoặc cầu chúc, tên ấy được gọi là Quan Danh. Khi đi học thường chọn thêm một 

cái tên nữa gọi  là Tự (nhằm  biểu  lộ chí hướng). Hiệu  là tên dùng khi trước tác, hoặc tự 

xưng nhằm tự trào hoặc bày tỏ chí hướng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 255 of 340 

phải nên hành vậy. Tánh tức là Phật tánh, do mê chưa ngộ bèn thành chúng 

sanh.  Nay  lấy  tánh  ấy  làm  tông  tức  là  giành  được  quyền  làm  chủ,  tất  cả 

những vọng niệm tham - sân - si sẽ chẳng tới mức tự buông lung, ào ạt đến 

nỗi  lấn  chủ  gây  họa.  Những  pháp  “phải  nên  trọn  vẹn  hết,  phải  nên  hành” 

chính  là “cha từ, con  hiếu, anh  nhường, em kính, chồng  hòa, vợ thuận, chủ 

nhân  từ,  tớ  trung  thành”.  Tám  điều  ấy  tuy  thuộc  vào  tám  đối  tượng,  nhưng 

thật ra không một ai chẳng đều trọn đủ [tám vai trò ấy]. Hễ đã có chức trách 

thì phải tận hết bổn phận, ắt sẽ chẳng phải lo gia đình không yên vui, con cái 

không được dạy dỗ. Lại cần phải “ngăn giận, chặn dục, dứt lòng tà, giữ lòng 

thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện” thì sẽ làm gương cho 

làng xóm, khiến cho ai nấy đều dõi theo nhau, [bắt chước nhau] mà làm lành. 

Lại còn phải chí thành niệm Phật cầu sanh Tây Phương, tự hành, dạy người 

cùng  sanh  về  Tịnh  Độ,  đích  thân  chứng  được  Phật  tánh  vốn  có  thì  cái  tên 

Tông  Đạo  mới  có  thực  chất.  Xin  hãy  thường  dùng  những  điều  này  để  dạy 

bảo nó. 



19. Sớ quyên mộ nạo vét ao hoa sen chùa Phổ Tế núi Phổ Đà  

(năm Dân Quốc 20 - 1931, viết thay)  





Phổ Đà danh sơn chính là cuộc đất thù thắng thị hiện dấu tích của Đại Sĩ. 

Phổ Tế Thiền Tự quả thật là đạo tràng cầu phước cho quốc dân. Do vậy, các 

triều đại khâm kính, cả cõi đời tôn sùng. Phật điện, lầu kinh chót vót tận trời 

thẳm, lời văn của hoàng đế, bia ngự huy hoàng trong chốn biển Đông. Thiện 

tín vì gội ân toan báo đức mà chẳng sợ trèo núi vượt biển nhọc nhằn, những 

bậc mong thành chánh giác, mong chứng Chân trong ngoài nước ai nấy đều 

muốn giãi bày tấm lòng kiệt thành tận kính. Nhưng do điện vũ rộng lớn, mà 

tài sản  nhà chùa đạm bạc, hằng  năm cần phải chi tiêu rất  nhiều, lương thực 

cho Tăng chúng [tốn kém] rất lớn, chỉ chuyên lo đối phó với chuyện ấy, nên 

chưa rảnh rang để lo đến ao sen. Ao chính giữa sen còn mọc đầy, nhưng bùn 

sâu  nước  cạn,  cũng  khó  thể  là  kế  lâu  dài  được!  Ao  ở  phía  Tây  đã  từng  là 

vườn  rau,  rồi  lại  đào  thành  ao.  Ao  ở  phía  Đông  lớn  nhất,  ước  chừng  mười 

mẫu, bùn lầy tràn ngập, khác nào chằm cỏ. 

Bất Huệ thay mặt vị Trụ Trì, thẹn thiếu tài đức, trộm nghĩ tiền nhân đào 

ao đâu phải chỉ nhằm mục đích mỹ quan, mà chính là vì muốn biểu thị cảnh 

tượng Tây Phương ngõ hầu những người tạm đến đây hoặc thường trụ khi đi 

kinh hành bên bờ ao hoa sen, thần thức sẽ dạo chơi Cực Lạc. Nếu có thể tịnh 

niệm tiếp nối, chắc chắn lâm chung sẽ vãng sanh. Quả thật là duyên trợ đạo 

thù thắng, thực sự là nhiệm vụ cấp bách để hoằng pháp, tính cho khơi vét cả 

hai ao chánh  giữa và ao phía Đông, dùng  đá be bờ ao phía Đông, phía trên 

xây lan can bằng xi-măng để bảo vệ và tạo vẻ  mỹ quan. Như vậy thì cái ao 

vuông  mười  mẫu  mênh  mông  như  tấm  gương,  có  được  nguồn  nước  lưu 

chuyển sẽ soi bóng  mây và ánh sáng  mặt trời khiến cho bậc thượng sĩ Nam 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 256 of 340 

tham, bậc cao nhân Đông thỉnh296 kinh hành trên những tầng cấp ở bốn phía 

sẽ khế ngộ “nhất niệm tịnh tâm”. Mối quan hệ ấy há nông cạn, nhỏ nhoi ư? 

Nhưng  bát  [rỗng  tuếch]  như  chiếc  khánh  treo  cậy  tay  người  đẽo  gọt,  khẩn 

cầu  các  vị  đại  hộ  pháp  cùng  phát  thâm  tâm  thành  tựu  sự  tốt  đẹp,  ai  nấy 

quyên ra của báu tốt đẹp vô tận để do tài thí mà thành pháp thí, chỉ làm một 

chuyện mà được lợi ích đôi bề, công đức ấy há thể diễn tả được ư? 



20. Sớ thuật bày duyên khởi trùng hưng chùa Thọ Lượng tại Cám Châu 

(tỉnh Giang Tây)  

(năm Dân Quốc 22 - 1933) 





Thật  Tế  lý  địa  trải  trần  kiếp  chẳng  biến,  chẳng  dời,  nhưng  trên  phương 

diện  Phật  sự  thì  theo  nhân  duyên  mà  có  hưng  vượng  hay  suy  bại.  Tuy  “bỉ 

cực  thái  lai”  vốn  thuộc  vận  trời,  nhưng  sửa  cũ  dựng  mới  quả  thật  phải  nhờ 

vào  con  người  thực  hiện.  Xưa  kia  khi  đức  Thế  Tôn  sắp  nhập  Niết  Bàn  đã 

đem pháp đạo phó chúc cho quốc vương, đại thần, dạy họ hộ trì, lưu thông. 

Ấy  vì  Ngài  đã  thấy  trước  đời  sau  pháp  yếu  ma  mạnh,  nếu  không  cậy  vào 

hạng  vĩ  nhân  có  quyền  lực  bảo  vệ  bình  yên,  ngăn  chặn  kẻ  khinh  lấn,  thì 

tròng mắt của trời người, huệ mạng của Như Lai chắc sẽ gần như bị diệt mất. 

Chùa  Thọ  Lượng  là  một  đạo  tràng  cổ  đã  lâu  một  ngàn  năm  trăm  năm  của 

Cám Châu. Nhằm thời Tiêu Lương297, Phòng Ngự Sứ298 là Lô Quang Đảo vì 

sư Đạo Thành  mà dựng chùa  này. Thoạt đầu đặt tên  là  Lô  Hưng Diên Thọ, 

rồi  đổi  thành  Thánh  Thọ,  đến  niên  hiệu  Tường  Phù  đời  Tống,  vua  Chân 

Tông  đặc  biệt  sắc  tứ  cho  chùa  cái  tên  hiện  thời.  Trong  những  đời  Nguyên, 

Minh, Thanh, đời nào cũng hưng vượng, đến thời Quang Tự nhà Thanh, đột 

nhiên  bị  suy  vi.  Năm  Dân  Quốc  thứ  4  (1915),  lại  bị  lụt  lớn,  đến  nỗi  ngôi 

chùa  Phật  trang  nghiêm  trọn  thành  gò  hoang,  chỉ  có  mình  tượng  Quán  Âm 

cao một trượng sáu đúc bằng sắt là còn nguyên vẹn không bị hư hại. Những 

vị  thân  sĩ  trong  vùng  thỉnh  hòa  thượng  Đại  Xuân  chùa  Quang  Hiếu  kiêm 

nhiệm Trụ Trì. Hòa Thượng bèn cùng với đại sư Đức Sâm – là vị Tăng trụ ở 

đấy – cạn sức lo liệu, dựng Quán Âm Điện. 



296 “Nam tham” xuất phát từ câu chuyện Thiện Tài đồng tử đi về phương Nam tham học 

với các vị thiện tri thức trong phẩm Nhập Pháp Giới kinh Hoa Nghiêm. “Đông thỉnh” là 

từ ngữ chỉ các vị cao tăng từ Thiên Trúc, Quy Tư v.v… tận trời Tây nhận  lời thỉnh của 

vua chúa Trung Hoa, chống tích trượng sang phương Đông hoằng pháp. 

297 Tiêu Lương tức là Nam Lương (502-557), tức một triều đại vào thời Nam Bắc Triều ở 

Trung Hoa, được sáng  lập  bởi Tiêu Diễn (Lương  Cao Tổ Vũ Đế) sau khi diệt nhà Nam 

Tề, xưng đế, đóng đô tại Kiến Khang (nay là Nam Kinh). Do vậy, sử thường gọi triều đại 

này là nhà Tiêu Lương để phân biệt với những triều Lương khác. 

298 Phòng Ngự Sứ là một chức quan võ được lập ra từ thời Đường nhằm trông coi việc 

binh  tại  những  huyện  trấn  trọng  yếu.  Qua  những  đời  quyền  hạn  của  chức  quan  này  bị 

giảm  dần,  chỉ  nhằm  trông  coi  việc  huấn  luyện  và  phòng thủ  địa  phương,  chứ  không  có 

toàn quyền về binh bị như những đời trước. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 257 of 340 

Sau này, cụ Đại Xuân qua đời, thầy Đức Sâm rời đất Cám, tìm người kế 

nhiệm  Trụ Trì không ra, đến nỗi tòa thị chánh coi là đất bỏ hoang, tính sửa 

thành  chợ  rau,  mở  đường  sá.  Những  hàng  Tăng  -  tục  trong  vùng  báo  cho 

thầy Đức Sâm biết, do vậy thầy bèn gởi thư đến những bậc tai to mặt lớn các 

giới lần lượt khẩn cầu bảo vệ. May sao được Tưởng Ủy Viên Trưởng thuộc 

Quân  Sự  Uỷ  Viên  Hội  và  Trần  Tổng  Tư  Lệnh  tỉnh  Quảng  Đông  cùng  Từ 

Quân Trưởng đều đánh điện cho vị Sư Trưởng đang đóng quân ở đất Cám là 

tiên sinh Lý Toàn Không lập cách bảo vệ. Hội Phật Giáo Trung Quốc cũng 

lại  gởi  thư,  đánh  điện  cầu  xin  Lý  Sư  Trưởng  duy  trì  cũng  như  tuyển  lựa 

người thích hợp qua lại phụ trách, quy hoạch, chỉnh lý. Ông Lý bèn hạ lệnh 

bãi bỏ đề nghị trước kia, lại còn bằng lòng duy trì cho [nhà chùa] mau được 

khôi  phục.  Những  vị  quan  viên,  thân  sĩ  trong  vùng  như  ông  Lưu  Cấp  Phủ 

v.v…  tận  lực  đảm  nhiệm  vai  trò  trung  gian  và  nguyện  làm  hậu  thuẫn  giúp 

cho ngôi chùa được khôi phục. Ấy là vì pháp đạo được hưng thịnh đều do có 

nhân duyên, chẳng qua cơn sóng gió này thì ngôi chùa này sẽ gần như biến 

mất. 

Chỉ vì hiện thời đang nhằm thuở Mạt Pháp, con người căn tánh kém hèn, 

nếu không cậy sức đại thệ nguyện của Phật Di Đà để vãng sanh Tây Phương 

thì  ai  có  thể  đoạn  sạch  Phiền  Hoặc,  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này? 

Do vậy, khôi phục lần này sẽ chuyên tu pháp môn Tịnh Độ và lập thêm Cư 

Sĩ  Lâm,  lưu  thông  xứ  (phòng  phát  hành  kinh  sách),  để  các  nhân  sĩ  trong 

vùng  đều  biết  đạo  trọng  yếu  hòng  thoát  Ngũ  Trược  lên  chín  phẩm  và  biết 

khuôn mẫu tốt lành để giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, biết nhân quả, 

tu trì cẩn thận. Như thế thì do Liên Xã được mở mang mà tông phong chấn 

hưng,  lễ  giáo  hưng  khởi,  vận  nước  tốt  đẹp,  sáng  sủa,  ngõ  hầu  xứng  với  ý 

nghĩa  lập  chùa  đặt  tên  của  cổ  nhân,  cũng  như  để  an  ủi  một  phen  nhiệt  tâm 

bảo vệ duy trì của các vị. 

Nhưng do nhà chùa không có hằng sản, tăng không tích trữ, bèn cậy Bất 

Huệ  viết  lời  sớ  dẫn  giải  hòng  khẩn  cầu  các  vị  đại  hộ  pháp  và  các  thiện  tín 

phát tâm  Bồ Đề hành phương tiện sự, chở vàng, chở  gạo, xoay  vần khuyên 

bảo  quyên  mộ,  khiến  cho  điện  báu  thênh  thang  sớm  có  ngày  thành  công, 

mãn nguyệt kim dung thường trụ suốt kiếp. Tịnh tông được thịnh hành, con 

người đều biết đạo thoát khổ, nhân quả phô tỏ rõ ràng, mọi người cùng nhau 

đi theo con đường  mong trở thành thánh, sẽ thấy Phật, trời bảo vệ như mây 

nhóm,  tốt  lành,  mừng  vui  đua  nhau  đưa  đến,  cửa  nhà  yên  vui,  quyến  thuộc 

bình  an,  giàu,  thọ,  khỏe  mạnh,  bình  yên,  thân  hiện  tại  được  hưởng  Ngũ 

Phước như Cơ Tử đã luận, lan quế299 ngào ngạt, hậu duệ nhận lãnh trăm điều 



299 Lan  quế:  Ý  nói  con  cháu  hiển  đạt.  Đây  là  hai  điển  tích  được  ghép  chung  lại.  Một 

người tiểu thiếp của Trịnh Văn Công thời Đông Châu nằm mộng thấy có người xưng là 

tổ tiên họ Trịnh trao cho nhánh lan, tỉnh dậy liền biết đã thọ thai; do đó, đứa con sinh ra 

được đặt tên là Lan. Về sau Trịnh Lan trở thành Trịnh Mục Công,  là  một ông vua  hiền 

sáng suốt khiến  nước Trịnh tuy  nhỏ  lại  làm  bá chủ chư  hầu  một thời. Do vậy,  người ta 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 258 of 340 

tốt  lành  như  đã  nói  trong  bài  giáo  huấn  của  Y  Doãn,  chỉ  mong  ai  nấy  đều 

phát lòng tùy hỷ, đều cùng được tiếng thơm. 



21. Sớ quyên  mộ tu bổ điện vũ và thánh tượng chùa Quán Âm ở Triệu 

Gia Thôn thuộc Đông Hương, huyện Cáp Dương  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Quán  Âm  Đại  Sĩ  thệ  nguyện  rộng  sâu,  pháp  giới  chúng  sanh  đều  được 

bình đẳng nhiếp thọ, khiến cho kẻ thiện căn chưa gieo, chưa chín muồi, chưa 

được độ thoát  liền  gieo, liền chín  muồi,  liền độ  thoát. Đối  với kẻ  nên dùng 

thân nào để độ được bèn hiện thân ấy để thuyết pháp. Ấy là vì Đại Sĩ vô tâm, 

lấy tâm của chúng sanh làm tâm [của chính mình]; Đại Sĩ không có cảnh, lấy 

cảnh của chúng sanh làm cảnh [của chính mình], nên gặp kẻ mê muội tự tâm 

bèn  nói  những  lời  pháp  ngữ  mềm  mỏng  khiến  cho  kẻ  ấy  khai  ngộ,  gặp  kẻ 

mắc phải các hiểm nạn bèn hiện thành cầu bến hay nhân sĩ khiến cho kẻ ấy 

được thoát lìa. Do Đại Sĩ thành Phật đạo đã lâu, bi nguyện vô tận, nên giống 

như  vầng  trăng  rạng  ngời  in  bóng  ngàn  sông,  dường  như  ánh  nắng  Xuân 

sanh  thành  muôn  cây  cỏ,  chẳng  mong  tưởng  mà  được  như  vậy.  Do  vậy,  ai 

nấy đều cảm mộ hồng ân bảo vệ, phù trợ, cho nên nơi nào cũng lập miếu để 

thờ phụng Ngài. 

Chùa Quán Âm thuộc Triệu Gia Thôn tại Ấp Đông, vốn tên là Quán Âm 

Viện,  [điều  này]  thấy  [ghi]  trong  bi  ký  do  một  Sinh  Viên300 trong  ấp  là  Lô 

Tường Hưng soạn vào năm Thiên Khải thứ hai (1622) đời nhà Minh. Người 

đời sau dựng thêm Phật điện ở đằng trước, đổi tên viện thành Nho Đông Tự, 

nhưng  do  hai  chữ  này  đối  với  pháp  đạo  chẳng  biểu  lộ  được  ý  nghĩa  sâu  xa 

nào, mà kẻ thấy nghe cũng khó thể gieo thiện căn! Huống chi đang trong lúc 

luôn gặp phải tai họa này, nếu chẳng đề xuất thánh hiệu Quán Âm khiến cho 

nhân dân xưng danh thoát khổ thì chẳng những cô phụ lòng Từ mênh mông 

của  Đại  Sĩ  mà  còn  cô  phụ  sâu  xa  thâm  tâm  của  người  kiến  lập  Quán  Âm 

Viện thuở ấy. Vì thế, đổi tên là Quán Âm Tự. Kiến trúc của chùa là một tòa 

cửa Tam Quan, bên trong ấy thờ hai vị Kim Cang; một tòa Phật điện thờ ba 

vị Phật Thích Ca, Dược Sư, Di Đà, có Ca Diếp, A Nan đứng hầu bên cạnh; 



hay dùng điển tích “mộng lan” để chỉ người phụ nữ có thai sanh con quý hiển. Chữ Quế 

phát xuất từ điển tích Đậu Yên Sơn (tên thật là Đậu Vũ Quân) sống vào đời Hậu Tấn thời 

Ngũ Đại. Ông này có năm người con trai đều đỗ đạt, đức cao trọng vọng, được người đời 

khen  ngợi  là Yên Sơn Đậu Thị Ngũ Long (năm  con rồng họ Đậu đất Yên Sơn). Phùng 

Đạo làm thơ mừng Vũ Quân có câu:  “Linh xuân nhất châu lão, đan quế ngũ chi phương”  

(Linh Xuân  một gốc thọ, đan quế năm cành thơm). Do vậy, người đời  sau thường khen 

ngợi nhà có con cháu hiển đạt, hiền đức là  “lan quế chi gia”.   

300 Sinh Viên chính là danh xưng của học vị Tú Tài vào thời Minh - Thanh, tức là người 

đã trúng tuyển kỳ thi tổ chức tại một huyện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 259 of 340 

sau Phật điện  là  một tòa điện Vi Đà301, hai bên  là  hai tòa phối  điện302, phía 

Đông  thờ  Quan  Đế,  phía  Tây  thờ  Già  Lam303.  Chính  giữa  là  một  tòa  Quán 

Âm Điện, bên trong thờ đức Quán Âm, đứng hầu hai bên là Thiện Tài, Long 

Nữ. Hai bên vách là Thập Bát La Hán304. Dựa theo hình thế ấy, đủ biết Phật 

điện là do sau này xây dựng thêm vào. 



301 Vi Đà (Skanda), còn gọi là Kiện Đà Thiên, Vi Đà Thiên, Vi Tướng Quân, Vi Thiên 

Tướng Quân, vốn là một vị Bồ Tát thị hiện dưới thân phận một vị thần có danh xưng là 

Kārttikeya  (người  sáu  mặt),  hoặc  Kumāra  (Đồng  Tử),  sáu  đầu,  mười  hai  tay,  tay  cầm 

cung tên, cỡi chim công, tức là một trong tám vị đại tướng quân của Nam Phương Tăng 

Trưởng Thiên Vương, đứng đầu  ba  mươi  hai tướng quân của trời Đế Thích. Ngài  nhận 

lãnh  lời phó chúc của đức Phật bảo vệ ba châu Đông, Nam và Tây. Sau khi Đạo Tuyên 

Luật Sư nằm mộng thấy Vi Đà Bồ Tát hiện thân phát thệ bảo vệ chốn tùng lâm, Vi Đà Bồ 

Tát được coi là một vị hộ pháp chuyên bảo vệ chốn già-lam, thủ hộ Tăng chúng. Tại các 

nước  chịu  ảnh  hưởng  văn  hóa  Trung  Hoa,  Ngài  thường  được  tạc  tượng  như  một  vị  võ 

tướng  tươi  trẻ,  dung  mạo  đoan  nghiêm,  thân  mặc  kim  giáp,  tay  chống  kiếm  báu,  hoặc 

cầm kim cang giản. 

302 Phối điện: Tòa điện thờ phụ thêm vào công trình chính. 

303 Già Lam ở đây chính là Già Lam Thần, tức mười tám vị thiện thần thủ hộ chốn tùng 

lâm. Hiểu theo nghĩa rộng, chữ Già Lam Thần chỉ tất cả chư thiên thiện thần bảo vệ chốn 

chùa chiền. Theo Thất Phật Bồ Tát Sở Thuyết Đại Đà La Ni Thần Chú Kinh quyển bốn, 

danh xưng của mười tám vị Già Lam Thần như sau: Mỹ Âm, Phạm Âm, Thiên Cổ, Xảo 

Diệu,  Thán  Mỹ,  Quảng  Diệu,  Lôi  Âm,  Sư  Tử  Âm,  Diệu  Mỹ,  Phạm  Hưởng,  Nhân  Âm, 

Phật Nô, Thán Đức, Quảng Mục, Diệu Nhãn, Triệt Thính, Triệt Thị, và Biến Quán. Tuy 

thế,  trong  rất  nhiều  tùng  lâm  Trung  Hoa,  Quan  Công  được  coi  là  Già  Lam  Bồ  Tát  và 

được thờ đại diện cho mười tám vị thần Già Lam kể trên. 

304 Thập Bát La Hán: Đúng ra, chỉ có mười sáu vị La Hán. Theo tôn giả Khánh Hữu viết 

trong tác phẩm Pháp Trụ Ký, lúc đức Phật sắp nhập Niết Bàn đã phó chúc cho mười sáu 

vị La Hán trụ thế lâu dài cho đến khi Phật Di Lặc ra đời để hoằng dương Phật pháp. Một 

số nhà nghiên cứu cho rằng người Trung Hoa coi số 9 là con số cát tường nên đã tự động 

thêm vào hai vị nữa cho đủ con số 18, nhưng những người chủ trương thuyết này không 

đưa ra được bằng chứng thuyết phục nào. Ngoài 16 vị La Hán được ghi tên trong Pháp 

Trụ Ký, danh tánh của hai  vị được thêm  vào này bị  biến đổi theo nhiều thời đại, chẳng 

hạn sách Phật Tổ Thống Ký ghi hai vị La Hán cuối cùng là Ca Diếp tôn giả và Quân Đồ 

Bát Thán tôn giả. Truyền thống Tây Tạng cũng kể tên 16 vị La Hán giống như sách Pháp 

Trụ Ký và thêm vào hai vị nữa là Đạt Ma tôn giả và Bố Đại hòa thượng. Vua Càn Long 

sau  khi  tham  khảo  ý  kiến  các  bậc  đại  đức  đương thời,  đã  xuống  chiếu  khâm  định  danh 

tánh 18 vị La Hán như sau: Tân Độ La Bạt La Đọa Xà (Pindolabharadvaja), Ca Nặc Ca 

Phạt  Tha  (Kanakavatsa),  Ca  Nặc  Ca  Bạt  La  Đọa  Xà  (Kanaka-bharadvaja),  Tô  Tần  Đà 

(Suvinda), Nặc Củ La (Nakula), Bạt Đà La (Bhadra), Ca Lý Ca (Karika), Phạt Xà La Phất 

Đa La (Vajraputra), Thú Bác Ca (Svaka), Bán Thác Ca (Panthaka), La Hỗ La (Rahula), 

Na Già Tê Na (Nagasena), Nhân Yết Đà (Ingata), Phạt Na Bà Tư (Vanavasin), A Thị Đa 

(Ajita), Chú Đồ Bán Thác Ca (Cuda-panthaka), Hạ Sa Nhã Ba (Ca Diếp tôn giả) và Nạp 

Đáp  Mật  Đáp  Lạt (Di  Lặc  tôn  giả).  Trong  dân  gian  lại  thường  gọi  tên  mười  tám  vị  La 

Hán theo tư thế hay hình dạng được tạc tượng như sau: Phục Long La Hán (La Hán hàng 

phục rồng - Khánh Hữu), Tọa Lộc La Hán (La Hán ngồi trên con nai - Tân Đầu Lô Phả 

La Đọa), Cử Bát La Hán (La Hán nâng bát - Ca Nặc Ca Bạt Ly Đọa Xà ), Quá Giang La 

Hán (La Hán vượt sông - Bạt Đà La), Phục Hổ La Hán (La Hán hàng phục cọp - Tân Đầu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 260 of 340 

Người trong ấp tôi từ sau thời Càn Long - Gia Khánh, Phật học bặt tiếng 

vang, ngoại đạo cũng không có. Gần đây nạn đói kém dồn dập xảy ra, quân 

binh, giặc cướp nhiều lượt quấy nhiễu, nhân dân khổ sở cùng cực, mong yên 

vui  nhưng  chẳng  được!  Các  thứ  ngoại  đạo  thừa  cơ  kéo  đến,  môn  đình  tuy 

khác  nhau,  nhưng  nói chung  là dùng  luyện  Tinh  -  Khí -  Thần để cầu thành 

tiên  làm  bầy  tôi  của  Thiên  Đế  mà  thôi!  Thoạt  đầu,  ông  Lý  Tiên  Đào  lên 

Thượng Hải buôn bán nghe pháp quy y. Đến khi quay về, thỉnh một số kinh 

sách để tặng cho  những bạn tri  giao có  học thức tại các huyện Cáp, Trừng, 

Triều. Do vậy, mới biết pháp môn Tịnh Độ là pháp môn đặc biệt trong Phật 

pháp, thực hiện dễ, thành công cao, dùng sức ít, hiệu quả nhanh chóng, cậy 

vào  Phật  từ  lực  liền  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này,  so  với 

những kẻ cậy vào tự lực để liễu sanh tử thì khó - dễ khác biệt vời vợi hệt như 

một trời một vực. 

Mùa  Hạ  năm  nay,  [ông  Lý]  từ  Cam  Túc  trở  về  làng,  ngày  mồng  Tám 

tháng Tư đến Quán Âm Tự lễ Phật, thấy điện vũ điêu tàn, thánh tượng long 

lở,  sứt  mẻ,  muốn  tu  bổ  đôi  chút,  nhưng  tiếc  rằng  sức  chẳng  thể  kham  nổi, 

đến  đất  Tô  cậy  Quang  viết  sớ  để  hô  hào  người  khác  giúp  tay.  Quang  nói: 

“Đang  trong  lúc  tai  họa  liên  tiếp  xảy  ra,  nhân  dân  khốn  khổ  này,  chỉ  sợ 

chẳng  có  mấy  người  chịu  thí  xả,  nhưng  đem  tờ  sớ  của  tôi  cho  mọi  người 

xem,  dẫu  người  ta  chẳng  bỏ  ra  một  đồng  nào  cũng  đã  gieo  được  thiện  căn 

liễu thoát ngay trong đời này cho người ấy, huống chi nghĩ đến ân Đại Sĩ ắt 

sẽ có người tùy phận tùy sức giúp đỡ. Khoản tiền quyên được nếu nhiều sẽ 

tu  bổ  lớn,  nếu  nhỏ  sẽ  sửa  chữa  nhỏ.  Dẫu  chẳng  được  một  đồng  nào  thì  tôi 

vẫn không uổng công soạn tờ sớ, ông vẫn có công quyên mộ lớn lao! Vì sao 

vậy?  Do  [người  ta]  đọc  tờ  sớ  này  sẽ  biết  hồng  ân  độ  chúng  sanh  của  đức 

Quán Âm và đại pháp Niệm Phật để liễu sanh tử, sẽ thấy sau này những kẻ 

nối tiếp nhau khởi lên nhiều không thể kể xiết. Cớ gì cứ phải chấp nhặt một 

thời, một chỗ, mới là báo ân hoằng pháp hay sao?” 



 

22. Sớ quyên mộ xây dựng đại điện của Liên Tu Tịnh Xá tại đập Dương 

Thiện, huyện Giang Đô, Dương Châu  



Lô), Tịnh Tọa La Hán (La Hán tịnh tọa - Nặc Củ La), Trường Mi La Hán (La Hán lông 

mày dài - A Thị Đa), Bố Đại La Hán (La Hán cầm túi vải - Nhân Yết Đà), Khán Môn La 

Hán (La Hán nhìn cửa - Chú Đồ Bán Thác Ca), Thám Thủ La Hán (La Hán sờ bàn tay - 

Bán Thác Ca), Trầm Tư La Hán (La Hán trầm tư - La Hỗ La), Kỵ Tượng La Hán (La Hán 

cưỡi voi - Ca Lý Ca), Hoan Hỷ La Hán (La Hán vui vẻ - Ca Nặc Ca Phạt Tha), Tiếu Sư 

La Hán (La Hán cưỡi sư tử, mỉm cười - La Phất Đa, tức tên ngài Vajraputra được gọi tắt), 

Khai Tâm La Hán (La Hán phạch ngực - Thú Bác Ca), Thác Tháp La Hán (La Hán cầm 

tháp - Tô Tần Đà), Ba Tiêu La Hán (La Hán cầm quạt Ba Tiêu - Phạt Na Bà Tư) và Oát 

Nhĩ  La Hán (La Hán ngoáy tai - Na Già Tê Na). Như vậy, trong cách gọi dân gian, tôn 

giả Tân Đầu Lô được nhắc lại hai lần và tên ngài Khánh Hữu được thêm vào danh sách 

này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 261 of 340 

(năm Dân Quốc 23 - 1934)  





Pháp  môn  Tịnh  Độ  thích  hợp  khắp  ba  căn,  thâu  nhiếp  trọn  vẹn  lợi  căn 

lẫn độn căn, thực hiện dễ mà thành công cao, dùng sức ít mà hiệu quả nhanh 

chóng, chẳng đoạn Hoặc nghiệp mà được dự vào [địa vị] Nhất Sanh Bổ Xứ, 

ngay trong đời hiện tại chắc chắn thoát khỏi luân hồi lục đạo. Do pháp này là 

chỗ quy túc của hết thảy các pháp Thiền, Giáo, Luật, Mật, là đạo trọng yếu 

để  ba  đời  chư  Phật  viên  mãn  Bồ  Đề  vậy.  Vào  cuối  đời  Minh,  hòa  thượng 

Giác Căn mở một đạo tràng Tịnh Độ tại đập Dương Thiện thuộc Giang Đô, 

chuyên  tu  Niệm  Phật  tam-muội.  Từ  đấy  về  sau  luôn  có  cao  nhân  trụ  trì,  vì 

thế  pháp  đạo  [tồn  tại]  lâu  dài  chẳng  suy  vi.  Trong  thời  Hàm  Phong  -  Đồng 

Trị nhà Thanh, sau cơn binh hỏa, hòa thượng Tịch Sơn phái người trông coi, 

gần đây giao cho đồ đệ là Trí Định làm Trụ Trì, nghiêm túc tuân theo quy củ 

xưa, chẳng dính đến ngoại duyên. Năm ngoái bị gặp trận lụt lớn, điện đường, 

liêu xá đều bị cuốn ra biển Đông, tường vách đại điện chẳng còn sót gì. Lúc 

dựng  đại  điện  đã  dùng  ba  cây  gỗ  lớn  để  chống  đỡ  khám  thờ  Phật,  cũng  bị 

trôi đi mất. Khám thờ Phật bị nước lũ xoáy vỡ, cũng bị cuốn đi. 

Nước ngập đến gối tượng Phật, kim thân của bộ tượng Tây Phương Tam 

Thánh  cao  tám  thước  đều  tạc  bằng  gỗ  Hương  Chương305 kể  cả  tòa  sen  gặp 

cơn vùi dập  này chẳng bị tổn hoại  mảy  may. Đủ thấy nước lũ do ác nghiệp 

của chúng sanh chiêu cảm, tượng Phật gặp phải trận tấn công dữ dội này vẫn 

nghiễm nhiên như cũ. Ấy là vì muốn thị hiện cho khắp mọi chúng sanh được 

thấy để họ quy mạng, gieo tấm lòng thành cầu được vãng sanh Tây Phương, 

liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Sau khi nước rút, trước hết sư Trí 

Định dựng  một  lều tranh để tượng Phật chẳng bị  nắng  hun  mưa  xối, nhưng 

chuyện  tu  bổ  đại  điện  thì  chỉ  biết  than  vãn  xuông  chẳng  biết  làm  sao  hơn! 

May  có  huyện  trưởng  huyện  Giang  Đô  là  ông  Dương,  cục  trưởng  cục  Tài 

Chánh  là  ông  Diệp,  cục  trưởng  cục  Công  An  là  ông  Trần,  cục  trưởng  cục 

Kiến  Thiết  là  ông  Lý  và  những  vị  thân  sĩ,  cao  niên  vùng  Giang  Đô  ai  nấy 

thấy chuyện kỳ lạ như thế đều bỏ tiền ra giúp đỡ hòng khôi phục ngôi cổ đạo 

tràng làm chỗ cho người địa phương cầu phước; do vậy sư Trí Định xin tôi 

viết bài sớ giãi bày nguyên ủy để khẩn cầu mười phương đàn-việt (phần dưới 

lược đi). 





305  Hương  Chương,  còn  được  gọi  là  Bổn  Chương,  Điểu  Chương,  Lão  Chương,  hoặc 

Chương Tử, là một loài cây thân mộc, không rụng lá vào mùa Đông, thuộc họ Long Não, 

có  tên  khoa  học  là  Cinnamomum  Camphora,  thường  mọc  nhiều  ở  các  tỉnh  miền  Đông 

Trung Hoa cũng như phân bố rải rác tại Việt Nam, Nhật Bản, Lưu Cầu, sớ gỗ trắng nhạt 

hơi ngả nâu, có mùi thơm nhẹ. Người Trung Hoa tin rằng những cây gỗ Chương này có 

thần nhân nương gá nên không dám chặt đẽo làm vật dụng, chỉ dùng để tạc tượng Phật, 

tượng thần. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 262 of 340 

23.  Sớ  quyên  mộ  tu  bổ  đại  điện  và  các  điện  đường,  liêu  xá  chùa  Nam 

Thiên Trúc Diễn Phước tại Hàng Châu  

(năm Dân Quốc 18 - 1929)  





Quán Thế Âm Bồ Tát trong vô lượng kiếp trước đã sớm thành Phật đạo, 

hiệu là Chánh Pháp Minh, nhưng do tâm từ bi tha thiết, lòng độ sanh ân cần 

nên  lại  chẳng  lìa  cõi  Tịch  Quang,  hiện  hình  trong  chín  giới,  tùy  loại  hiện 

thân  tầm  thanh  cứu  khổ,  đủ  mọi  phương  tiện  độ  thoát  chúng  sanh.  Tức  là 

khiến cho kẻ chưa gieo thiện căn, chưa chín muồi, chưa độ thoát sẽ liền gieo, 

liền chín muồi, liền độ thoát, nên dùng thân nào để độ được bèn hiện thân ấy 

thuyết  pháp.  Do  vậy,  nơi  nơi  đều  lập  đạo  tràng,  nhưng  Thiên  Trúc  là  nơi 

thấy rõ nhất, vì Hàng Châu thường được xưng là Phật Quốc, nhân dân thiện 

căn sâu dầy, nên Bồ Tát linh cảm dị thường. 

Nam  Thiên  Trúc  Diễn  Phước  Tự  là  do  ông  Trần  Trọng  Bảo  xây  dựng 

vào năm Khai Hoàng 15 (595) đời Tùy, thỉnh pháp sư Chân Quán khai sơn. 

Pháp sư vốn thuộc dòng họ Phạm danh giá ở Tiền Đường, đã thoát khỏi bẫy 

lồng  từ  bé,  trí  huệ  thiên  bẩm  thâm  nhập  kinh  tạng,  triệt  ngộ  tự  tâm.  Thoạt 

đầu đến yết kiến Thiên Thai Trí Giả đại sư được Đại Sư dùng  lễ đồng  môn 

để đối đãi thì có thể hình dung được mức độ cao sâu nơi đạo đức và sự ngộ 

chứng  của  Sư.  Đến  khi  trụ  tại  chùa  này,  Sư  thường  giảng  kinh  Pháp  Hoa, 

pháp  đạo  hưng  thịnh  ít  ai  sánh  bằng.  Vì  thế,  người  đương  thời  nói:  “Thiên 

 Trúc  có  Chân  Quán  là  bằng  nửa  thiên  hạ  rồi”.   Từ  đấy  về  sau  bể  dâu  biến 

đổi, hưng - phế không nhất định. 

Đến  năm  Thuần  Hựu  thứ  tám  (1248)  đời  Tống  Lý  Tông,  chùa  lại  được 

trùng hưng, vua ban biển ngạch là Sùng Ân Diễn Phước Tự, cho mãi đến đời 

Nguyên, thời  nào cũng có cao  nhân,  nhưng được Nhuận pháp sư trụ  trì sáu 

năm  hoằng  dương  lớn  lao  giáo  nghĩa  Thiên  Thai  và  Liên  Tông.  Pháp  sư  lễ 

tụng  siêng  gắng,  cõi  đời  ít  ai  sánh  bằng.  Lúc  mới  xuất  gia,  Sư  lễ  thần  Già 

Lam, tượng bèn hư đổ, nếu chẳng có cội gốc sâu xa, làm sao được như vậy? 

Đến  cuối  đời  Minh,  gặp  cơn  binh  hỏa,  chùa  biến  thành  gò  hoang,  dân  phụ 

cận  chiếm  cứ  làm  của  riêng  đã  hơn  hai  trăm  năm.  Năm  Dân  Quốc  thứ  5 

(1916), hòa thượng Hổ Bão Pháp Luân nhân đọc sách vở mới biết nguyên do, 

muốn bảo tồn cổ tích, chí mong khôi phục, hỏi những bậc cao niên tìm được 

nền  chùa  cũ,  đem  ba  ngàn  đồng  chuộc  lại  được  hơn  mười  mấy  mẫu,  liền 

dựng  một  am  tranh,  phái  người  chăm  sóc,  để  đợi  cơ  duyên.  Đến  năm  Dân 

Quốc 12 (1923), đại sư Phật Duyên mới tiếp nhận trông nom, sáng chiều lễ 

tụng, mong có người nương theo đại nguyện luân sẽ trải vàng306 trùng hưng 

đạo tràng Tịnh Độ hoành siêu (phần sau lược đi). 



306 Trải vàng (bố kim): Khi Cấp Cô Độc Tu Đạt Đa tính mua ngôi vườn của thái tử Kỳ Đà 

(Jeta) để xây dựng tịnh xá cho Phật và Tăng đoàn tại Xá Vệ, thái tử không muốn bán liền 

nói giỡn: “Nếu ông đem vàng đến lót hết mặt đất thì tôi sẽ bán cho”. Nào ngờ, ông Cấp 

Cô  Độc  chở  vàng  đến  lót  khắp  mặt  đất.  Xúc  động  trước  tấm  lòng  mộ  đạo  của  Cấp  Cô 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 263 of 340 



24.  Sớ  quyên  mộ  tổ  chức  pháp  hội  cầu  đảo  hằng  năm  để  lợi  lạc  rộng 

khắp  

(năm Dân Quốc 18 - 1929. Viết thay cho nhóm cư sĩ Vương Nhất Đình; về sau, do thầy 

Minh Giác qua đời nên chưa tiến hành được)  





Trộm  nghĩ  thế  giới  vốn  bình  yên,  do  tình  kiến  khác  biệt  mà  thành  rối 

loạn; lòng trời vốn từ thiện, do sự ác của chúng sanh chiêu cảm nên tai ương 

thường  giáng  xuống.  Do  vậy,  mấy  năm  gần  đây  đao  binh,  lụt  lội,  hạn  hán, 

đói  kém,  tật  dịch  liên  tiếp  xảy  ra,  dân  không  lẽ  sống;  nhưng  đã  cùng  sống 

trong  khoảng  trời  đất,  há  chẳng  ôm  lòng   “dân  là  người  ruột  thịt,  loài  vật 

 giống như ta”  ư? Vì  vậy, những người cùng  hàng hèn kém  [như chúng tôi] 

trong nhiều năm qua, hễ các thứ tai ương, hoạn nạn xảy ra ở các nơi đều tận 

hết  sức  mọn  để  cứu  giúp.  Ấy  chính  là  thương  xót  cho  nỗi  khổ  sở  đắng  cay 

trong  đời  này  mà  lập  phương  cách.  Thêm  nữa,  hồn  người  đã  khuất  không 

chỗ quay về, lâu ngày biến thành vong linh dữ dằn, nếu chẳng lập cách siêu 

độ thì làm sao an ủi được những loại cô hồn ấy dưới suối vàng cho được? Vì 

thế,  mỗi  năm  phải  đặc  biệt  lập  đạo  tràng  để  cứu  vớt  cô  hồn,  cầu  chúc  thái 

bình. Đấy chính  là nhiệm  vụ cấp bách để ngăn dứt tai ương trong tương  lai 

vậy! Từ trước đến giờ, việc cầu đảo chưa quyết định tại chỗ nào, cứ tùy ý cử 

hành tế độ cô hồn. 

Trộm  nghĩ  Quán  Âm  Đại  Sĩ  thệ  nguyện  rộng  sâu,  danh  sơn  Phổ  Đà  là 

nơi Ngài ứng  hóa. Hòa thượng Minh Giác lại là  vị tăng chân thật tiến  hành 

chuyện  công  ích,  do  vậy  tính  giao  phó  cho  Ngài  [thực  hiện  pháp  hội  này] 

ngay  tại  am  của  Ngài.  Vào  dịp  Thanh  Minh307 trong  tháng  Ba  [Âm  lịch]  sẽ 

niệm thánh hiệu Quán Thế Âm bảy ngày, vào ngày viên mãn sẽ đặc biệt làm 

lễ thí thực. Vào tháng Bảy bèn niệm thánh hiệu đức Địa Tạng bảy ngày, thí 

thực  bảy  hội.  Tiết  Đông  Chí  sẽ  niệm  thánh  hiệu  Phật  Di  Đà  bảy  ngày,  đến 

ngày viên mãn sẽ thí thực một hội. Mỗi lần đều thỉnh bốn mươi tám vị Tăng. 

Dùng công đức ấy để siêu độ hết thảy những cô hồn chết vì đao binh, lũ lụt, 

hạn  hán,  đói  kém,  tật  dịch  để  họ  đều  được  sanh  vào  đường  lành,  ngõ  hầu 

chẳng đến nỗi biến thành oán quỷ gây ra chuyện hung ác. Từ đấy nhân dân 



Độc, thái tử nguyện dâng cúng những cây trong vườn cho Tăng đoàn; do đó, ngôi vườn 

này được gọi  là  Kỳ Thọ Cấp Cô Độc Viên. Về sau, các sách  vở  nhà Phật thường dùng 

chữ “bố kim” để chỉ hành động sẵn lòng cúng dường hộ trì Phật pháp của hàng Phật tử tại 

gia. 

307 Thanh Minh là một trong 24 tiết khí của Âm lịch. Tiết khí này thường rơi vào ba tuần 

cuối của tháng Tư Dương Lịch. Bộ Lịch Thư quy định:  “Ngày Rằm sau tiết Xuân Phân 

 khi sao Bắc Đẩu chỉ về hướng Đinh là tiết  Thanh  Minh. Do thời tiết trong sáng, thanh 

 khiết nên gọi là Thanh Minh”.  Thời cổ, hoàng đế thường đi tảo mộ tổ tiên vào tiết Thanh 

Minh nên dân gian bắt chước theo. Do tiết khí này nhằm vào đầu Xuân, khí trời ấm áp, cỏ 

cây xanh tốt nên còn gọi là “hội Đạp Thanh” (đạp lên cỏ xanh), tức là dịp cho nam thanh 

nữ tú vừa đi tảo mộ, vừa có dịp gặp gỡ nhau. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 264 of 340 

yên vui, lòng trời hòa thuận vui sướng, mưa - nắng do vậy sẽ đúng thời, sâu 

rầy do vậy chẳng sanh sôi thì vật mạnh, dân yên, thiên hạ thái bình vậy! Lại 

nguyện  quân,  dân,  trưởng  quan,  ai  nấy  phước  thọ  đều  tăng  cao,  chuyện  tốt 

lành xảy đến, hưởng đủ năm thứ phước như Cơ Tử đã luận, cùng nhận lãnh 

trăm điều tốt lành như đã nói trong bài giáo huấn của Y Doãn. Dùng phước 

đức này vỗ về chăm bẵm dân ta, phong thái đại đồng sẽ lại được thấy trong 

ngày nay. Phàm những ai cùng hàng với tôi xin hãy giúp đỡ, tán thành. 

 

25. Sớ lễ niệm Quán Thế Âm Bồ Tát cầu con  

(năm Dân Quốc 29 - 1940. Soạn vào cuối Xuân năm Canh Thìn) 





Ngưỡng  vọng  Quán  Âm  Đại  Sĩ  thệ  nguyện  sâu  xa  mênh  mông,  bình 

đẳng  nhiếp  thọ  pháp  giới  hữu  tình,  khiến  cho  kẻ  chưa  gieo  thiện  căn,  chưa 

chín muồi, chưa độ thoát sẽ liền gieo, liền chín muồi, liền độ thoát, nên dùng 

thân  nào  để  độ  được  bèn  hiện  thân  ấy  thuyết  pháp.  Ấy  là  vì  Đại  Sĩ  vô  tâm 

dùng tâm của chúng sanh để làm tâm, Đại Sĩ vô niệm, dùng niệm của chúng 

sanh  làm  niệm.  Vì  thế,  khởi  lòng  Từ  vô  duyên,  vận  lòng  Bi  đồng  thể,  như 

vầng trăng vằng vặc in bóng khắp ngàn sông, như ánh nắng Xuân khiến cho 

khắp  muôn  loài cỏ cây sanh sôi, khắp các cõi  nước nhiều  như bụi trần cảm 

thì  Ngài  sẽ  ứng  trong  khắp  các  cõi  nước  nhiều  như  bụi  trần.  Không  điều 

mong cầu nào chẳng được toại ý, có nguyện gì đều được vừa lòng. Đệ tử… 

và  vợ  là….  đau  xót  trước  cảnh  thế  đạo  nguy  ngập,  thương  cho  lòng  người 

chìm đắm ngày càng thêm xuống dốc, trọn chẳng ngưng dứt. Ngưỡng mong 

Đại Sĩ ban cho chúng con một đứa con phước đức trí huệ để trong tương lai 

nếu  nó  nghèo  cùng  thì  sẽ  riêng  mình  nó  thiện  hòng  xướng  suất,  hướng  dẫn 

một  làng;  hễ  hiển  đạt  thì  khiến  cho  người  khác  cũng  được  tốt  lành,  đẩy  lùi 

con sóng cuồng nghiêng ngửa. 

Riêng lập ra ba điều ước định để làm điều kiện tiên khởi. Thứ nhất là giữ 

thân tiết dục, thứ hai là giữ vẹn luân thường, tích đức, thứ ba là khéo dạy từ 

lúc  còn  nằm  trong  thai  và  khi  còn  thơ  ấu.  Gắng  sức  hành  ba  điều  này  để 

mong khỏi phụ tấm lòng Từ mênh mông của Đại Sĩ. Lại mong hết thảy đồng 

nhân trong ngoài bốn biển đều dứt ác tâm, đều phát thiện niệm, đều sanh con 

phước đức, trí huệ, đều thấu hiểu lòng nhân che khắp chở đều, coi nước láng 

giềng như chân tay, xem thiên hạ như một nhà, duy trì lẫn nhau, chẳng xâm 

lăng, ngược đãi nhau để mong trên là an ủi được ơn lớn mênh mông của cha 

trời mẹ đất, dưới xứng danh Con Người cùng với trời đất xưng là Tam Tài, 

chuyển đại loạn thành đại trị, khắp nơi cùng vui sướng, sự giáo hóa của đức 

Phật được tỏ suốt hai nơi, muôn nước đều yên ổn. Kính nguyện Bồ Tát phổ 

thí sự không sợ hãi, thương  xót  tấm  lòng  ngu  thành của con, cho con được 

mãn nguyện. Ngày… tháng… năm… đệ tử… trăm lạy trình lên. 



* Ba điều trọng yếu để cầu con  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 265 of 340 

 



Thứ  nhất  giữ thân tiết dục để vun bồi Tiên Thiên308. Thứ hai  là giữ  vẹn 

luân thường, tích đức để lập nền phước, thứ ba là khéo dạy từ khi còn trong 

thai và khi con còn thơ ấu để con khỏi học theo thói phàm. Ba chuyện trọng 

yếu  này  phải  chú  tâm  thực  hành.  Ngoài  ra  lại  còn  dùng  lòng  chí  thành  lễ 

niệm đức Quán Thế Âm, cầu Ngài ban cho đứa con phước đức, trí huệ, rạng 

danh  tổ  tiên,  vẻ  vang  đất  nước,  ắt  sẽ  được  như  lòng  mong  cầu,  chẳng  phụ 

thánh ân vậy! 





1) Thứ nhất, giữ thân tiết dục để vun bồi Tiên Thiên:  

 



Nếu chẳng  tiết dục thì  tinh khí bạc  nhược  ắt khó thọ thai  được. Dẫu có 

thọ  thai  ắt  khó  thành  người!  Dẫu  được  thành  người,  nhưng  vì  Tiên  Thiên 

chẳng đủ, chắc chắn sẽ bấy bớt, đã không có thân lực mạnh mẽ, dũng mãnh, 

khỏe khoắn, mà cũng chẳng có tâm lực thông minh, mẫn tiệp, nhớ dai, chưa 

già  đã  suy,  chẳng  làm  nên  cơm  cháo  gì!  Cầu  được  đứa  con  như  thế  dù  Bồ 

Tát có thỏa nguyện thì thật ra người [cầu con] cũng đã phụ ân Bồ Tát rất sâu 

vậy. 





2) Thứ hai, giữ vẹn luân thường, tích đức để lập nền phước:  

 



Muốn sanh được đứa con phước đức, trí huệ, rạng danh tổ tiên, vẻ vang 

đất nước, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, hiếu thuận cha mẹ, 

kính  trọng  người  bề  trên,  đối  đãi  tốt  đẹp  với  quyến  thuộc,  thương  xót  giúp 

đỡ tôi tớ, đấy là những điều phải làm trong gia đình. Còn đối với xóm giềng, 

bạn  bè  đều  phải  nên  hòa  mục,  khuyên  dạy,  khiến  cho  người  già  khéo  dạy 

con  cái,  trẻ  nhỏ  khéo  phụng  sự  cha  mẹ,  người  bề  trên,  thường  dùng  những 

thuyết  “giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh 

mạng,  ăn  chay,  niệm  Phật,  nguyện  sanh  Tây  Phương,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  

khổ luân” để khẩn thiết diễn nói với khắp mọi người cùng hàng khiến họ bồi 

đắp  cái  nhân  xuất  thế  thù  thắng,  đều  thành  dân  lành  giữ  đạo.  Người  làm 

được như thế thì  nhất cử nhất động đều có ích cho  mình  lẫn người,  mỗi lời 

nói, mỗi hành vi đều đáng làm khuôn phép, đứa con sanh ra ắt sẽ siêu quần 

bạt  tụy,  có  thành  tựu  lớn  lao.  Cố  nhiên  Bồ  Tát  khiến  cho  con  người  được 

mãn nguyện mà con người cũng an ủi tấm lòng Bồ Tát vậy. 





3) Thứ ba,  khéo dạy từ  khi còn trong thai và khi con còn thơ ấu để 

con khỏi học theo thói phàm: 





308 Trong Đông Y, Tiên Thiên chỉ cho những gì được bẩm thụ từ lúc mới thụ thai, tức cơ 

sở  vật  chất  hình  thành  một  cá  nhân,  còn  Hậu  Thiên  là  những  gì  được  bồi  đắp,  trưởng 

dưỡng sau khi sanh ra. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 266 of 340 



Những  bậc  thánh  nhân  thuở  trước  đều  do  cha  mẹ  hiền  khéo  dạy  mà 

thành,  huống chi phàm  nhân? Nếu  người cầu con chịu dùng cách thai  giáo, 

đứa  con  nhất  định  hiền  thiện.  Sau  khi  cấn  thai  rồi,  [người  mẹ  phải  giữ  sao 

cho] hình dung đoan trang, chân thành, thanh tĩnh, lời lẽ phải trung hậu, hòa 

bình,  cư  xử  phải  hiếu  hữu,  cung  kính,  hòa  thuận.  Đi  -  đứng  -  nằm  -  ngồi 

thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm.  Bất  luận  niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm 

đều phải lắng tai nghe. Hễ nghe thì tâm quy về một mối, công đức càng lớn. 

Nếu  áo  mũ  tề  chỉnh,  rửa  tay,  súc  miệng  sạch  sẽ  thì  niệm  ra  tiếng  hay  niệm 

thầm đều được. Nếu chưa tắm  gội, súc  miệng, đi đến  nơi không sạch sẽ và 

lúc ngủ nghỉ, hãy đều nên niệm thầm. Công đức niệm thầm giống hệt [niệm 

ra tiếng, chứ những lúc ấy mà] niệm ra tiếng thì không hợp [nghi thức cung 

kính]. Nhưng đến khi sanh nở chớ nên niệm thầm, vì lúc sanh nở phải dùng 

sức để đẩy đứa con ra. Nếu ngậm miệng niệm, ắt sẽ bị bệnh tắc khí! Sản phụ 

tự niệm,  gia quyến đều trợ niệm, chắc chắc chẳng bị khó sanh, cũng không 

bị những điều nguy hiểm sau khi sanh nở. Nếu có thể cẩn thận thân - miệng - 

ý như thế, kiền thành niệm Quán Âm  mong cho thai nhi được hưởng chánh 

khí  thuần  thiện  ấy  thì  đứa  con  sanh  ra  chắc  chắn  chẳng  phải  là  hạng  tầm 

thường. 

Đến khi con hiểu biết, liền nói với nó về nhân quả, báo ứng, lợi người lợi 

vật  ắt  tốt  lành,  hại  người  hại  vật  ắt  tiêu  vong!  Phải  biết:  Lợi  người  lợi  vật 

thật sự  là lợi  mình,  hại  người  hại  vật còn  quá  hơn  hại  mình,  làm  lành ắt có 

thiện  báo, tạo ác ắt bị ác báo. Lại còn  nói  làm  người ắt phải tuân  hành tám 

đức  “hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ”  thì  mới  chẳng  thẹn  làm  người! 

Nếu không, tuy mang hình dáng con người, tâm hệt như cầm thú vậy! Chẳng 

được  nói  dối,  chẳng  được  bừa  bãi,  cuồng  ngạo,  chẳng  được  chiếm  đoạt  đồ 

vật  của  người  khác,  chẳng  được  đánh  chửi  người  ta,  chẳng  được  giẫm  đạp 

trùng kiến, giấy có chữ, ngũ cốc, đồ vật. Cử động hành vi ắt phải có ích cho 

cha mẹ, cho chính mình, không gây tổn hại đến người đến vật. Ngoài ra, hãy 

nên  dạy  nó  thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  để  mong  tiêu  trừ  ác  nghiệp, 

tăng  trưởng thiện căn. Tập  quen từ thơ ấu, lớn  lên sẽ  là  người thuần  thành, 

chuyên dốc, chẳng đến nỗi tự kiêu khinh  người, thành phường cuồng  vọng. 

Khéo dạy như thế thì đối với tổ tông là đại hiếu, đối với con cái là đại từ, đối 

với nước nhà xã hội là đại trung. Tôi thường nói:  “Quyền trị quốc bình thiên 

 hạ hàng nữ nhân nắm quá nửa”  là vì lẽ này. Đức cao đẹp ấy có thể nối gót 

ba  bà  Thái  đời  Châu  ngõ  hầu  chẳng  phụ  danh  xưng  Thái  Thái!  Nguyện 

những  người cầu con hãy đều nên  lấy những điều trên đây  làm khuôn phép 

thì nước nhà sẽ may mắn lắm thay! 





* Ghi thêm những chuyện cấm kỵ để tránh họa hại  

 



Phàm  người  cầu  con  thì  vợ  chồng  phải  ước  định  đoạn  dục  nửa  năm  để 

bồi  đắp  Tiên  Thiên  cho  đứa  con.  Đợi  khi  người  vợ  sạch  kinh  nguyệt  bèn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 267 of 340 

chung đụng ắt sẽ thọ thai. Chưa sạch kinh nguyệt chớ nên ân ái, ân ái ắt sẽ bị 

bặt kinh, gây ra bệnh bạch đới rất nguy hiểm. Lại phải nhằm ngày lành tháng 

tốt,  khí  trời  trong  trẻo,  lúc  mưa  to  gió  lớn,  sấm  chớp  sét  lòa  phải  hết  sức 

kiêng kỵ. Trong thiên Nguyệt Lệnh sách Lễ Ký có chép:  “Quý Xuân, tiên lôi 

 tam  nhật,  tù  nhân  dĩ  mộc  đạc  tuần  vu  đạo  lộ,  viết:   “Lôi  tương  phát  thanh, 

 hữu bất giới kỳ dung chỉ giả, sanh tử bất bị, tất hữu hung tai”  (Cuối Xuân, 

trước khi sấm động ba ngày, viên quan truyền lệnh dùng linh gỗ đi khắp các 

nẻo  đường  truyền  lệnh:   ‘Sắp  có  sấm  động,  kẻ  nào  chẳng  kiêng  ăn  nằm  thì 

 sanh con chẳng toàn vẹn, ắt sẽ bị tai nạn hung hiểm’). Bậc vua thánh thời cổ 

đau đáu nghĩ đến cuộc sống người dân, đặc biệt phái quan đi tuyên bố lệnh 

ấy,  lại còn cho chép  vào kinh điển, chẳng  phải  là tấm  lòng của trời  đất cha 

mẹ  ư?  “Tù  nhân”  là  ông  quan  tuyên  bố  mệnh  lệnh. “Mộc  đạc”  chính  là  cái 

linh,  rung  linh  cho  dân  chúng  đều  nghe  thấy.  “Tuần”  là  đi.  “Đạo  lộ”  bao 

gồm đường nẻo trong thành thị và làng quê. “Dung chỉ” là ăn nằm, “bất bị” 

là  ngũ  quan,  tứ  chi  không  trọn  vẹn  hoặc  sanh  ra  quái  vật,  “hung  tai”  là  vợ 

chồng hoặc bị bệnh ngặt, hoặc bị tử vong. 

Đã cấn thai rồi, vĩnh viễn thôi ăn nằm thì chắc chắn sanh được đứa con 

thân tâm mạnh khỏe, phước thọ sâu dầy. Có thai rồi chung đụng một lần thì 

thai  bị  trúng  độc  một  lần,  lớp  bọc  thai  nhi  dày  thêm  một  lần,  sản  nạn  tăng 

thêm  một  tầng.  Nếu  có  thai  lâu  ngày  rồi  giao  phối,  có  thể  bị  sẩy  thai  hoặc 

gây  tổn  thương  cho  thai.  Những  điều  này  là  do  cư  sĩ  Trương  Đức  Điền  ở 

huyện  Vĩnh  Gia,  tỉnh  Chiết  Giang  nghĩ  thương  cho  thế  đạo  nhân  tâm  ngày 

càng đi  xuống  nên  vào  mùa Thu  năm  ngoái bèn  gởi thơ  xin Quang  viết bài 

sớ lễ niệm Quán Âm cầu con và nói lên cách giữ gìn thân thể, tích đức, dạy 

dỗ khéo léo v.v… để mong sanh ra những đứa con đều là hiền thiện, ngõ hầu 

[đất  nước]  dần  dần  đạt  đến  thái  bình.  Quang  nhiều  lần  nại  cớ  già  cả  để  từ 

chối, ông ta vẫn nhiều lần khẩn cầu, khó lòng khước từ mãi, bèn soạn bài sớ 

đơn giản cùng với ba điều trọng yếu cho xong trách nhiệm! 



26. Lời bạt cho cuốn Liên Tông Chánh Truyền  

(năm Dân Quốc 18 - 1929)  





Cuốn sách Pháp Vũ Quyên Trích Lục (Giọt nước Pháp Vũ) đã trình bày 

khá  rõ  ràng  về  những  lẽ  lợi  -  hại  do  trợ  niệm  khi  lâm  chung  và  phá  hoại 

chánh niệm của việc tắm rửa, thay quần áo, khóc lóc v.v… Mẹ ông Châu Sư 

Đạo may nhờ sức trợ niệm mà được chánh niệm rỡ ràng, hiện các tướng lành 

qua đời. Do vậy anh em ông ta đem in [cuốn sách ấy] theo lối thạch bản mấy 

trăm bản để tặng những người hữu duyên xa gần. Nay lại dùng số tiền do mẹ 

để  lại  để  in  một  vạn  cuốn  Liên  Tông  Chánh  Truyền  nhằm  kết  tịnh  duyên 

mong cho  mẹ chưa  vãng sanh sẽ được vãng sanh, đã vãng sanh sẽ tăng cao 

phẩm vị. Do vậy đem cuốn Pháp Vũ Quyên Trích Lục in kèm vào sau cuốn 

sách này ngõ hầu hết thảy mọi người đều biết lẽ lợi - hại do trợ niệm và phá 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 268 of 340 

hoại  [chánh  niệm]  để  chẳng  đến  nỗi  vì  yêu  thương  cha  mẹ  và  yêu  thương 

anh em, vợ con, quyến thuộc mà làm chuyện trái đạo, do cái tâm yêu thương 

làm  chuyện  tổn  hại,  mà  vẫn  tưởng  chính  mình  đã  hết  lòng  vì  người  chết! 

Nhưng  do  phàm  phu  hiểu  biết  kém  hèn,  chưa  nghe  Phật  pháp,  nào  ai  biết 

được bao nhiêu chuyện tổn  hại hay  hữu  ích. Sách này  lưu truyền  xa gần để 

cha  mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc của hết thảy những ai chánh tín  niệm 

Phật khi còn sống gieo thiện căn sâu xa, mất đi thì thần thức siêu thăng Tịnh 

Độ. Phương pháp này do hòa thượng Thiện Đạo đời Đường đã phát minh ra, 

cho rằng người thường ngày chẳng niệm Phật mà nương theo trợ niệm cũng 

có thể vãng sanh. Hòa thượng Thiện Đạo là hóa thân của Phật Di Đà; do vậy 

biết pháp ấy lợi ích sâu rộng, nguyện khắp những người thấy nghe đều sanh 

chánh tín, khuyên dạy lẫn nhau công đức vô lượng, đến khi chính mình lâm 

chung  chắc  chắc  có  người  trợ  niệm.  Vì  sao  vậy?  Do  nhân  như  vậy  sẽ  cảm 

được quả như vậy, nhân lẫn quả đều phù hợp nhau. 



27. Lời bạt ấn tống Tịnh Độ Ngũ Kinh  

(năm Dân Quốc 26 - 1937)  





Kinh  Phạm  Võng  chép:   “Ngươi  là  Phật  sẽ  thành,  ta  là  Phật  đã  thành, 

 thường tin được như vậy thì giới phẩm đã đầy đủ”.  Kinh Hoa Nghiêm dạy: 

 “Hết  thảy  chúng  sanh  sẵn  đủ  trí  huệ,  đức  tướng  của  Như  Lai,  nhưng  do 

 vọng tưởng, chấp trước nên chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng, [chấp 

 trước] thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí đều được hiện tiền”.  Do 

vậy  biết  tâm  tánh  chúng  sanh  và  tâm  Phật  vốn  đồng,  ba  pháp  “tâm,  Phật, 

chúng sanh” không sai biệt, chỉ vì mê hay ngộ mà phân biệt vậy! Hiềm rằng 

khi  chúng  sanh  còn  mê  chưa  giác,  dẫu  sẵn  đủ  Phật  tánh  viên  mãn  rộng  lớn 

theo  chiều  dọc  cùng  tột  ba  đời,  theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười  phương, 

nhưng  tánh  ấy  hoàn  toàn  bị  vùi  lấp  trong  trần  lao,  ngược  ngạo  nương  theo 

sức công đức của Phật tánh ấy để khởi Hoặc tạo nghiệp, hủy báng Tam Bảo, 

tự hại, hại người. Thật giống như giòng suối chảy ngầm dưới đất, hoàn toàn 

chẳng  hay biết, ắt phải đợi thời tiết  nhân duyên khơi  mở  mới dần dần tỏ  lộ 

được.  Vì  thế,  xưa  nay  nhiều  bậc  vĩ  nhân  có  quyền  lực  thuở  bé  mê  muội, 

chuyên lo hủy báng Phật pháp, đến khi sự lịch duyệt đã dần dần sâu hơn, gặp 

cảnh  chạm  duyên  đột  nhiên  giác  ngộ,  bèn  quy  y  Tam  Bảo,  tận  lực  phụng 

hành  cũng  chẳng  thể  kể  xiết.  Đủ  chứng  tỏ  Phật  pháp  rộng  lớn,  quả  thật  là 

tâm pháp vốn sẵn có của hết thảy chúng sanh vậy. 

Cư  sĩ  Ngô  Nam  Phủ  ở  Cát  An,  tỉnh  Giang  Tây  túc  căn  sâu  dầy,  từ  nhỏ 

buôn  bán  ở  bến  Thượng  Hải,  giữ  tấm  lòng  từ  thiện,  hiềm  rằng  hoàn  toàn 

chẳng biết đến Phật pháp, ngược ngạo coi chuyện tin Phật là mê tín, vợ ông 

ta  là  Trương  Thị,  tuy  sẵn  đủ  tín  tâm,  nhưng  lại  chẳng  biết  phân  biệt  tà  - 

chánh,  dẫu  có  khuyên  can  cũng  khó  thể  khơi  gợi  được!  Năm  Dân  Quốc  20 

(1931), [ông Ngô Nam Phủ] bị cướp bắt trói dẫn về sào huyệt, sầu khổ chen 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 269 of 340 

lẫn,  suy  nghĩ  không  ra  cách  nào,  sực  nhớ  lời  Trương  Thị  khuyên  nên  tin 

tưởng Phật pháp. Do vậy bèn mong Phật từ bi cứu giúp hòng thoát sào huyệt 

bọn cướp. Nào ngờ Phật pháp chẳng thể nghĩ bàn, lòng Từ của Phật như mẹ 

nhớ con, cảm ứng đạo giao nhanh chóng như dùi [vừa chạm mặt] trống [liền 

vang ra tiếng], chợt có cảnh sát vì cứu người khác mà chạy lầm đến nơi đó, 

liền cứu ông ta ra, chẳng tốn một phân tiền mà an nhiên thoát hiểm. Ông ta 

mới  biết  Phật  pháp  linh  ứng,  hơi  dấy  lòng  tin,  bèn  đến  những  nơi  như  Phổ 

Đà v.v… dâng hương lễ Phật. 

Năm Dân Quốc 22 (1933), cùng với vợ là Trương Thị, dẫn theo một đứa 

con,  ngồi  xe  hơi,  chạy  đến  chỗ  đường  cong  giữa  đường,  chợt  một  thiếu  nữ 

Tây  phương  từ  bên  đường  băng  ngang,  va  ngay  vào  xe,  bị  xe  chẹt  ngang, 

ngã  sóng  xoài  dưới  xe.  Ba  người  cha  con  bọn  họ  sợ  đến  nỗi  hồn  muốn  lìa 

khỏi  xác,  mồ  hôi  đẫm  lưng,  cho  là  cô  gái  ấy  đã  thành  ba  đoạn  rồi,  cấp  tốc 

niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để mong Phật [rủ lòng] Từ gia bị giải cứu. Đến 

khi ngừng xe lại coi chỉ thấy cô gái Tây phương ấy nằm ngửa dưới gầm xe, 

lọt  thỏm  giữa  bốn  bánh,  bị  xe  lôi  đi  mấy  chục  bước.  Cùng  lúc,  tuần  cảnh, 

dân  phố  xúm  lại  đông  nghẹt,  cha  cô  gái  ấy  cũng  tìm  tới,  đỡ  cô  ta  lên,  chỉ 

thấy khắp mặt cô ta đỏ bừng, trọn chẳng bị sây sát gì! Trải qua kiểm nghiệm, 

cô ta trọn chẳng bị tổn thương mảy may gì, cô ta liền theo cha bỏ đi. 

Cư sĩ trải qua hai trận nguy hiểm, lòng tin rộng mở. Năm Dân Quốc 23 

(1934),  đặc  biệt  xin  được  quy  y  với  Quang,  bèn  đặt  cho  pháp  danh  là  Huệ 

Vân,  Trương  Thị  có  pháp  danh  là  Huệ  Hiền,  tiếp  đó  lại  thọ  Ngũ  Giới.  Từ 

đấy, tín tâm chân thật, thiết tha, tinh tấn tu trì, lại  tạo công đức  rộng rãi tại 

các chỗ như Linh Nham. Thêm nữa, mấy người con trai ông ta sanh liên tiếp 

mấy đứa cháu gái, khó thể có được cháu trai. Đến năm Dân Quốc 24 (1935), 

đúng  dịp  cư  sĩ  mừng  thọ  sáu  mươi,  cô  dâu  cả  sanh  được  một  đứa  con  trai, 

các thân hữu xúm lại chúc mừng. Do cư sĩ đã trường trai thờ Phật, trong tiệc 

thọ  của  chính  mình  và  lễ  đầy  tháng  cho  cháu  nội  đều  dùng  cỗ  chay,  trọn 

chẳng dùng  mảy  may  món  mặn  nào để nhằm đề xướng kiêng giết, ăn chay. 

Nay  lại  dùng  một  ngàn  đồng  để  in  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  hòng  biếu  tặng  kết 

duyên,  thỉnh  Quang  viết  lời  Bạt  lược  thuật  nhân  duyên  tin  Phật  của  ông  ta. 

Nguyện  khắp  những  ai  chưa  phát  lòng  tin,  do  thấy  nghe  [chuyện  này]  sẽ 

khởi  tín  tâm,  người  đã  phát  tín  tâm  thì  sẽ  do  vậy  [mà  lòng  tin]  được  tăng 

trưởng,  ngõ  hầu  người  người  tin  Phật  cùng  sanh  Tây  Phương,  cùng  viên 

Chủng Trí, để an ủi bổn hoài phổ độ chúng sanh của chư Phật vậy. 





28. Lời tựa cho bài Sám Hối Văn của ông Thành Phục Sơ  

(năm Dân Quốc 25 - 1936)  





Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân bình trị thiên hạ, Phật độ 

chúng sanh. Nếu ai  nấy đều biết  nhân quả sẽ tự trừ khử  nhân dục, noi  theo 

thiên lý để khôi phục lương tri sẵn có thì chuyện thành ý, chánh tâm, tu thân, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 270 of 340 

tề gia, trị quốc, bình thiên hạ đều do điều này mà được hiển lộ rộng rãi. Phật 

pháp là căn bản của các pháp thế gian lẫn xuất thế gian. Từ khi [Phật pháp] 

được  truyền  vào  Trung  Quốc  dưới  đời  Hậu  Hán,  hơn  một  ngàn  tám  trăm 

năm  do  được  vua  thánh,  tôi  hiền,  những  vị  thông  suốt  thấu  đạt  hộ  trì,  đề 

xướng, nên được truyền bá khắp trong ngoài nước. Trong thời gian ấy, tuy bị 

đôi ba tên vua hung bạo và những nhà Nho câu nệ bài xích, hủy trừ, nhưng 

[bọn chúng] đều là hạng ngửa mặt nhổ lên trời, đương nhiên tự bị nhơ bẩn. 

Bọn  Trình  - Châu đời Tống đọc kinh điển Đại Thừa  nhà Phật, thân cận 

tri thức Thiền tông để mong trộm lấy ý nghĩa hòng tự khoe khoang, do chưa 

đọc trọn khắp các kinh, chưa tham học rộng khắp với tri thức các tông, bèn 

trộm lấy ý nghĩa  “toàn sự chính là lý”  trong kinh Phật và  “pháp gì, chuyện 

 gì cũng đều quy về tự tâm”  trong Tông môn để giải thích kinh đạo Nho, rốt 

cuộc trở thành tà kiến chấp lý phế sự, như nói: “Trời chính là lý, nào thật sự 

có vị vua đội  mão [xử đoán] đâu? Quỷ thần là  lương  năng của hai khí (Âm 

và Dương). Con  người sau khi chết đi  hình  hài đã  mục  nát, thần  thức cũng 

phiêu tán, dẫu có chém - chặt - xay - giã sẽ thi thố vào đâu? Hơn nữa, thần 

hồn đã phiêu tán rồi, lấy ai để thác sanh”  .  Thoạt đầu do chấp lý mà phế sự, 

kế  đến  trở  thành  đoạn  diệt,  ngoan  không309.  Do  vậy,  hết  sức  phô  trương  ý 

kiến của chính mình, báng Phật pháp sâu xa, bảo sự lý nhân quả ba đời, luân 

hồi  lục  đạo  do  đức  Phật  đã  nói  chính  là  căn  cứ  để  phỉnh  phờ  ngu  phu,  ngu 

phụ  tuân  phụng  giáo  pháp  [của  đức  Phật],  chứ  thật  ra  không  có  chuyện  ấy. 

Từ đấy, phàm  những kẻ theo  Lý  Học đều  lén  lút xem  kinh Phật nhưng đều 

cật lực báng bổ Phật pháp, chẳng suy xét căn bản của đạo, chỉ chấp chặt vào 

tri  kiến  môn  đình.  Từ  đấy  cách  trị  tâm,  trị  thân,  trị  quốc,  trị  thế  chỉ  còn  bề 

ngoài, trọn chẳng có căn bản. Vừa bị Âu hóa liền ngả rạp theo gió, rốt cuộc 

biến thành hiện tượng phế kinh điển, phế luân thường, tranh thành, giành đất, 

thê  thảm  chẳng  nỡ  nghe,  trở  thành  cuộc  loạn  lạc  lớn  nhất  kể  từ  khi  có  con 

người đến nay. Xét đến căn nguyên đều  là do học thuyết bài xích  nhân quả 

luân hồi ươm thành! 

Từ sau Trình - Châu trở đi, người học hễ thiên tư thông  minh thì không 

ai chẳng trúng phải chất độc [do bọn Châu - Trình] truyền lại này, tất cả đều 

tự khoe là bảo vệ đạo pháp, chứ chẳng biết đã trái nghịch đạo cũng lớn lắm. 

Đối với đại đa số con người, suốt một đời không cách gì được nghe đến đạo, 

nhưng cũng có người lúc đầu bị hãm vào lối xe đổ, về sau thống thiết cải hối, 

thương mình, xót người, muốn đem sự mê chấp của chính  mình để làm tấm 

gương  cảnh  tỉnh  cho  hết  thảy  mọi  người  giống  như  ông  Thành  Phục  Sơ  ở 

huyện Tần An tỉnh Cam Túc nào có hạn lượng? 

Dựa  theo  lời  con  ông  ta  là  Tịnh  Niệm  đã  viết  thì:  “Gia  nghiêm  từ  thuở 

 mười  sáu,  mười  bảy  tuổi,  liền  trúng  phải  chất  độc  do  bọn  Trình  -  Châu  để 



309 Ngoan không, còn gọi  là Thiên  Không, tức là  một loại tà kiến cho Không được nói 

trong Phật pháp là cái không trống rỗng, không có gì hết, rồi quy kết Phật giáo là một thứ 

hư vô chủ nghĩa (Nihilism), không biết đến nghĩa Chân Không Diệu Hữu của nhà Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 271 of 340 

 lại, tự lấy chuyện bài xích Phật - Lão làm trách nhiệm của chính mình, tiếc 

 cho  một  bề  chống  trái,  thiên  kiến,  nhưng  kinh  Phật  rất  khó  được  thấy,  lại 

 không  có  bậc  cao  tăng  hoằng  pháp  hay  bậc  thông  đạt  lỗi  lạc  để  thân  cận, 

 bèn coi lời lẽ của Trình - Châu là lời bàn quyết định ngàn đời chẳng xê xích 

 được,  liền  y  theo  những  gì  bọn  họ  nói  để  bài  xích  Phật  -  Lão,  chứ  thật  ra 

 trọn chẳng biết cội nguồn Phật - Lão ra sao! Do lầm lạc bài xích Phật - Lão 

 và chỉ coi những điều mình sùng phụng là tông chỉ chân chánh của Nho giáo 

 nên càng thêm mê muội”. 

May  sao  đời  trước  đã  gieo  thiện  căn,  trời  xét  soi  tấm  lòng  ngu  thành, 

khiến cho cụ bệnh  nặng  mấy  năm  hòng tự phản tỉnh.  Thoạt đầu cụ  vẫn  nói 

“thiên đạo vô tri”, rồi đại ngộ chính  mình thấy hiểu lầm lạc, trái nghịch. Từ 

đấy,  thống  thiết  sửa  đổi  lỗi  trước,  tận  lực  tu  tịnh  hạnh,  bắt  chước  ông  Liễu 

Phàm  lập  mạng,  học  đòi  ông  Tịnh  Ý  sửa  đổi  cái  tâm.  Tuy  được  tâm  địa 

quang  minh,  mắt  vẫn  lòa  như  cũ  (năm  Dân  Quốc  16  (1927),  mắt  phải  kéo  màng, 

chẳng thể thấy  mọi  vật. Đến năm Dân Quốc 20 (1931), mắt trái cũng thế, bèn cùng với 

con cực  lực sám  hối. Người con trích  máu vẽ  hình Phật, dùng chất son [hòa máu] chép 

kinh. Ông ta tự soạn bài văn thú lỗi, mắt bèn thấy được mọi vật), mới biết chẳng bộc 

lộ lỗi mình, trọn khó thể tiêu nghiệp được, nếu phơi bày lỗi xưa thì còn làm 

lợi  cho  người  khác.  Do  vậy  bèn  soạn  bài  văn  sám  hối  in  ra  gởi  cho  những 

người cùng  hàng, đem sự  mê -  ngộ của chính  mình để  làm khuôn phép răn 

dè cho kẻ thông sáng mai sau, cậy Quang viết lời Bạt mong được lưu truyền 

rộng  rãi.  Do  vậy,  tôi  lược  thuật  nguyên  ủy  mắc  bệnh  [của  ông  Thành  Phục 

Sơ]  để  mong  những  người  có  lòng  lo  cho  thế  đạo  nhân  tâm  cùng  đẩy  lùi 

phong thái suy đồi, cùng giữ vẹn hạnh Nho, cùng tu Tịnh nghiệp, cùng được 

gội  ân  Phật,  cùng  trừ  khử  món  vật  nhân  dục  huyễn  vọng,  cùng  đạt  được 

lương  tri  sẵn  có,  ngõ  hầu  có  thể  “sáng  tỏ  Minh  Đức”  nhằm  “an  trụ  nơi  chí 

thiện”, trì Phật hiệu để sanh Tây Phương. Mất niệm biến thành cuồng, khắc 

chế được ý niệm sẽ thành thánh, lấy thân làm gương, phổ độ quần mê đều là 

do những điều [đã được nói] ở đây vậy. 



29.  Duyên  khởi  của  Tịnh  Nghiệp  Xã  chùa  Tiên  Khánh  tại  Tam  Giang 

Khẩu, Hàm Giang  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  





Một  pháp  Niệm  Phật  là  pháp  môn  tổng  trì  trong  Phật  pháp,  thích  hợp 

khắp ba căn, thâu nhiếp trọn vẹn lợi căn lẫn độn căn, trên từ bậc Đẳng Giác 

Bồ Tát chẳng thể vượt ra ngoài pháp này, dưới là phàm phu nghịch ác cũng 

có thể dự vào trong ấy. Nói nông cạn thì đàn bà, trẻ nít đều có thể tu trì, nói 

sâu xa thì bậc thánh triết cũng chẳng thể hiểu trọn. Đã thế, đối với hàng thiện 

tín tại gia, pháp này thích hợp căn cơ nhất. Do đức Như Lai gọi  “hiếu dưỡng 

 cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  chẳng  giết,  tu  Thập  Thiện  nghiệp”   là 

 “chánh nhân Tịnh nghiệp của tam thế chư Phật”, nên hễ là người niệm Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 272 of 340 

thì đối với gia đình, luân thường đều phải trọn hết bổn phận. Tức là cha từ, 

con  hiếu, anh  nhường, em kính, chồng  hòa, vợ thuận, chủ  nhân từ, tớ trung 

thành  vậy.  Lại  còn  phải  ngăn  giận,  dứt  ham  muốn,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng 

thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành;  nhưng  tu  thiện  trừ  ác 

thì rất cần phải tích cực phản tỉnh xem xét tại nơi khởi tâm động niệm, dốc 

lòng  thực  hiện  rộng  rãi  để  trừ  khử  [những  thói  hư  tật  xấu,  phiền  não,  ác 

niệm]. Dè dặt kiêng sợ, đừng coi thường thì  mới  là người  lành. Người lành 

niệm  Phật  mới  có  thể  được  hưởng  lợi  ích  chân  thật  nơi  niệm  Phật.  Ví  như 

nền tảng vững vàng, chắc chắn thì mới có thể tùy ý xây dựng lầu cao muôn 

trượng được! 

Hiện  nay  thế  đạo  nhân  tâm  chìm  đắm  đến  cùng  cực,  nói  chung  là  vì 

chẳng nói đến đạo “trọn hết tình nghĩa, tận hết bổn phận” và lý “phước thiện, 

họa dâm”. Đối với chuyện luân hồi lục đạo và pháp Niệm Phật vãng sanh thì 

càng không có cách gì nghe tới được! Do tâm chẳng chú trọng đạo đức, nhân 

nghĩa,  nhân  quả,  báo  ứng,  dẫu  có  nghe  cũng  chẳng  thể  sanh  lòng  tin.  Bởi 

những  lẽ  đó,  ươm  thành  đại  kiếp,  thiên  tai  nhân  họa  liên  tiếp  giáng  xuống, 

cơ  duyên  giết  chóc  ngập  tràn,  dân  không  lẽ  sống.  Những  người  có  lòng  lo 

cho cõi đời muốn cứu vãn đều đề xướng Phật học và tu pháp môn Niệm Phật, 

bởi pháp này thật sự là pháp dễ tu trì, dễ thành tựu nhất trong Phật pháp, như 

người tập bắn  lấy  mặt  đất  làm đích, bắn  không phát  nào chẳng trúng.  Pháp 

này  cậy  vào  Phật  từ  lực,  nếu  chịu  tuân  theo  lời  dạy  tu  trì  thì  không  một  ai 

chẳng thành tựu. Do vậy, ai  nấy hãy  nên quy  y Tam  Bảo, thọ trì Ngũ Giới, 

tuân hành Thập Thiện, dùng ba nghiệp thân - khẩu - ý thanh tịnh, sanh lòng 

tin phát nguyện niệm thánh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới 

để  mong  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh.  Người  như  thế  sống  là 

bậc  thánh  bậc  hiền,  thác  lên  cõi  Cực  Lạc.  Khuyên  dạy  lẫn  nhau,  nhìn  nhau 

[bắt chước] làm lành, khó gì chẳng dứt tai tiêu họa, tu đức sẽ hưởng phước, 

giữ  vẹn  cái  gốc,  trọng  luân  thường,  thay  đổi  phong  tục  để  đạt  đến  thiên  hạ 

thái bình, nhân dân yên vui. Do vậy nói rằng “một pháp Niệm Phật há chẳng 

là  căn  bản  pháp  luân  để  chấn  hưng  sức  dân,  phụ  trợ  chánh  trị,  giáo  hóa, 

chẳng nắm giữ địa vị mà dạy dỗ dân, chẳng nhờ đến hình phạt mà dứt được 

chuyện  ác  ư?”  Nguyện  những  vị  mang  lòng  vãn  hồi  kiếp  vận  đều  cùng  dự 

vào Tịnh Nghiệp Xã. 

Những người ở xa xôi hoặc thân mang chức vụ bận bịu, hoặc thanh niên, 

phụ nữ chẳng tiện đến Tịnh Nghiệp Xã thì đều có thể nhiếp tâm tịnh niệm ở 

nhà.  Lập  ra  Tịnh  Nghiệp  Xã  chẳng  qua  chỉ  nhằm  [tạo]  một  tổ  chức  để  đề 

xướng  diễn  thuyết  mà  thôi.  Hằng  ngày  niệm  Phật  cố  nhiên  là  chuyện  tu  trì 

tại  gia, chẳng thể không biết  [điều  này]. Tịnh Nghiệp Xã  được  lập tại chùa 

Tiên Khánh, vào ngày nào đó mỗi tháng [xã hữu] cùng đến niệm Phật. Niệm 

xong, mời vị nào thông hiểu văn từ lý lẽ giảng diễn chương trình lẫn lợi ích 

do niệm Phật cũng như quy củ lẫn lợi ích của việc giáo dục con cái trong gia 

đình. Lại còn sắm sửa những sách giảng về niệm Phật tu thiện đơn giản, gần 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 273 of 340 

gũi,  ai  muốn  xem  thì  cứ  trả  tiền  theo  giá  vốn  để  thỉnh  về  xem,  chẳng  tốn 

nhiều  tiền  lắm.  Lại  dùng  khoản  tiền  ấy  để  thỉnh  đầy  đủ  sách  đọc.  Nếu  mọi 

người có thể đua nhau thực hiện chuyện này mạnh mẽ thì thế đạo nhân tâm 

sẽ tự nhiên thuần thiện, thiên tai nhân họa không cách chi xảy ra được! Đây 

quả thật  là sách  lược tối thượng  vì nước, vì dân, vì  xã  hội, vì  gia đình  vậy! 

Nguyện những người thấy nghe đều cùng khởi lòng. 



30. Duyên khởi của Trợ Niệm Vãng Sanh Xã tại trấn Cấp Tân, Hải Môn  

(năm Dân Quốc 20 -1931)  





Mỗi một tài, một nghề trong thế gian đều phải do mọi người giúp đỡ thì 

mới có thành tựu. Vì thế nói:  “Bách công cư tứ dĩ thành kỳ sự, quân tử học 

 dĩ trí kỳ đạo”  (Trăm thợ sống ở xưởng thợ để nghề nghiệp được thành, quân 

tử học để thấu  hiểu đạo310). Pháp thế gian còn  như thế, sao riêng pháp  xuất 

thế gian lại chẳng giống như vậy cho được? Phải biết “tín nguyện niệm Phật 

cầu  sanh  Tịnh  Độ”  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  trong  Phật  pháp,  thích  hợp 

khắp  ba  căn,  thâu  nhiếp  trọn  vẹn  lợi  căn  lẫn  độn  căn,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát 

chẳng thể  vượt  ra  ngoài,  mà phàm phu  nghịch ác cũng có thể dự  vào trong 

ấy. Hết thảy pháp môn chẳng đạt đến mức “nghiệp tận, tình không” sẽ chẳng 

thể  liễu  sanh  thoát  tử  được,  vì  chỉ  cậy  vào  tự  lực,  cho  nên  khó  khăn!  Pháp 

môn Niệm  Phật  nếu đầy đủ lòng tin chân thành,  nguyện thiết tha sẽ liền có 

thể siêu phàm nhập thánh, bởi chuyên cậy vào Phật lực, cho nên dễ dàng! Hễ 

được vãng sanh thì sẽ đạt được lợi ích cao siêu hơn những người “nghiệp tận 

tình  không”  nhiều  lắm.  Pháp  môn  này  bất  luận  già,  trẻ,  trai,  gái,  sang,  hèn, 

trí, ngu, sĩ, nông, công, thương, tại gia, xuất gia đều nên tu trì; chẳng những 

không  trở  ngại  hết  thảy  nghề  nghiệp  mà  còn  có  thể  giúp  cho  hết  thảy  nghề 

nghiệp dễ thành tựu. 

Phàm là người niệm Phật ắt phải chăm chú giữ vẹn luân thường, trọn hết 

bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều lành, thật sự vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện kiên quyết cầu 

sanh  Tây  Phương.  Dùng  những  điều  ấy  để  tự  hành,  lại  còn  đem  dạy  người 

khác, trong là gia đình, quyến thuộc, ngoài là xóm giềng, bầu bạn đều cùng 

tu pháp này, cùng cầu vãng sanh. Công đức ấy há thể diễn tả được ư? Vì thế, 

ông  Thành  Huệ  Dân  và  các  cư  sĩ  tổ  chức  Trợ  Niệm  Vãng  Sanh  Xã  tại  Vũ 

Thánh  Miếu311 trong  trấn  của  họ,  mỗi  tháng  đúng  kỳ  đến  đấy  niệm  Phật. 



310 Chúng tôi dịch câu nói này của Tử Hạ theo cách diễn giải của sách Luận Ngữ Tường 

Giải. 

311 Vũ Thánh Miếu là miếu thờ Quan Công. Do người Trung Hoa tôn xưng Quan Công là 

Vũ Thánh, Khổng Tử là Văn Thánh, nên các miếu thờ Quan Công thường hay gọi là Vũ 

Thánh Miếu. Trong Vũ Thánh Miếu thường thờ tượng Quan Công, hai bên là tượng Quan 

Bình  và  Châu  Xương  đứng  hầu.  Tuy  vậy,  ngoài  bàn  thờ  chính  thờ  Quan  Công  ra,  có 

những nơi còn thờ xen lẫn đủ thứ thần tượng của Đạo Giáo, kể cả tượng Quán Âm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 274 of 340 

Niệm  xong,  giảng  nói  lợi  ích  của  pháp  môn  Niệm  Phật  và  cách  thức  tu  trì, 

cũng  như  biện  pháp  trợ  niệm  lúc  lâm  chung.  Phàm  những  ai  tham  dự  Trợ 

Niệm Xã đều nên hành theo đó. Hễ có xã hữu hoặc không phải xã hữu thỉnh 

đến nhà trợ niệm đều nên [vận dụng] đại Bồ Đề tâm vốn có, khai thị, hướng 

dẫn bệnh nhân và quyến thuộc của người ấy để ai nấy đều y theo Phật pháp, 

đừng  thuận  theo  thói  phàm.  Khai  thị  xong,  mọi  người  cùng  nhất  tâm  niệm 

Phật  để  mong  cho  người  mất  vãng  sanh  về  thẳng  Tây  Phương  mới  thôi. 

Thành tựu người khác vãng sanh thì đến khi chính mình lâm chung ắt sẽ có 

người khác thành tựu sự vãng sanh cho chính  mình, đừng cho chuyện ấy là 

không quan hệ rồi coi thường! 

Đối  với  những  đạo  hữu  niệm  Phật  cùng  một  Trợ  Niệm  Xã,  trong  lúc 

bình thường hãy nên nói với người trong nhà về lợi ích do trợ niệm khi lâm 

chung cũng như những họa hại do tắm rửa, thay áo sẵn, hoặc đối trước người 

sắp  mất  khóc  lóc.  Hãy  nên  thỉnh  một  cuốn  Sức  Chung  Tân  Lương  [cho  họ 

đọc] để họ biết tường tận. Để rồi đến khi cha mẹ hoặc các quyến thuộc khác 

sắp mạng chung, quyến thuộc trong nhà sẽ cùng nhau vì người ấy niệm Phật, 

khiến cho tâm người [sắp mất] ấy giữ được chánh niệm, theo Phật vãng sanh, 

cũng  như  thỉnh  xã  hữu  trợ  niệm  cho  người  sắp  mất  ấy.  Lúc  ấy  là  lúc  ngàn 

cân treo sợi tóc, quan hệ rất lớn. Hãy nên đem những chi phí ma chay cúng 

tế rỗng tuếch, hoa mỹ dùng vào lúc ấy, hãy biến tấm lòng buồn đau, tận hiếu 

chân thành trở thành cái tâm vì cha mẹ niệm Phật. Lại còn bảo quyến thuộc 

đều  nghe  theo  lời  chỉ  dạy  của  xã  hữu,  đừng  khư  khư  theo  tập  tục  kẻo  làm 

hỏng đại sự! 

Mạnh Tử nói:  “Dưỡng sanh giả bất túc dĩ đương đại sự, duy tống tử khả 

 dĩ đương đại sự”312, huống chi  lúc lâm chung dùng  niệm Phật để tương trợ 

thì  chánh  niệm  rạng  rỡ,  theo  Phật  vãng  sanh.  Thành  tựu  cho  cha  mẹ  được 

vãng sanh tức là thành tựu cho cha mẹ thành Phật. Phàm thành Phật sẽ độ vô 

lượng  vô  biên  chúng  sanh.  Chuyện  tận  hiếu  trong  thế  gian  há  có  lớn  hơn 

điều này được chăng? Do vậy, hãy nên cạn kiệt tấm lòng thành của ta mà tận 

lực  giúp  đỡ.  Nếu  cứ  khư  khư  theo  tập  tục  chẳng  coi  trọng  việc  thành  tựu 

chánh  niệm,  hoặc  tắm  rửa,  thay  quần  áo  sẵn,  do  bị  đụng  chạm,  tâm  [người 

sắp  mất] bị  nhiễu động có thể bị đau đớn,  ắt sanh  lòng  giận bực. Nếu khóc 

lóc,  người  ấy  ắt  sanh  lòng  bi  luyến.  Đã  loạn  động  thì  chánh  niệm  bị  mất, 

không  cách  gì  vãng  sanh  được!  Hễ  nóng  giận  sẽ  có  thể  đọa  trong  các  loài 

độc  trùng;  mà  mến  luyến  cũng  thuộc  về  căn  bản  sanh  tử.  Con  người  nếu 

không bị bệnh cuồng, ai nỡ vì [trọn hết] lòng ngu thành tận hiếu mà phá hoại 

chánh  niệm  của  cha  mẹ  khiến  cho  họ  đánh  mất  lợi  ích  lớn  lao  “liễu  sanh 

thoát tử  hòng được thành Phật”, đến nỗi chịu sự khổ  lớn  lao “đọa lạc trong 



312 Câu  nói  này  trích  từ thiên  Ly  Lũ  sách  Mạnh  Tử,  Triệu  Kỳ  đời  Hán  giảng  như  sau: 

 “Người  con  hiếu  tận  hết  sức  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  vẫn  chưa  đáng  coi  đó  là  giữ  được 

 chuyện lớn, mà đến lúc mất, tống táng đúng lễ thì mới đáng coi là giữ được chuyện lớn 

 vậy”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 275 of 340 

tam đồ ác đạo, thường bị  luân hồi nhiều kiếp” ư? Thực hiện  lòng  hiếu kiểu 

đó khác gì La Sát nữ yêu người đâu? La Sát nữ bảo người bị nó ăn thịt: “Ta 

yêu  ngươi  nên ăn thịt  ngươi!” Nguyện  hết thảy  những  người con hiếu cháu 

hiền  và  những  quyến  thuộc  nhân  từ  hãy  cùng  tùy  thuận  cái  tâm  độ  chúng 

sanh của đức Phật, đừng yêu thương giống như La Sát nữ thì người thác lẫn 

kẻ sống đều được lợi ích lớn lao vậy! 

 

31. Duyên khởi của Xí Lô Liên Xã  

(năm Dân Quốc 24 - 1935)  





Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót chúng sanh do mê muội diệu tâm vốn 

có  mà  luân  hồi  sanh  tử,  bèn  thị  hiện  giáng  sanh  trong  thế  gian  thành  Đẳng 

Chánh  Giác,  tùy  thuận  căn  cơ  của  chúng  sanh,  nói  đủ  mọi  pháp.  Tuy  Đại, 

Tiểu,  Thiên,  Viên  bất  đồng,  Quyền,  Thật,  Đốn,  Tiệm  mỗi  pháp  mỗi  khác, 

nhưng đều nhằm làm cho chúng sanh khai - thị - ngộ - nhập tri kiến của Phật, 

rốt ráo thành  Phật  mà thôi! Nhưng chúng  sanh căn cơ có lớn  hoặc  nhỏ,  mê 

có cạn hoặc sâu, nên chẳng thể thỏa thích bổn hoài của Phật được ngay. Lại 

do chúng sanh đời Mạt nghiệp chướng sâu dầy, trí huệ cạn mỏng, thọ mạng 

ngắn ngủi, tri thức hiếm hoi, nếu không cậy vào Phật lực quyết khó thể liễu 

thoát  trong  đời  này.  Do  vậy,  đặc  biệt  mở  ra  một  pháp  môn  Tịnh  Độ  nhiếp 

trọn Sơ - Trung - Hậu, độ khắp ba căn cơ thượng - trung - hạ để những vị đã 

chứng  Pháp  Thân  sẽ  mau  thành  Phật  đạo,  kẻ  chưa  đoạn  Phiền  Hoặc  cũng 

thoát luân hồi, lợi ích ấy vượt trỗi [hết thảy] giáo pháp trong cả một đời, bởi 

lẽ một đằng chuyên cậy vào tự lực, một đằng kiêm nương vào Phật lực. 

Ví  như  gã  thọt  suốt  ngày  chỉ  đi  được  mấy  dặm,  nếu  cưỡi  luân  bảo  của 

Chuyển  Luân  Thánh  Vương  sẽ  trong  một  ngày  đến  khắp  bốn  châu.  Vì  thế, 

[pháp  này]  được  chín  giới  cùng  hướng  về,  mười  phương  cùng  khen  ngợi, 

ngàn  kinh  đều  xiển  dương,  muôn  luận  đều  tuyên  nói,  bởi  pháp  này  là  pháp 

môn  tổng  trì  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư 

Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Xét từ khi đại giáo được 

truyền  sang  phương  Đông,  Viễn  Công  mở  liên  xã  đầu  tiên,  khi  ấy  bậc  cao 

tăng đại nho dự vào hội cả một trăm hai mươi ba người. Từ đấy về sau, đời 

nào cũng có cao nhân tục diệm  truyền đăng, truyền khắp trong  ngoài  nước. 

Đại  pháp  của  đức  Như  Lai  có  năm  thứ  là  Luật,  Giáo,  Tông,  Mật,  Tịnh, 

nhưng  chỉ  có  một  pháp  Tịnh  Độ  là  tu  trì  dễ  dàng  nhất,  thành  tựu  dễ  dàng 

nhất,  là chỗ quy túc của  Luật, Giáo, Tông, Mật. Vì thế các vị  thiện tri thức 

Luật, Giáo, Tông, Mật xưa nay đều chăm chú ngầm tu, rất nhiều vị cực lực 

hoằng dương công khai. Pháp này chân - tục viên dung, vừa khế cơ vừa khế 

lý, chẳng  những  vì  người  học đạo lập ra một  môn  mầu nhiệm để thoát luân 

hồi,  mà  thật  ra  còn  là  đạo  trọng  yếu  để  người  cai  trị  đất  nước  ngồi  hưởng 

thái  bình.  Do  đó,  vãng  thánh  tiền  hiền,  bậc  thông  suốt,  người  trí  sáng  đều 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 276 of 340 

cùng tu trì  như  mọi  ngôi sao chầu về  Bắc Đẩu,  như các dòng  nước xuôi  về 

biển Đông. 

Gần đây lòng người thua kém thuở xưa, bỏ gốc chạy theo ngọn, gió Âu 

dần  dần  thổi  sang  phương  Đông,  [con  người]  đua  nhau  chuộng  duy  tân, 

tranh  thành,  giành  đất,  tàn  sát  lẫn  nhau,  thiên  tai  nhân  họa  liên  tiếp  giáng 

xuống, vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống. Những người có tâm lo cho 

thế  đạo  nhân  tâm  thấy  hiện  tượng  ấy,  sợ  đạo  làm  người  gần  như  diệt  mất, 

đua nhau lập cách vãn hồi. Do vậy, các nơi đều lập Tịnh Nghiệp Xã, Cư Sĩ 

Lâm  đề  xướng  Phật  học  hòng  nêu  tỏ  nhân  quả  ba  đời,  chỉ  ra  sự  luân  hồi 

trong sáu nẻo, tỏ lộ Phật tánh chân thường, tán dương Tịnh Độ cao siêu thù 

thắng, khiến cho hết thảy  mọi người vâng  giữ tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, 

lễ, nghĩa, liêm, sỉ”, hành tám sự “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, 

tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”, đều phải ngăn lòng giận, dứt lòng ham muốn, 

giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành để làm người hiền, người lành trong 

thế  gian,  phát  Bồ  Đề  tâm,  tự  hành,  dạy  người  “tín  nguyện  niệm  Phật  cầu 

sanh Tây Phương” để đến khi lâm chung Phật và thánh chúng đích thân đến 

tiếp  dẫn  cho  người  ấy  được  vãng  sanh,  hòng  thành  bậc  thượng  thiện  nhân  

xuất thế gian. Đấy chính là đại ý các nơi thành lập Tịnh Nghiệp Xã, mở Cư 

Sĩ Lâm vậy. 

Tô  Châu  vốn  là  xứ  Phật  giáo  hưng  thịnh  từ  xưa  đến  nay,  cố  nhiên  có 

nhiều người túc căn sâu dầy, dù bị ngoại đạo lung lạc, bước lầm vào ngõ rẽ, 

chẳng mấy chốc lại quay về đường chánh. Cư sĩ Tào Tung Kiều sáng lập Ẩn 

Bần  Hội  để  châu  cấp,  cứu  giúp  dân  nghèo  chính  là  ban  bố  lòng  Từ  trên 

phương diện sắc thân. Nay lại lôi kéo hai cư sĩ Trần Y Nhân và Châu Lương 

Tế mở Xí Lô Liên Xã nhằm đề xướng niệm Phật cầu sanh Tây Phương, ngõ 

hầu kẻ mê trái quê cũ trọn chẳng có tư lương để trở về sẽ đều được đầy đủ tư 

lương, đấy chính là lo lắng cho phương diện huệ mạng vậy. Nhưng đạo của 

Lô  Sơn  ai  có  thể  nối  tiếp  dấu  tích  được,  chỉ  đành  ngưỡng  mộ  dõi  theo  mà 

thôi thì cũng chẳng thẹn là đồ đệ của Lô Sơn, vì thế đặt tên là Xí Lô (ngóng 

theo Lô Sơn) Liên Xã! Họ cậy Quang viết duyên khởi để phô tỏ ý nghĩa ẩn 

kín, vì thế mới dài dòng một phen, mong sao người thấy nghe và các xã viên 

biết  rõ  ý  nghĩa “đạo sẵn có ngay  nơi tự tâm, pháp để tu chân trong cõi  tục, 

dùng niệm Phật để hộ quốc, ngầm tu mà giúp đời” vậy. 





32. Duyên khởi của Phước Châu Phật Học Đồ Thư Quán (thư viện Phật 

học Phước Châu) 

(năm Dân Quốc 27 - 1938)  







Phật là giác; tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn thì mới gọi là Phật, tức 

là hết sạch Phiền Hoặc, phước huệ trọn đủ, Ngũ Uẩn đều không, chứng triệt 

để  ba  đức,  là  danh  hiệu  cao  đẹp  của  bậc  “thánh  trong  các  thánh,  trời  trong 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 277 of 340 

chư thiên”,  là danh  hiệu chung của  mười  phương ba đời  hết thảy chư Phật. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  chính  là  tên  riêng  của  đấng  giáo  chủ  cõi  Sa  Bà.  Tiếng 

Phạn “Thích Ca Mâu Ni” cõi này dịch là Năng Nhân Tịch Mặc. Năng Nhân 

nghĩa là rộng độ chúng sanh; Tịch Mặc  là triệt chứng  tự tánh. “Học” là bắt 

chước theo, tức là tùy phần tùy sức tu hành theo lời dạy. Đã tu hành theo lời 

dạy, sao lại nói “tùy phần, tùy sức”? Là vì đức Phật thuyết pháp tùy theo căn 

tánh của chúng sanh. Do căn tánh chẳng chỉ có một nên tùy theo sự hiểu biết, 

khả năng của họ mà nói pháp thích hợp. 

Tùy  theo  căn  cơ  ban  bố  giáo  pháp,  đối  bệnh  cho  thuốc,  sao  cho  giáo 

pháp  phù  hợp  căn  cơ,  khiến  cho  ai  nấy  đều  được  lợi  ích.  Dạy  chúng  sanh 

chìm đắm trong biển khổ sanh tử quy y Tam Bảo Phật - Pháp - Tăng để làm 

chỗ nương tựa, dạy họ giữ năm giới “chẳng sát sanh, chẳng trộm cắp, chẳng 

tà dâm, chẳng nói dối, chẳng uống rượu”, dạy họ tu Thập Thiện, đối với ba 

điều  nơi  thân,  bốn  điều  nơi  miệng,  ba  điều  nơi  ý  đều  dạy  dứt  ác  làm  lành. 

Tức  là  thân  chẳng  làm  chuyện  giết  -  trộm  -  dâm,  miệng  chẳng  nói  dối,  nói 

thêu dệt, nói đôi chiều, nói ác độc, ý chẳng khởi ý niệm tham dục, nóng giận, 

ngu  si.  “Ngu  si”  nghĩa  là  không  tin  nhân  quả,  nói  ra  những  lời  tà  kiến  như 

“làm  lành  làm  ác  chẳng  có  báo  ứng,  con  người  chết  đi  thần  hồn  diệt  mất, 

không  có  đời  sau”  v.v…  Lại  còn  gặp  cha  nói  từ,  gặp  con  nói  hiếu,  anh 

nhường, em kính, chồng  hòa, vợ thuận, khuyên bạn bè hướng thiện sửa lỗi, 

chủ giữ lòng nhân, tớ giữ lòng trung, mỗi mỗi đều giữ vẹn luân thường, trọn 

hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ 

các  điều  lành.  Đấy  chính  là  pháp  Nhân  Thừa.  Tu  theo  pháp  này  sẽ  đời  đời 

làm người. Nhân Thừa là căn bản của Thiên Thừa, Thanh Văn Thừa, Duyên 

Giác  Thừa  và  Bồ  Tát  Thừa,  như  đắp  nền  đất  vững  vàng,  có  thể  tùy  ý  xây 

dựng lầu cao. 

Thiên  Thừa  thì  ngoài  Ngũ  Giới  Thập  Thiện  ra,  còn  tu  thêm  các  thứ 

Thiền  Định  để  sanh  vào  các  cõi  trời  Lục  Dục,  Tứ  Thiền,  Tứ  Không  v.v… 

Nhân Thừa lẫn Thiên Thừa đều chẳng phải là pháp liễu sanh tử. 

Thanh  Văn  Thừa  thì  y  theo  Giới  -  Định  -  Huệ,  tu  pháp  Tứ  Đế  để  liễu 

sanh tử. 

Duyên  Giác  Thừa  thì  y  theo  Giới  -  Định  -  Huệ,  quán  sát  hai  môn  Lưu 

Chuyển và Hoàn Diệt313 của Thập Nhị Nhân Duyên hòng liễu sanh tử. 

Bồ Tát Thừa thì y theo Giới - Định - Huệ tu lục độ, vạn hạnh, dưới hóa 

độ chúng sanh để mong trên là thành Phật đạo. 



313 Lưu Chuyển (Pravrtti) ngụ ý sanh tử tiếp nối không ngừng, xoay lăn trong tam giới, 

luân hồi trong lục đạo. Quán Thập Nhị Nhân Duyên theo chiều thuận, tức là quán từ vô 

minh cho đến lão - tử thì gọi là Lưu Chuyển Môn hoặc Thuận Quán. 

Hoàn Diệt có nghĩa từ mê trở về với lẽ chân, diệt hết phiền não, tiến nhập Niết Bàn. Quán 

Thập Nhị Nhân Duyên theo chiều  nghịch, từ lão  - tử quán ngược  lại cho đến cội nguồn 

của  mọi  đau  khổ  là  vô  minh,  sẽ  phá  được  vô  minh  nên  gọi  là  Hoàn  Diệt  hoặc  Nghịch 

Quán. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 278 of 340 

Nhưng pháp ba thừa  này đều thuộc  vào pháp phổ thông cậy  vào tự  lực, 

người tối thượng thượng căn mới có thể liễu sanh tử ngay trong đời này, dẫu 

khi Phật đang còn tại thế cũng là trăm người mới có được một. Nếu như hiện 

thời, e rằng cả thế giới cũng không có được một hai người! 

Nhưng  do  tâm  đại  từ  bi,  đức  Phật  biết  trước  chúng  sanh  đời  sau  không 

có  kẻ  nào  cậy  vào  tự  lực  để  liễu  sanh  tử  ngay  trong  đời  này  được,  bèn  mở 

riêng một pháp môn đặc biệt là tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương, 

bất  luận  già,  trẻ,  trai,  gái,  sang,  hèn,  trí,  ngu,  sĩ,  nông,  công,  thương,  công 

chức, quân nhân, giới giáo dục học thuật, tại gia, xuất gia, thượng thánh, hạ 

phàm  đều  trong  đời  này  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương.  Phàm 

phu sát đất đới nghiệp vãng sanh. Đã vãng sanh Tây Phương, ba thứ Hoặc - 

Nghiệp - Khổ thảy đều tiêu diệt. Ví như  mảnh tuyết rớt vào lò to, chưa đến 

nơi  đã  tan  mất.  Hàng  Nhị  Thừa  đã  liễu  sanh  tử  và  Quyền  Vị  Bồ  Tát  vãng 

sanh sẽ mau chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn. Bậc Pháp Thân đại sĩ đã chứng Vô 

Sanh mà vãng sanh sẽ mau chứng Phật quả. 

Hết thảy các pháp Đại Thừa, Tiểu Thừa do đức Thế Tôn đã nói trong cả 

một  đời  đều  cậy  vào  tự  lực,  cho  nên  khó  khăn;  chỉ  có  một  pháp  này  hoàn 

toàn  cậy  vào  sức  từ  bi  thệ  nguyện  nhiếp  thọ  của  A  Di  Đà  Phật  và  sức  tín 

nguyện thành khẩn ức niệm của hành nhân nên được cảm ứng đạo giao, giải 

quyết  xong  xuôi  ngay  trong  một  đời  này.  Nhưng  đã  muốn  vãng  sanh  Tây 

Phương  thì  phải  nghĩ  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  cha  mẹ  trong  quá  khứ,  là 

chư Phật trong vị lai, nghĩ báo ân ấy sẽ càng thêm  mến tiếc, che chở, chẳng 

dám giết ăn, thấy hết thảy những người cùng hàng và các quỷ thần cùng với 

chim,  thú,  côn  trùng  đều  tâm  niệm  miệng  nói,  dạy  bọn  họ  niệm  Phật  cầu 

sanh Tây Phương. Nếu như ba nghiệp thanh tịnh, giữ vẹn luân thường, trọn 

hết bổn phận, đem pháp  môn Tịnh Độ khuyên  lơn thì  người ta sẽ nhìn theo 

bắt  chước  nhau  làm  lành,  ắt  sẽ  có  hy  vọng  thay  đổi  cảm  hóa  ngấm  ngầm, 

khiến cho phong tục tốt đẹp thuần hậu. 

Người đời chưa đọc kinh Phật, chẳng biết Phật suy tính sâu xa để hóa độ 

chúng sanh, thấy bọn Hàn - Âu - Trình - Châu báng Phật, liền tự mình gánh 

lấy trách nhiệm “đề cao điều chánh, quở trách thói tà”, người ta nói sao mình 

cũng bảo vậy, thốt lời khinh miệt, phỉ báng cho sướng miệng, chẳng biết bọn 

Hàn - Âu hoàn toàn chưa từng đọc kinh Phật. [Lý luận về] đạo Phật của họ 

Hàn  vốn  chỉ  có  hai  chữ  Tịch  Diệt  là  từ  ngữ  trong  Phật  pháp,  còn  những  từ 

ngữ khác đều là lời lẽ của Lão Tử, Trang Tử. Về sau, do thiền sư Đại Điên 

khơi gợi, hướng dẫn, [Hàn Dũ] mới không báng Phật nữa. Họ Âu chỉ đề cao 

họ  Hàn, căn cứ để ông ta báng Phật là “do sự cai trị của nhà vua đã suy  vi, 

đạo  nhân  nghĩa  không  ai  đề  xướng,  nên  Phật  thừa  cơ  xâm  nhập”.  Nếu  như 

ông ta hiểu biết đạo giúp đời độ sanh do đức Phật tùy thuận cơ nghi [mà lập] 

như  đã  nói  trong  phần  trước,  ắt  chẳng  đến  nỗi  coi  Phật  là  họa  hoạn  của 

Trung Quốc để rồi muốn xua quét đi. Họ Âu đề xướng như thế, kẻ học [đạo 

Nho] coi họ Âu như tông sư, đều bắt chước bài bác Phật giống như vậy. Đại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 279 of 340 

sư  Minh  Giáo314 muốn  cứu  vãn  thói  tệ  ấy,  soạn  Phụ  Giáo  Biên  dâng  lên 

hoàng  đế  [Tống]  Nhân  Tông.  Nhân  Tông  đưa  cho  Hàn  Ngụy  Công315 xem, 

ông Hàn đưa cho họ Âu xem, họ Âu kinh ngạc nói: “Chẳng ngờ trong Tăng 

chúng lại có người như vậy? Sáng mai sẽ gặp mặt một phen!” Ngày hôm sau, 

ông Hàn đưa Minh Giáo đến gặp, bàn luận thông suốt trọn một ngày, từ đấy 

[họ  Âu]  chẳng  còn  báng  Phật  nữa.  Hàng  môn  hạ  [của  Âu  Dương  Tu]  tiếp 

nhận giáo huấn của ngài Minh Giáo, đa số đều cực lực học Phật. 

Họ  Trình,  họ Châu đọc kinh Đại Thừa  nhà Phật, thân cận thiện tri thức 

Thiền  Tông,  biết  được  những  nghĩa  “toàn  sự  chính  là  lý”  trong  kinh  và 

“pháp gì, chuyện gì cũng quy về tự tâm” của Tông môn, liền tưởng mình đã 

lãnh hội lớn lao, chứ thật ra chưa hề đọc trọn các kinh Đại Thừa, Tiểu Thừa 

và thân cận tri thức các tông, bèn chấp lý  phế sự, bác không  nhân quả, bảo 

đức Phật nói ra nhân quả ba đời, luân hồi sáu đường để làm căn cứ gạt gẫm 

ngu  phu  ngu  phụ  sùng  phụng  giáo  pháp  của  Ngài,  chứ  thật  ra  chẳng  có 

chuyện ấy. Lại còn nói: “Con người chết đi, hình hài đã mục nát thì thần hồn 

cũng phiêu tán, dẫu có chém - chặt - xay - giã sẽ thi thố vào đâu? Thần hồn 

đã phiêu tán, lấy ai để thác sanh?” Do vậy, kẻ ác mặc lòng tạo nghiệp, người 

lành  cũng  khó  gắng  sức  [làm  lành].  Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để 

thánh  nhân trị thiên  hạ, để Như  Lai độ chúng sanh  mà  họ bảo là “không có 

thật” khiến cho những kẻ học đời sau đều chẳng dám nói đến nhân quả, chỉ 

lấy chánh tâm, thành ý để làm gốc cho tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ; 

nhưng  nhân  quả  chính  là  cái  khiến  cho  người  lành  chẳng  thể  không  chánh 

tâm thành  ý, kẻ ác chẳng dám không chánh tâm thành  ý. Đã không  nói đến 

nhân quả thì pháp trị quốc, trị gia, trị thân, trị tâm chỉ là lời xuông, chẳng có 

lợi  ích  thật  sự!  Mấy  trăm  năm  qua  vẫn  còn  duy  trì  được  là  nhờ  phong  thái 

lẫn sự cai trị tốt đẹp của bậc đại nhân thời cổ còn chưa bị hoàn toàn diệt mất. 



314 Minh Giáo Đại Sư chính là ngài Khế Tung (1007-1072), một vị cao tăng thuộc tông 

Vân  Môn  sống  vào  đời  Tống,  quê  ở  Đàm  Tân,  Đằng  Châu  (nay  là  huyện  Đằng  tỉnh 

Quảng Tây), tự Trọng Linh, hiệu Tiềm Tử. Sư xuất gia năm bảy tuổi, mười ba tuổi được 

thế phát, thọ giới, mười chín tuổi đi tham học khắp nơi, đầu thường đội tượng Quán Âm, 

mỗi  ngày  trì  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  mười  vạn  câu.  Về  sau,  Sư  đắc  pháp  nơi 

thiền sư Hiểu Tông thuộc tông Tào Động. Sư đọc trọn khắp các kinh điển, sách  vở, rất 

giỏi  văn  chương,  thường  nhấn  mạnh  thuyết  “Nho  -  Phật  nhất  trí”.  Ngoài  bộ  luận  Phụ 

Giáo Biên nổi tiếng ra, Sư còn trước tác những cuốn Truyền Pháp Chánh Tông Định Tổ 

Đồ, Truyền Pháp Chánh Tông Ký v.v… Những trước tác của Sư được Tống Nhân Tông 

hết sức ngưỡng mộ, hạ lệnh đưa vào Đại Tạng, ban tặng cho Sư ca-sa tía và ban hiệu là 

Minh Giáo đại sư. Sau khi Sư thị tịch tại chùa Linh Ẩn vào năm Hy Ninh thứ năm (1072), 

môn nhân thâu thập những ngữ lục của Sư soạn thành bộ Đàm Tân Văn Tập, 20 quyển. 

315 Hàn Ngụy Công chính là Hàn Kỳ (1008-1075), tự Trĩ Khuê, quê ở An Dương, Tương 

Châu (tỉnh Hà Nam), là một văn quan đời Tống, cùng với Phạm Trọng Yêm là những văn 

quan thống lãnh quân phòng ngự biên giới phía Tây, chuyên kháng cự quân Tây Hạ xâm 

lăng Đại Tống. Về sau, họ Hàn làm Tể Tướng vào năm Gia Hựu thứ ba (1058), rồi được 

Tống Anh Tông phong cho tước Ngụy Quốc Công. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 280 of 340 

Gần đây, những kẻ phế bỏ đường  lối cũ đua  nhau đề cao duy tân, tranh 

thành,  giành  đất,  tàn  sát  lẫn  nhau,  cậy  mạnh  nuốt  yếu,  ươm  thành  đại  kiếp 

đều  là  do  Nho  sĩ  trong  cả  nước  chẳng  dám  nói  đến  nhân  quả,  sợ  bị  người 

khác công kích  mình đã trái  nghịch tiên hiền!  Hơn nữa, nếu kẻ nào có chút 

thành  tựu  sẽ  được  dự  vào  Văn  Miếu,  [nếu  nói  đến  nhân  quả]  sẽ  bị  người 

khác coi là nịnh Phật rồi ngăn trở, nên coi việc nói đến nhân quả là điều phải 

tránh né! Do vậy bèn phát sanh đại loạn từ xưa đến nay chưa hề có! Nếu gia 

đình,  nhà trường, xã  hội đều  giảng  nhân quả, chắc chắn chẳng đến nỗi loạn 

lạc cùng cực như thế. Vào thuở ấy, Trình - Châu sợ Phật giáo hưng thịnh thì 

Nho Giáo sẽ suy tàn, nên mới bài báng bằng cái tâm mê muội trái lý ấy hòng 

bảo vệ Nho giáo. Thảm trạng tranh chấp, tàn sát lẫn nhau nhiều năm không 

dứt  quả  thật  chưa  hề  thấy!  Đó  gọi  là   “nhân  vô  viễn  lự,  tất  hữu  cận  ưu”  

(người không lo xa, ắt có buồn gần). 

Bọn  họ  sợ  rằng  nếu  không  báng  Phật,  Nho  sĩ  sẽ  đều  học  theo  Phật  hết, 

chẳng  biết  nếu  nhà  Nho  học  Phật  thì  Nho  giáo  sẽ  càng  thêm  hưng  thịnh. 

Nghĩa lý này đã được trình bày tường tận trong bài viết nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín 

qua  cuốn  Hành  Dư  Nhật  Khóa  của  Lâm  Văn  Trung  Công,  [bài  viết  ấy]  sẽ 

được sao chép riêng để những nhà Nho nơi quý địa được mở rộng tầm mắt, 

có  chỗ  nương  theo.  Đời  đã  loạn  đến  cùng  cực,  những  vị  nghĩ  đến  [phương 

cách]  bình  trị  đều  cùng  đề  xướng  Phật  học  để  sao  cho  ai  nấy  đều  hiểu  rõ 

nhân quả, biết tội phước, hồi tâm hướng thiện, vãn hồi kiếp vận để dân được 

sống  yên.  Các  vị  cư  sĩ  như  La  Khanh  Đoan  v.v…  tính  lập  ra  Phật  Học  Đồ 

Thư Quán, cậy tôi viết lời trần thuật duyên khởi hòng nêu tỏ chỉ thú giúp đời 

độ sanh của Phật giáo, do vậy tôi bèn viết bài này cho xong trách nhiệm! 



33. Duyên khởi quyên mộ tu bổ tháp Báo Ân chùa Báo Ân, Tô Châu  





Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  sẽ  thành  Phật;  đó  gọi  là 

Chánh Nhân, thuộc về  Tánh đức, cũng còn  gọi  là  Bổn Giác. Tuy có Chánh 

Nhân,  nhưng  nếu chẳng  nghe Phật pháp sẽ như đồ báu trong kho, như  viên 

châu  buộc  trong  chéo  áo,  do  không  biết  nên  phải  oan  uổng  chịu  bần  cùng. 

Đã được nghe Phật pháp, biết “Phật là vị Phật đã thành, ta và hết thảy chúng 

sanh  đều  là  những  vị  Phật  chưa  thành”,  từ  đấy  tu  Giới  -  Định  -  Huệ,  đoạn 

tham  -  sân  -  si,  bỏ  vọng  về  với  chân,  trái  trần  hiệp  giác.  Đấy  gọi  là  Duyên 

Nhân, thuộc về Tu đức, cũng gọi là Thỉ Giác vậy! Công Tu đức sâu thì Tánh 

đức  hiển  lộ,  mới  biết  từ  xưa  đến  nay  đã  nương  theo  sức  của  Chánh  Nhân 

Phật  tánh  ấy  để  làm  đủ  mọi  chuyện  trái  nghịch  tánh,  chịu  đủ  mọi  nỗi  khổ 

huyễn  vọng,  giống  như  trong  nhà  tối  đụng  phải  của  báu,  đâm  ra  bị  tổn 

thương!  Nay  đã  đích  thân  thấy  được  Phật  tánh  sẵn  có  thì  cái  gốc  cũ  chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 281 of 340 

mất,  mà  [Phật  tánh  mới  giác  ngộ]  hiện  thời  cũng  chẳng  được316,  toàn  vọng 

chính là chân, toàn tu chính là tánh. Đấy gọi là Liễu Nhân, chính là Tánh và 

Tu dung hợp, Thỉ - Bổn hợp nhất vậy! 

Phàm  hết thảy  những pháp  môn Đại - Tiểu - Quyền -  Thật do đức Phật 

đã  nói,  không  môn  nào  chẳng  nhằm  làm  cho  chúng  sanh  đích  thân  chứng 

được điều này mà thôi! Nhưng căn cơ chúng sanh có lợi, độn, chức phận có 

thân,  sơ,  nên  khó  thể  tạo  lợi  ích  rộng  khắp  được!  Vì  thế,  dùng  chuyện  tạo 

dựng tháp miếu, pháp tướng trang nghiêm, gõ chuông, đánh khánh, giơ nắm 

tay, dựng đứng cây phất trần để tạo duyên phát khởi, giúp cho [người khác] 

nhập đạo. Ở mỗi chỗ cư dân đông đảo, cổ nhân xây dựng đại tháp miếu cốt 

sao  người  thấy  nghe  sẽ  gieo  được  hạt  giống  Phật  vào  trong  tám  thức  điền, 

sau  này  ắt  sẽ  đích  thân  chứng  được  giác  đạo,  chứ  không  phải  chỉ  để  [tạo 

cảnh] tráng lệ hòng nhìn ngắm [cho sướng mắt]. 

Chùa Báo Ân ở Tô Châu do vua nước Ngô thời Tam Quốc là Tôn Quyền 

xây  dựng  để  báo  ân  mẹ,  vốn  có  tên  là  chùa  Thông  Huyền.  Đến  năm  Đại 

Thông  thứ  tư  (530)  đời  Lương  Vũ  Đế,  chùa  được  trùng  tu,  vị  Tăng  tên 

Chánh Huệ lập tháp báu mười một tầng, hết sức trang nghiêm. Khi Tùy Văn 

Đế  thay  nhà  Trần  [làm  chủ  giang  sơn],  chùa  bị  huyện  lệnh  đất  Ngô  là  Tôn 

Khoan  phế  bỏ.  Đầu  đời  Đường  vị  Tăng  tên  Huệ  Quân  xây  dựng  lại.  Năm 

Khai Nguyên 26  (738) đời Đường  Huyền  Tông,  vua  xuống chiếu  mỗi châu 

quận trong thiên hạ lập một ngôi chùa lớn đề tên là Khai Nguyên; chùa bèn 

được  đổi  tên  là  Khai  Nguyên  Tự,  trong  chùa  có  tượng  Huyền  Tông  bằng 

đồng  thếp  vàng.  Trong  niên  hiệu  Đại  Thuận  (890-891)  thời  [Đường]  Chiêu 

Tông,  chùa  bị  tên  giặc  ở  Hoài  Tây  là  Tôn  Nho317 đốt  cháy  rụi.  Năm  Đồng 

Quang thứ ba (925) nhà Hậu Đường, Ngô Việt Vương Tiền Liêu dựng chùa 

Khai  Nguyên  khác  ở  bên  cạnh  chùa  Thụy  Quang  phía  trong  Bàn  Môn  vì 

trong  năm  Kiến  Hưng  nguyên  niên  (313)  đời  Tấn  Mẫn  Đế,  hai  tượng  Phật 

bằng đá từ biển trôi tấp vào, được xây điện thờ bằng gạch không có rui kèo 

để  thờ.  Từ  đời  Đường  Hy  Tông,  Ngô  Việt  Vương  Tiền  Liêu  đã  chinh  phạt 



316 Do luôn thường hằng sẵn có, nên nói “chẳng  mất mà cũng chẳng được”, chỉ  là thấy 

được Phật tánh hay không mà thôi! 

317 Tôn Nho chính là bộ tướng của Tần Tông Quyền (một trong các tướng cướp đầu hàng 

Hoàng Sào). Sau khi Hoàng Sào chết, Tần Tông Quyền xưng đế, sai Tôn Nho đánh Lạc 

Dương,  Trịnh  Châu  v.v…  Khi  bị  Châu  Ôn  đánh  bại,  Tần  Tông  Quyền  gọi  em  là  Tần 

Tông  Xung  và  Tôn  Nho  về  tiếp  cứu,  Tôn  Nho  bèn  giết  Tông  Xung,  tự  xưng  vương, 

chiếm  cứ  một  giải  các  quận  huyện  dọc  miền  Dương  Châu.  Nhà  Đường  khi  ấy  quá  suy 

yếu,  phải  phong  cho  hắn  làm  Hoài  Nam  Tiết  Độ  Sứ.  Tôn  Nho  đánh  nhau  liên  tiếp  với 

Dương Hành Mật để giành quyền làm chủ vùng Hoài Nam. Cho đến năm 892, Tôn Nho 

đem  quân  sang  đánh  Dương  Hành  Mật  tại  Tuyên  Châu,  bị  họ  Dương  dùng  kế  tiêu  thổ 

kháng chiến vây  hãm. Cuối cùng, quân lương hết, Tôn Nho bị họ Dương xử tử. Một bộ 

tướng của Tôn Nho là Mã Ân chạy thoát chiếm cứ miền Hồ Nam, xưng đế, lập quốc, Sử 

gọi là nước Mã Sở. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 282 of 340 

Hoàng  Sào318, dẹp tan Đổng Xương, tận trung  với  nhà Đường, được phong 

vương vào thời Chiêu Tông, cai quản xứ Ngô Việt, đạo pháp hưng thịnh lớn 

lao. Thời Ngũ Đại, chỉ có xứ Ngô Việt là yên ổn nhất do mấy đời vua đều tin 

Phật, trọn không cai trị hà khắc. 

Đến  năm  Thái Bình  Hưng Quốc thứ ba đời Tống Thái  Tông, [Ngô Việt 

Vương] hiến hết khu vực cai quản cho nhà Tống. Trong tám chín chục năm 

ấy, đối với Phật hay đối với Nho đều có quan hệ lớn lao không gì hơn được! 

Trong niên hiệu Hiển Đức (954-960) nhà Châu thời Ngũ Đại, tại nền cũ của 

chùa  Khai  Nguyên,  Tiền  vương  đã  xây  lại  chùa,  dời  biển  ngạch  của  chùa 

Báo Ân từ núi Chi Hình về đấy, đấy là nguồn gốc của tên chùa Báo Ân vậy. 

Đến  niên  hiệu  Nguyên  Phong  (1078-1085)  đời  Tống  Thần  Tông,  trùng  tu 


chùa  tháp,  Tô  Đông  Pha  bỏ  ra  con  rùa  đồng  để  chứa  xá-lợi,  từ  đấy  có  lúc 

hưng, lúc suy lắm phen. Đầu đời Vạn Lịch nhà Minh, chùa tháp  lại bị cháy 

rụi, do vị Tăng là Tánh Nguyệt đảm nhiệm trùng hưng. Đến khi vị Tăng tên 

Như Kim đến đây, sư Tánh Nguyệt liền giao phó lại cho Như Kim. Sư Như 

Kim  nói rộng  về nhân quả, hiển hiện đại thần  lực khiến cho đàn-việt tín thí 

tụ tập như mây nhóm, dốc hết công sức suốt chín năm trời. Năm Khang Hy 

thứ  năm (1666) đời Thanh, pháp sư Nhất  Nguyên  muốn trùng tu,  gặp đúng 

dịp Thái  Phó319 Kim Văn Thông Công cáo  lão hồi  hưu, do  vậy bèn khuyên 

dụ,  đề  xướng  trùng  tu  khiến  cho  chùa  có  quy  mô  lớn  hơn  trước.  Năm  Đạo 

Quang  16  (1836),  vị  thân  sĩ  trong  ấp  là  Phan  Mai  Khê  tự  mình  bỏ  ra  một 

khoản tiền lớn để sửa sang như mới. 



318 Hoàng Sào vốn là con một người buôn muối, thi rớt tiến sĩ, phẫn chí bèn cùng với con 

là Hoàng Quỹ và cháu là Hoàng Ân Nghiệp tập hợp những tay du thủ du thực, dựng cờ 

khởi nghĩa tại Oan Cú (nay thuộc thành phố Hà Trạch, tỉnh Sơn Đông) với chiêu bài “thế 

thiên hành đạo, cứu khổ dân nghèo” để lật đổ nhà Đường vào năm Càn Phù thứ hai (875). 

Thế lực của Hoàng Sào phát triển nhanh chóng, chiếm lĩnh một vùng đất rộng lớn từ Sơn 

Đông đến các tỉnh Hồ Bắc, An Huy, chiếm được cả kinh đô Trường An của nhà Đường, 

xưng  đế,  lấy  quốc  hiệu  là  Đại  Tề,  niên  hiệu  là  Kim  Thống.  Nhờ  sự  phản  bội  một  đại 

tướng của Hoàng Sào là Châu Ôn và đội quân dũng mãnh của tướng quân Lý Khắc Dụng 

người tộc Sa Đà, quân của Đường Hy Tông mới có thể phản công, tái chiếm lại Trường 

An. Đôi bên đánh nhau dằng dai mãi đến ngày 13 tháng 7 năm 884 Hoàng Sào bị bộ hạ là 

Lâm Ngôn ám sát, cuộc phản loạn mới được dẹp yên. 

319 Thái Phó là một chức quan đã có từ đời Châu, có quyền lực rất lớn, cùng với Thái Sư, 

Thái Bảo được xưng là Tam Công, khi vua còn nhỏ họ nắm toàn quyền cai trị. Thái Sư 

tương đương với Tể Tướng trong những đời sau. Đến đời Tùy - Đường, ba chức vụ này 

gọi  là Tam Sư để phân biệt với Tam Công  là Thái Úy, Tư Đồ, Tư Không. Trải qua các 

triều đại, ba chức vụ này dần dần mất thực chất, có lúc bị phế bỏ, hầu như chỉ còn hư vị. 

Đến thời Minh - Thanh, Thái Phó, Thái Sư, Thái Bảo lại được gọi là Tam Công, tuy được 

xếp  vào  ngạch  Chánh  Nhất  Phẩm  nhưng  hoàn  toàn  là  hư  vị.  Tam  Công  thường  do  đại 

thần kiêm nhiệm, được coi như cố vấn của nhà vua khi cần thiết. Chức Thái Phó thường 

do các vị quan từng giữ chức Thái Tử Thái Phó (tức vị thầy dạy học cho vua khi vua còn 

là Thái Tử) kiêm nhiệm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 283 of 340 

Năm Quang Tự 24 (1898), lão pháp sư Mẫn Hy đến đất Tô, thân sĩ trong 

ấp  do  thấy  tháp  chùa  Báo  Ân  đã  hư  sụp,  muốn  cậy  vào  đức  độ,  danh  tiếng 

của lão pháp sư để khôi phục bèn thỉnh Ngài làm Trụ Trì. Pháp sư bằng lòng, 

nhưng chưa kịp khởi công đã viên tịch. Pháp đồ là sư Vịnh Hà cực lực đảm 

đương, lệnh đồ tôn320 là sư Chiêu Tam giúp sức. Ông cháu hai người dốc cạn 

sức lực trông nom, đốc thúc, mới khởi công được nửa năm, sư Vịnh Hà mất, 

khi  ấy  là  năm  Quang  Tự  31  (1905).  Sư  Chiêu  Tam  kế  nghiệp  làm  Trụ  Trì, 

nhọc  nhằn  lo  toan  cho  tới  năm  sau  ngôi  tháp  chín  tầng  và  các  điện  đường 

đều được hoàn chỉnh. 

Cho đến bây giờ đã hơn ba mươi năm, mưa gió vùi dập, gỗ mục, ngói vỡ, 

trung tuần tháng Năm năm nay, góc cạnh của tầng thứ tám nơi đỉnh tháp đột 

nhiên bị sụt lở, từ trên xuống dưới tầng nào cũng bị hư hoại. Nếu chẳng cấp 

tốc tu bổ, sau này sẽ khó thể nào duy trì được. Cụ Chiêu Tam cầm tự chí đến 

[cho Bất Huệ xem] và kể lể tình trạng hiện thời, tính quyên mộ để sửa chữa, 

cậy  Bất  Huệ  soạn  một  bài  văn  thuật  duyên  khởi,  khẩn  cầu  mười  phương  tể 

quan, trưởng giả, hàng thiện tín v.v… phát Bồ Đề tâm, hành phương tiện sự, 

bỏ tiền của chẳng bền chắc để  vun bồi phước đức vô tận, sẽ thấy Phật, trời 

che  chở  như  mây  nhóm,  điều  tốt  lành  đua  nhau  xảy  đến,  giàu,  thọ,  khỏe 

mạnh, bình yên, thân hiện tại hưởng năm thứ phước như Cơ Tử đã luận, quế 

lan xum xuê, hậu duệ hưởng trăm điều tốt lành như trong bài giáo huấn của 

Y Doãn. 



34.  Duyên  khởi  trùng  tu  Niệm  Phật  Đường  và  mở  liên  xã  tại  chùa  Tư 

Phước, Phụ Dương  

(năm Dân Quốc 26 - 1937)  







Trong  thánh  giáo  của  Như  Lai  pháp  môn  vô  lượng,  tùy  ý  nương  theo 

một pháp nào đó, dùng Bồ Đề tâm tu trì cũng đều có thể liễu sanh thoát tử, 

thành Phật đạo. Nhưng khi đang tu còn chưa chứng, sẽ có sự khó - dễ, nhanh 

-  chậm  rất  lớn.  Cầu  lấy  pháp  viên  mãn  nhất,  nhanh  chóng  nhất,  đơn  giản 

nhất,  dễ  dàng  nhất,  vừa  khế  cơ  lẫn  khế  lý,  vừa  là  tánh  vừa  là  tu,  thích  hợp 

khắp ba căn, thâu nhiếp hoàn toàn lợi căn lẫn độn căn, là chỗ quy túc của các 

tông  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  là  con  đường  tắt  để  trời,  người,  phàm,  thánh 

chứng  Chân  thì  không  chi  bằng  một  pháp  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây Phương. Ấy là vì hết thảy pháp môn đều cậy vào tự lực, còn pháp môn 

Niệm Phật cậy thêm Phật lực. Cậy tự lực thì nếu chưa đoạn sạch Phiền Hoặc 

sẽ  chẳng  thể  vượt  thoát  tam  giới,  còn  cậy  vào  Phật  lực  thì  tín  nguyện  chân 

thành, thiết tha sẽ có thể cao đăng chín phẩm sen. Người trong thời hiện tại 

muốn giải quyết xong đại sự sanh tử ngay trong đời này mà bỏ pháp này sẽ 

trọn chẳng có hy vọng gì! 



320 Sư Chiêu Tam là đồ đệ của học trò sư Vịnh Hà nên gọi là “đồ tôn”, vì thế, trong phần 

sau mới nói “ông cháu hai người”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 284 of 340 

Cần biết rằng: Pháp  môn Tịnh Độ pháp  nào cũng  viên  thông,  như  vầng 

trăng vằng vặc sáng ngời giữa trời, con sông nào cũng đều hiện bóng. Thủy 

ngân rớt xuống đất, viên nào cũng tròn xoe. Chẳng riêng gì cách vật, trí tri, 

cùng  lý,  tận  tánh,  giác  thế,  yên  dân,  trị  quốc,  giữ  yên  cõi  bờ  đều  có  lợi  ích 

lớn  lao,  mà ngay cả sĩ, nông, công, thương, muốn phát triển sự nghiệp, già, 

trẻ,  trai,  gái  muốn  tiêu  diệt  bệnh  tật  khổ  sở,  không  gì  chẳng  tùy  theo  lòng 

cảm mà ứng, thỏa lòng mãn nguyện. Nay lòng người chìm đắm, cõi đời loạn 

lạc đã đến mức tột cùng, biến loạn thị - phi, điên đảo đen - trắng, tranh đoạt, 

lừa gạt, lấn áp cực lực diễn ra. Nếu chẳng cứu vãn thì đạo lý làm người gần 

như diệt mất. Do vậy, những người hữu tâm các nơi đua nhau đề xướng Phật 

pháp, nêu tỏ nhân quả ba đời, tỏ rõ sự luân hồi lục đạo, chỉ rõ Sa Bà trược ác, 

nêu  rõ  Cực  Lạc  nghiêm  tịnh  để  mong  con  người  trong  cõi  đời  này  sẽ  đánh 

đổ những tư dục xằng bậy, khôi phục lễ nghĩa, hòng còn sống sẽ dự vào bậc 

thánh, bậc hiền, liễu sanh thoát tử, mất về cõi Cực Lạc. 



Chùa Tư Phước ở Phụ Dương là ngôi chùa cổ đã trải mấy triều, được ghi 

chép  trong  sách  vở.  Gần  đây,  vị  Trụ  Trì  không  có  tư  cách  hoằng  pháp, 

những kẻ không biết Phật pháp đua  nhau đề xướng duy tân, phá trừ  mê tín, 

toan  muốn gấp rút hủy diệt ngôi chùa ấy. Tuy bậc minh triết dùng chánh lý 

để  khuyên  nhủ,  bọn  họ  trọn  chẳng  chịu  nghe.  Đại  biểu  hội  Phật  giáo  Phụ 

Dương là ông Hình  Thuần Trai phẫn uất chẳng quản tấm thân, bôn tẩu tỉnh 

thành, gặp  mặt Chủ Tịch  là ông  Lưu Tuyết Á, xin  hãy ra thông cáo bảo vệ. 

May được ông Lưu tâm hộ pháp thiết tha, lòng yêu dân sâu đậm, lập tức ra 

thông  cáo  ngăn  cấm  nên  mới  giữ  được  chùa.  Nhân  sĩ  địa  phương  do  nghĩ 

Phật pháp  lý trí cao sâu, lợi  ích rộng lớn  liền nghĩ đến chuyện Tư Phước là 

chỗ danh thắng của đất Dĩnh321, từ xưa đến nay nhân dân gội ân đội đức của 

Phật nhiều khôn kể xiết, chẳng nỡ để mặc cho chùa hoang lương. Do vậy, lại 

tính chuyện phục hưng. 

Hiện thời đã tạo dựng  năm  gian  Niệm Phật Đường, thỉnh  pháp sư  Bỉnh 

Sơ tạm thời chủ trì chuyện ấy, tính thỉnh bao nhiêu đó vị sư có giới đức an 

trụ nơi đó để tu trì Tịnh nghiệp quanh năm. Mồng Một, ngày Rằm mỗi tháng 

tín  sĩ  tại  gia  tụ  tập  niệm  Phật  một  ngày  để  giúp  cho  việc  đề  xướng.  Buổi 

chiều,  sau  khi  Niệm  Phật  xong,  bất  luận  là  Tăng  hay  tục  đều  có  thể  giảng 

diễn ý chỉ niệm Phật lớn lao và pháp “ở trong trần lao học đạo, sống nơi rẫy 

bái  mà  báo  đền  đất  nước”  cùng  với  sự  “giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều 

lành” và lý “thật vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, tín nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây  Phương”  để  hết  thảy  mọi  người  đều  biết  duyên  do  “ai  cũng  có  thể  là 

Nghiêu  -  Thuấn,  ai  cũng  đều  có  thể  thành  Phật”  sẽ  trong  hết  thảy  thời,  hết 

thảy  chỗ  đều  chăm  chú  mong  thành  thánh,  học  thành  Phật.  Đấy  chính  là 



321 Dĩnh là tên vùng đất (gồm các huyện Dĩnh Thượng, Dĩnh Châu, Dĩnh Đông và Dĩnh 

Tuyền) thuộc lưu vực con sông Toánh (thường đọc thành Dĩnh), trực thuộc sự quản hạt 

của thành phố Phụ Dương, tỉnh An Huy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 285 of 340 

pháp  môn  đại  phương  tiện  “chẳng  giữ  địa  vị  mà  bảo  vệ  đất  nước,  cứu  dân, 

thay  đổi  phong  tục  nhưng  chẳng  lộ  dấu  vết”.  Nguyện  dù  Tăng  hay  tục  đều 

cùng gắng công thì lợi ích ấy càng thêm lớn lao vậy. 



35. Trình bày về việc quyên mộ in cuốn Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích 

Cảm Ứng Tụng  

(năm Dân Quốc 14 - 1925, lược đi phần trình bày về biện pháp)  





Quán Thế Âm Bồ Tát trong quá khứ đã thành Phật từ lâu trong vô lượng 

kiếp trước, hiệu là Chánh Pháp Minh, nhưng do tâm từ bi tha thiết, lòng cứu 

khổ  ân  cần,  chẳng  lìa  Tịch  Quang,  hiện  hình  trong  chín  giới,  trong  mười 

phương vô lượng thế giới tùy loại hiện thân độ thoát chúng sanh. Phẩm Phổ 

Môn nói  “nên dùng thân nào để độ được, liền hiện thân ấy để thuyết pháp”.  

Tuy là mười phương thế giới không cõi nào chẳng hiện thân, nhưng đối với 

thế  giới  Sa  Bà  nhân  duyên  rất  sâu.  Tuy  những  thân  trong  mười  pháp  giới 

không  thân  nào  chẳng  hiện,  nhưng  người  đời  thường  gọi  Ngài  là  Bồ  Tát. 

Tuy  những  chỗ  Ngài  ứng  hóa  trọn  khắp  hoàn  vũ,  nhưng  Phổ  Đà  Sơn  tại 

Chiết Giang là nơi rõ ràng nhất. 

Ấn Quang được hưởng ân thật lớn, đội ân thật sâu. Thoạt đầu xuất gia tại 

Nam  Ngũ  Đài  Sơn  tại  Thiểm  Tây,  tức  là  đạo  tràng  nơi  đức  Quán  Âm  hiện 

thân  hàng  phục  rồng  độc.  Tiếp  đó,  sống  nhờ  ở  Phổ  Đà  trong  biển  Nam, 

chính  là  thánh  địa  nơi  Thiện  Tài  đi  về  Nam  tham  học  với  đức  Quán  Âm. 

Thường nghĩ người đời chẳng biết lòng Từ sâu xa, lòng Bi rộng lớn của Bồ 

Tát,  muốn  sưu  tập  từ  Đại  Tạng  và  các  sách  vở,  phàm  những  hạnh  nguyện 

nơi  bổn  địa  của  Bồ  Tát  và  những  sự  tích  Bồ  Tát  cảm  ứng  nơi  phương  này, 

soạn  thành  bài  văn  ca  tụng,  lại  còn  chú  thích  tường  tận,  để  những  người 

cùng hàng trong cõi đời đều biết tấm lòng đại từ bi của ngài Quán Âm, cũng 

như thật sự thật lý “tùy loại hiện hình, tầm thanh cứu khổ” ngõ hầu [ai nấy] 

sẽ đều cùng  trì thánh  hiệu, cùng  tiêu  nghiệp chướng, cùng tăng phước  huệ, 

khi sống thì làm người thân tâm thanh tịnh, thác sẽ dự vào hội của liên trì hải 

chúng. Dùng những điều này để uốn nắn lòng người, vãn hồi kiếp vận, ngõ 

hầu thiên hạ thái bình, nhân dân yên vui. Tuy đã phát cái tâm ấy, nhưng do 

học thức thiển cận, kém hèn, bút mực vụng về, chất phác, chưa thể tiến hành 

ngay được! 

Khéo sao nhà đại văn học tỉnh Giang Tây là cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh lên núi 

thăm  viếng,  vừa  gặp  nhau  đã  thành  bạn  thiết,  do  vậy  bèn  đem  chuyện  này 

gởi  gắm,  ông  ta  liền  vui  vẻ  chấp  thuận  rồi  lắng  lòng  soạn  thuật  suốt  cả  hai 

năm ròng, viết ra bản Tụng Văn đến hơn hai vạn chữ. Đối với sự tích trong 

mỗi câu đều chú thích sau mỗi đoạn văn để người đọc vừa xem liền hiểu rõ 

ngay,  tổng  cộng  gồm  ba  quyển.  Lại  sao  lục  những  nghĩa  trọng  yếu  trong 

kinh, đặt tên là Kinh Chứng (những dẫn chứng trích từ kinh điển) gồm  một 

quyển,  ghi  kèm  vào  sau  Tụng  Văn.  Lại  còn  có  Kim  Cang  Kinh  Công  Đức 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 286 of 340 

Tụng  một  quyển  cũng  ghi  kèm  vào  sau  để  người  tụng  kinh  niệm  Phật  đều 

biết  phương  hướng,  cốt  sao  từ  phàm  tâm  thấy  được  Phật  tâm,  thỏa  mãn 

nguyện  độ  sanh  của  Như  Lai.  Hiện  nay,  thiên  tai  nhân  họa  liên  tiếp  giáng 

xuống,  thế  đạo  nhân  tâm  suy  hãm  đến  cùng  cực,  riêng  nhờ  vào  cuốn  sách 

này để dẫn đường  hòng đẩy  lui con sóng  cuồng,  nâng  đỡ thế đạo, cùng  lên 

bậc thánh, cùng chứng  Bồ Đề. Nay đã sắp chữ, cho khắc in,  nguyện  những 

thiện  tín  có  sức  đều  cùng  bỏ  ra  tịnh  tài  ngõ  hầu  những  người  cùng  hàng 

trong  khắp  cõi  đời  ai  nấy  đều  được  gội  từ  ân  của  Quán  Âm  Bồ  Tát,  để  rồi 

cùng được đích thân chứng đắc Phật tánh vốn có, viên  mãn  vô thượng giác 

đạo, một tấm lòng khăng khăng như thế mà thôi! (phần sau lược đi)  





VI. Câu đối  

 

 Bắt  nguồn  từ  đầu  đời  Tống,  Thục  Hậu  Chúa  Mạnh  Sưởng322 [viết  câu 

 đối]  mừng  Xuân  mới.  Từ  đấy,  Tăng  -  tục  đều  [dùng  câu  đối]  để  tán  tụng 

 công đức, nêu tỏ đạo nhiệm mầu, giãi bày những điều ấp ủ trong lòng, hoặc 

 nhờ  đó  để  khuyên  nhủ  những  người  cùng  hàng.  Bộ  Vân  Thê  Pháp  Vựng323 

 từng chép những câu đối, nay noi theo dấu thơm để đổi lấy một trận cười. 

 Ấn Quang ghi. 



1. Câu đối tán dương Phật Thích Ca  

 

a)  Hạ Đâu Suất nhi giáng thần, trụ thế bát thập kỳ niên, linh cửu giới chúng 

 sanh triệt kiến bản lai chân diện mục. 



322 Mạnh Sưởng (919-965) vốn tên là Nhân Tán, tự Bảo Nguyên, là con thứ ba của Cao 

Tổ (Mạnh Tri Tường) nhà Hậu Thục (nước Hậu Thục nằm lọt giữa các tỉnh Cam Túc và 

Thiểm  Tây  hiện  thời.  Tiết  Độ  Sứ  Tây  Xuyên  là  Mạnh  Tri  Tường  nhân  dịp  nhà  Hậu 

Đường diệt Tiền Thục, đất nước loạn lạc, bèn chiếm Tây Xuyên và Đông Xuyên, xưng đế, 

lập ra nước Thục). Lúc  mới  lên  ngôi, Mạnh Sưởng chăm  lo việc  nước, khiến  nước Hậu 

Thục hùng mạnh, bờ cõi mở rộng đến tận Trường An. Về sau, vua đam mê dục lạc, rượu 

chè be bét, hoang dâm vô độ, xa xỉ vô cùng, ngay cả bô đi tiểu cũng chế bằng ngọc quý, 

do  vậy  triều  chánh  nát  bét,  cuối  cùng  nước  Hậu  Thục  bị  nhà  Bắc  Tống  diệt  vong.  Nhà 

Tống đem Mạnh Sưởng về giam lỏng tại Biện Kinh, phong tước Tần Quốc Công. Mạnh 

Sưởng mất năm Càn Đức thứ ba (965) đời Bắc Tống. Có thuyết nói Mạnh Sưởng bị Tống 

Thái Tổ đầu độc chết. 

323 Vân Thê Pháp Vựng là một tác phẩm tổng hợp các trước tác của đại sư Vân Thê Liên 

Trì Châu Hoằng, bao gồm ba mươi mốt tác phẩm. Công trình biên tập này khởi sự từ năm 

Thiên Khải thứ tư (1624) với sự tham gia của mười bảy vị danh tăng như Đại Hiền, Đại 

Văn,  Đại  Sâm…  và  mười  sáu  vị  danh  sĩ  như  Vương  Vũ  Xuân,  Trâu  Uông  Minh  v.v… 

biên tập, giảo đính,  in khắc ròng rã suốt mười  năm  mới  hoàn thành. Năm Quang Tự 25 

(1891), bộ Vân Thê Pháp Vựng được khắc in lại, bổ sung thêm những cuốn Vân Thê Di 

Cảo, Vân Thê Quy Ước, Vân Thê Tháp Kệ Tán v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 287 of 340 

 Đổ  minh  tinh  nhi  ngộ  đạo,  đàm  kinh  tam  bách  dư  hội,  tỉ  đại  thiên  Phật  tử 

 phục quy nguyên hữu cựu gia hương 

(Từ  Đâu  Suất  giáng  thần,  trụ  thế  suốt  tám  mươi  năm  khiến  cả  chín  giới 

chúng sanh thấy tột cùng bản lai chân diện mục, 

Thấy sao Mai ngộ đạo, giảng kinh hơn ba trăm hội hòng Phật tử khắp cõi đại 

thiên trở về lại chốn quê hương sẵn có) 



b)  Phật ứng Tây Càn, độ chúng sanh dĩ ngộ chứng Bồ Đề, cố cảm thiên long 

 thường ủng hộ. 

 Pháp lưu Đông Độ, khai văn hóa nhi chấn phát lung quý, trí linh hiền trí tận 

 quy tông. 

(Phật ứng hiện trời Tây, cứu độ chúng sanh, ngộ chứng Bồ Đề, nên cảm trời 

- rồng thường ủng hộ. 

Pháp  truyền  sang  xứ  Đông,  mở  mang  văn  hóa,  rúng  động  điếc  -  đui,  khiến 

cho hiền - trí đều quy ngưỡng)  



c)  Tam Hoặc tận nhi nhị tử vong, nhất trần bất lập, 

 Ngũ Uẩn không nhi lục căn tịnh, vạn đức viên chương  

(Tam Hoặc hết, nhị tử tiêu, mảy trần chẳng lập, 

Ngũ Uẩn không, sáu căn sạch, muôn đức trọn bày)  



d)   Viên  ngộ  Tạng  tánh,  triệt  chứng  tự  tâm,  đạo  thông  thiên  địa  hữu  hình 

 ngoại  

 Từ khởi vô duyên, bi vận đồng thể, ân biến thánh phàm hàm thức trung. 

(Viên  ngộ Tạng  tánh, chứng tột tự tâm, đạo thông trời - đất,  vượt khỏi  hữu 

hình, 

Khởi  vô  duyên  từ,  vận  bi  đồng  thể,  ân  trùm  thánh  -  phàm,  thấu  cùng  hàm 

thức). 



e)  Ký hữu tình cộng chứng chân thường bản tịch diệt tâm, thuyết viên thông 

 pháp, 

 Kỳ hàm thức đồng đăng giác ngạn, y nhất thật đạo, khai phương tiện môn. 

(Mong  hữu  tình  cùng  chứng  tâm  chân  thường  sẵn  tịch  diệt,  nói  pháp  viên 

thông, 

Cầu hàm thức đều lên bến giác nương đạo nhất thật, mở cửa phương tiện)  



f)  Hoa Nghiêm đốn diễn viên tông, độc bị thượng căn, thượng vị tất phù xuất 

 thế độ sanh chi hoằng thệ, 

 Hạnh Nguyện đạo quy Cực Lạc, toàn thâu cửu giới, phương kham đại sướng 

 thành đạo lợi vật chi bản hoài. 

(Kinh Hoa Nghiêm giảng tông viên đốn, chỉ thích hợp thượng căn, vẫn chưa 

khế hợp hoằng thệ “độ trọn chúng sanh”, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 288 of 340 

Phẩm  Hạnh  Nguyện  dẫn  về  Cực  Lạc,  trọn  bao  trùm  chín  giới,  mới  kham 

thỏa bản hoài thành đạo lợi muôn loài)  



2. Câu đối tán dương A Di Đà Phật  



 Mạc nhạ nhất xưng siêu Thập Địa  

 Tu tri lục tự quát tam thừa  

(Chớ ngờ một câu siêu Thập Địa  

Phải hay sáu chữ trọn tam thừa) 



3. Câu đối tán dương Phật Thích Ca  



 Hoa biểu viên nhân, hiển Như Lai thành thủy thành chung chi đạo  

 Nghiêm chương thật quả, thị chúng sanh tâm tác tâm thị chi môn. 

(Hoa biểu thị viên nhân, tỏ rõ đạo thành thủy thành chung của Như Lai  

Nghiêm trang bày thật quả, chỉ bày môn “tâm làm, tâm là” nơi chúng sanh). 



4. Câu đối tán dương Phật Di Đà  



a)  Như Lai chửng tế vô phương, quảng độ chúng sanh tu độ ngã  

 Ngô bối linh bình một ký, bất niệm Di Đà cánh niệm thùy? 

(Như Lai cứu vớt khôn ngằn, muốn rộng độ chúng sanh phải độ ta [trước đã], 

Bọn ta lênh đênh không nơi nương tựa, chẳng niệm Di Đà còn biết niệm ai?)  



b)  Y hoằng thệ nguyện, kiến chiết nhiếp chi pháp môn, đản khẳng nhất tâm 

 trì danh, tự nhĩ tiềm phù Thật Tướng, tỉ tứ thánh lục phàm đồng chứng chân 

 thường, cố đắc cửu giới hàm quy, thập phương cộng tán. 

 Dĩ  đại  từ  bi,  lập  yểm  hân  chi  thắng  hạnh,  nhược  năng  sơ  độ  thác  chất,  hà 

 nan đốn nhập Tịch Quang, đạo tam thừa ngũ tánh tề đăng tịnh vực, nhân tư 

 thiên kinh câu xiển, vạn luận quân tuyên. 

(Nương thệ nguyện rộng sâu, lập pháp môn chiết - nhiếp324, chỉ cần nhất tâm 

trì danh, từ đấy ngầm hợp Thật Tướng, khiến tứ thánh lục phàm cùng chứng 

chân  thường,  nên  được  chín  giới  đều  hướng  về,  mười  phương  cùng  khen 

ngợi. 

Dùng từ bi rộng lớn, tạo thắng  hạnh ưa - chán, nếu được sanh về Sơ Độ325, 

khó gì mau nhập Tịch Quang, dẫn tam thừa ngũ tánh đều lên cõi tịnh, do vậy 

ngàn kinh cùng xiển dương, muôn luận đều tuyên nói)  





324 Chiết nhiếp: Chiết phục và nhiếp thọ. 

325 Tức Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 289 of 340 

c)  Ưng đương phát nguyện, nguyện vãng sanh, khách lộ khê sơn, thiết mạc 

 tùng đầu tái quyến luyến. 

 Tự  thị  bất  quy,  quy  tiện  đắc,  cố  hương  phong  nguyệt,  trực  tu  toàn  thể  tổng 

 thân thừa. 

(Hãy  nên  phát  nguyện,  nguyện  vãng  sanh,  núi  khe  nẻo  khách,  từ  rày  thôi 

quyến luyến. 

Tự mình chẳng về, về liền được, gió trăng quê cũ, toàn thể hãy tự vâng)  



d)  Thành tựu lục bát đại nguyện, cư Tây Phương dĩ tác Phật, cử Hoa Tạng 

 thế giới chư trang nghiêm viên chương Tịnh Độ, 

 Mẫn niệm cửu phẩm hàm linh, hướng Đông vực nhi thùy từ, dẫn Sa Bà quốc 

 trung chúng nam nữ đồng vãng liên bang. 

(Thành tựu bốn mươi tám đại nguyện, làm Phật chốn Tây Phương, toàn thể 

thế giới Hoa Tạng trang nghiêm trọn phô Tịnh Độ, 

Nghĩ  thương  khắp  chín  phẩm  hàm  linh,  rủ  lòng  Từ  Đông  độ,  dẫn  khắp  cõi 

nước Sa Bà nam nữ cùng đến liên bang)  



e)  Xả Tây quy tiệp kính, cửu giới hữu tình thượng hà dĩ viên thành giác đạo? 

 Ly  Tịnh  Độ  pháp  môn,  thập  phương  chư  Phật  hạ  bất  năng  phổ  lợi  quần 

 manh 

(Bỏ đường tắt Tây Phương, chín giới hữu tình trên lấy gì để viên thành giác 

đạo? 

Lìa pháp môn Tịnh Độ, mười phương chư Phật dưới chẳng thể lợi khắp quần 

manh)  



g)  Ngũ trụ nhị chấp, mông quang đốn viên phù tứ đức, 

 Tam thừa lục đạo, khắc niệm định chứng ư Nhất Chân, 

(Ngũ trụ nhị chấp326, nương quang nhanh chóng viên thành Tứ Đức, 



326 Ngũ Trụ, gọi đủ là Ngũ Trụ Phiền Não, tức năm thứ căn bản làm nơi nương tựa cho 

hết thảy phiền não, gồm:  

1)  Kiến  Nhất  Thiết  Xứ  Trụ  Địa:  gồm  những  Kiến  Hoặc  trong  tam  giới  như  Thân  Kiến 

v.v… 

2) Dục Ái Trụ Địa: tức những phiền  não trong Dục Giới,  nhưng không kể Vô Minh  và 

Kiến, bao gồm những phiền não liên quan đến ngũ dục bên ngoài (sắc, thanh, hương, vị, 

xúc). 

3) Sắc Ái Trụ Địa: gồm những phiền não trong Sắc Giới, nhưng không kể Kiến Hoặc và 

Vô Minh, tức những phiền não do đã lìa bỏ Ngũ Dục nhưng vẫn chấp trước mê đắm nơi 

sắc thân của chính mình. 

4) Hữu Ái Trụ Địa: gồm hết thảy vô minh trong Vô Sắc Giới, không tính Kiến Hoặc và 

Vô Minh, tức những phiền não do đã lìa bỏ tham sắc nhưng vẫn chấp trước mê đắm nơi 

sắc thân của chính mình. 

5) Vô Minh Trụ Địa: gồm hết thảy những thứ vô minh. 

Nhị Chấp là Ngã Chấp và Pháp Chấp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 290 of 340 

Tam thừa lục đạo, quyết lòng chắc chắn chứng nhập Nhất Chân)  



h)  Phật nguyện hoằng thâm, thập phương cộng tán, 

 Sanh tâm khẩn đáo, cửu giới đồng quy  

(Nguyện đức Phật rộng sâu, mười phương cùng khen ngợi, 

Tâm chúng sanh gấp tới, chín giới đều hướng về)  



i)  Thọ lượng vô biên, thụ cùng tam tế, 

 Quang minh hữu tượng, hoành biến thập phương. 

(Thọ lượng không ngằn mé, theo chiều dọc tột cùng ba đời, 

Quang minh hiện hình ảnh, theo chiều ngang trọn khắp mười phương)  



j)  Khổ hải vô biên, hồi đầu thị ngạn, 

 Lạc bang hữu lộ, khởi tín tức sanh 

(Biển khổ vô biên, quay đầu là bờ, 

Cõi vui có nẻo, tin tưởng liền sanh)  



k)   Duy  kỳ  Ngũ  Trược  đốn  không,  nhậm  tha  hương  vô  nhân  phần,  địa  vô 

 nhân tảo, 

 Thảng  đắc  Nhất  Chân  cộng  chứng,  tự  nhĩ  nguyện  linh  ngã  mãn,  tâm  linh 

 ngã an  

(Chỉ  mong  mau  không  Ngũ  Trược,  nào  quản  hương  không  người  thắp,  đất 

không người quét, 

Nếu được cùng chứng Nhất Chân, từ đấy nguyện khiến ta thỏa, tâm khiến ta 

an)  



5. Câu đối tán dương Phật Di Lặc  



 Bảo các phú thập hư, uyển nhược không hàm vạn tượng, 

 Phân thân biến trần sát, trực đồng nguyệt ấn thiên giang  

(Gác báu rợp mười phương, giống hệt hư không chứa muôn hình tượng, 

Phân thân khắp cõi trần, nào khác vầng trăng in bóng ngàn sông) 



6. Câu đối tán dương Phật Di Đà  



a)  Tế độ vô phương, lân y thể nhất, 

 Tân lương võng trắc, mẫn bỉ mê thâm. 

(Tế độ khôn ngằn, xót chúng sanh vốn cùng một thể, 

Bến bờ nào thấu, thương hữu tình mê muội sâu xa)  



b)  Thệ nguyện hoằng thâm, thập phương cộng tán 

 Từ bi quảng đại, cửu giới đồng quy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 291 of 340 

(Thệ nguyện rộng sâu, mười phương cùng khen ngợi, 

Từ bi rộng lớn, chín giới đều nương về)  



7. Câu đối tán dương ngài Di Lặc  



a)  Thản phúc tiếu dung nhiếp hải chúng, 

 Phân thân tán ảnh thị thời nhân. 

(Bụng rộng mặt cười nhiếp hải chúng, 

Phân thân hiện bóng dạy người đời)  



b)  Yến tọa đẳng nhân lai, dự nhiếp Long Hoa hội lý hữu duyên chi bối 

 Phùng cơ dĩ tiếu ứng, viên chương đại đỗ bì trung vô sở bất dung  

(Ngồi lặng đợi người đến, nhiếp sẵn hạng hữu duyên trong hội Long Hoa, 

Gặp căn cơ bèn cười, phô trọn bụng to đùng không gì chẳng chứa)  



c)  Lâu các môn khai, viên chương pháp giới tu nhân sự, 

 Từ bi nguyện phổ, dự nhiếp Long Hoa chứng quả nhân 

(Cửa lâu các mở, trọn bày sự tu nhân nơi pháp giới, 

Từ bi nguyện khắp, nhiếp sẵn người chứng quả hội Long Hoa)  



8. Câu đối tán dương đức Quán Âm  

 

 Hữu cảm tức thông, thiên giang hữu thủy thiên giang nguyệt, 

 Vô cơ bất bị, vạn lý vô vân vạn lý thiên. 

(Có cảm gì liền thông, ngàn sông in bóng nước ngàn trăng, 

Không căn nào chẳng ứng, vạn dặm không mây vạn dặm trời)  



9. Câu đối tán dương đức Phật  



 Triệt chứng Nhất Chân pháp  giới, Tam Hoặc tận nhi  nhị tử vong, đức siêu 

 Thập Địa, 

 Phổ  linh  cửu  loại  thánh  phàm,  Ngũ  Uẩn  không  nhi  lục  độ  cụ,  đạo  kế  Đại 

 Hùng. 

(Chứng tột Nhất Chân pháp giới, Tam Hoặc hết, nhị tử327 tiêu, đức siêu việt 

hàng Thập Địa, 

Khiến khắp chín loại thánh phàm, Ngũ Uẩn không, lục độ trọn, đạo thừa kế 

đấng Đại Hùng)  



10. Câu đối tán dương Quán Âm Bồ Tát  





327 Nhị tử: Phần đoạn sanh tử và biến dịch sanh tử. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 292 of 340 

a)   Nhất  trần  bất  lập,  đắc  chân  viên  thông,  hiện  tùy  loại  trục  hình  chi  thân, 

 tầm thanh cứu khổ, 

 Ngũ  uẩn  giai  không,  chứng  đại  tịch  diệt,  y  tức  tâm  tự  tánh  chi  đạo,  thuyết 

 pháp độ sanh. 

(Mảy trần chẳng lập, đắc chân viên thông, tùy loại theo hình hiện thân, tầm 

thanh cứu khổ, 

Ngũ  uẩn đều không, chứng đại tịch diệt, nương đạo tự tánh  nơi tâm, thuyết 

pháp độ sanh)  



b)  Vân khởi từ môn, mẫn bỉ mê tình bất dị ngộ, 

 Ba đằng nguyện hải, lân y Phật tánh liễu vô thù! 

(Mây dấy cửa từ, thương lũ mê tình chưa dễ ngộ, 

Sóng trào biển nguyện, xót thay Phật tánh khác chi đâu)  



c)   Từ  bi  tâm  thiết,  tuy  cứu  khổ  dĩ  tầm  thanh,  thường  trụ  Lăng  Nghiêm  đại 

 định, 

 Dữ bạt tình ân, túng đậu cơ nhi thuyết pháp, viên chương tịch diệt chân tông. 

(Tâm  từ  bi  tha  thiết,  tuy  hay  cứu  khổ  tầm  thanh,  vẫn  thường  nhập  Lăng 

Nghiêm đại định, 

Lòng  cứu  vớt  ân  cần,  dẫu  thuận  căn  cơ  thuyết  pháp,  cứ  trọn  bày  tịch  diệt 

chân tông)  



d)  Chiếu kiến ngũ uẩn giai không, thuyết pháp độ sanh, thụ cùng tam tế  

 Chứng  cực  nhất  thừa  thật  tướng,  tầm  thanh  cứu  khổ,  hoành  biến  thập 

 phương  

(Soi thấy năm uẩn đều không, thuyết pháp độ sanh, dọc cùng tột ba đời, 

Chứng cực nhất thừa thật tướng, tầm thanh cứu khổ, ngang trọn khắp  mười 

phương)  



e)  Thệ nguyện hoằng thâm, xứ xứ hiện thân thuyết pháp  

 Từ bi quảng đại, thời thời cứu khổ tầm thanh  

(Thệ nguyện rộng sâu, chốn chốn hiện thân thuyết pháp  

Từ bi rộng lớn, luôn luôn cứu khổ tầm thanh)  



f)  Pháp pháp viên thông, cố danh Tự Tại  

 Đầu đầu hợp đạo, nhân hiệu Phổ Môn  

(Pháp nào cũng viên thông, cho nên tên Tự Tại, 

Chuyện gì thảy hợp đạo, bởi vậy hiệu Phổ Môn)  



g)  Từ khởi vô duyên, ân châu thứ loại, 

 Bi hưng đồng thể, đạo khải đa môn  

(Dấy lòng từ vô duyên, rộng ban ân muôn loại, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 293 of 340 

Vận lòng bi đồng thể, mở mối đạo nhiều môn) 



11. Câu đối tán dương Thế Chí Bồ Tát  



a)  Bổn nguyện bất vi, nhiếp niệm Phật nhân quy Tịnh Độ, 

 Phân thân vô lượng, cư Cực Lạc quốc biến thập phương  

(Chẳng trái bổn nguyện, nhiếp người niệm Phật sanh về Tịnh Độ, 

Phân thân vô lượng, ngự cõi Cực Lạc trọn khắp mười phương)  



b)  Đô nhiếp lục căn, hoạch đại tịch diệt, 

 Đơn đề nhất niệm, chứng chân viên thông. 

(Nhiếp trọn sáu căn, đắc đại tịch diệt, 

Chỉ khởi một niệm, chứng chân viên thông)  



c)  Dĩ trí huệ quang, phổ chiếu nhất thiết, 

 Thừa viên thông đạo, quảng độ chúng sanh. 

(Dùng trí huệ quang chiếu khắp hết thảy, 

Nương viên thông đạo rộng độ chúng sanh)  



12. Câu đối tán dương Bồ Tát  



 Chứng chư Phật bổn diệu giác tâm, tùng tư an trụ Tịch Quang, hưởng chân 

 thường chi pháp lạc, 

 Mẫn chúng sanh mê Như Lai tạng, cố phục hiện thân trần sát, tác đắc độ chi 

 nhân duyên  

(Chứng  tâm  vốn  diệu  giác  của  chư  Phật,  từ  đấy  an  trụ  Tịch  Quang    hưởng 

pháp lạc chân thường, 

Thương  chúng  sanh  mê  tạng  tánh  Như  Lai,  nên  lại  hiện  thân  trần  sát  làm 

nhân duyên đắc độ)  



13. Câu đối đề Phật điện  

 

 Minh hiển hàm gia, ân du phụ mẫu  

 Thánh phàm phổ lợi, đức mại khung thương  

(Ngầm lẫn hiển đều gia hộ, ân hơn cha mẹ, 

Thánh cùng phàm đều lợi khắp, đức quá trời cao)  



14. Câu đối tán dương đức Vi Đà hộ pháp  



 Bồ Tát hóa thân, phụ chánh tồi tà hoằng thánh giáo, 

 Đồng chân nhập đạo, an bang hộ quốc, độ quần mê. 

(Bồ Tát hóa thân, giúp chánh dẹp tà, hoằng dương thánh giáo, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 294 of 340 

Đồng chân nhập đạo328, yên cõi vững bờ, rộng độ quần mê)  



15. Câu đối tán dương Vi Đà Bồ Tát ở Phổ Đà  

 

 Hộ pháp an tăng, tỉ hữu tình cộng nhập Phổ Môn, mãn Quán Âm nguyện, 

 Hàng ma chế ngoại, linh hàm thức tề đăng giác ngạn, toại Thiện Thệ tâm  

(Hộ  pháp,  giữ  yên  Tăng  chúng,  mong  hữu  tình  cùng  nhập  Phổ  Môn,  thỏa 

tâm đức Quán Âm, 

Hàng  ma,  chế  phục  ngoại  đạo,  khiến  hàm  thức  đều  lên  bờ  giác,  toại  lòng 

đấng Thiện Thệ329)  



16. Câu đối tán dương Thiên Vương ở Phổ Đà  

 

 Xí từ vân phổ phú trần hoàn, dĩ thiên vương thân tác Như Lai sứ, 

 Kỳ pháp vũ quân triêm sa giới, hiện đại nhân tướng trấn viên thông tràng. 

(Ngóng  mây từ che khắp trần hoàn, dùng thân thiên  vương  làm sứ  giả Như 

Lai, 

Mong mưa pháp thấm đều sa giới330, hiện tướng đại nhân trấn đạo tràng viên 

thông)  



17. Câu đối tán dương Quan Đế  



 Hạo khí xung thiên, ngưỡng hiệu nghĩa thiên chi phú tý 

 Tinh trung quán nhật, thường tùy Phật nhật dĩ chiêu chương  

(Hạo khí ngút trời cao, kính học Nghĩa Thiên331 thường che chở, 

Tinh trung lòa nhật nguyệt, thường nương Phật nhật rạng phô bày) 





328 Đồng chân nhập đạo: xuất gia từ lúc còn thơ ấu. 

329 Thiện Thệ (Sugata), đôi khi còn phiên âm là Tu Già Đà, Tô Yết Đa, hoặc dịch nghĩa là 

Thiện  Khứ,  Thiện  Giải,  Thiện  Thuyết  Vô  Hoạn,  Thuyết  Hảo,  Hảo  Khứ,  là  một  trong 

mười hiệu chung của chư Phật. Danh hiệu này tán dương đức Phật khéo nhập đủ mọi thứ 

Chánh Định rất sâu, có vô lượng trí huệ. Danh hiệu Hảo Thuyết hàm nghĩa đức Phật khéo 

nói các pháp dựa theo Thật Tướng, chẳng chấp trước pháp ái, khéo quán biết sức trí huệ 

của đệ tử để giảng pháp khế cơ, khế lý. Khi dịch là Thiện Thệ thì có nghĩa là “đúng như 

thật  đến  được  bờ  bên  kia  (bờ  giải  thoát),  chẳng  còn  nổi  trôi  trong  biển  sanh  tử”.  Nói 

chung, danh hiệu  này  nhằm tán dương sự tự tại giải thoát của Phật Quả cũng như công 

năng thuyết pháp mầu nhiệm phát lộ từ Phật tánh. 

330 Sa giới: Các thế giới số lượng nhiều như cát. 

331 Nghĩa  Thiên:  nói  đầy  đủ  là  Đệ  Nhất  Nghĩa  Thiên,  hay  Đệ  Nhất  Nghĩa  Tịnh  Thiên, 

danh xưng để chỉ những vị Phật, hay nói rộng hơn là các vị Bồ Tát đã trụ Đại Niết Bàn, 

hoặc hiểu rộng hơn nữa là các vị Bồ Tát từ Thập Trụ trở lên. Do các vị ấy đã khéo hiểu 

các nghĩa, nên ví diệu lý Đệ Nhất Nghĩa như Thiên (theo Pháp Hoa Huyền Nghĩa quyển 

4). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 295 of 340 

18. Câu đối đề Phật điện  



 Hạnh mãn quả viên, đạo tam thừa dĩ tề thành giác đạo, 

 Bi thâm nguyện trọng, chửng tứ sanh nhi cộng giới liên bang 

(Hạnh mãn quả viên, dẫn tam thừa đều thành giác đạo, 

Bi sâu nguyện nặng, độ tứ sanh cùng đến liên bang)  



19.  Câu  đối  tán  dương  tượng  Quán  Âm  được  thờ  tại  giếng  Tiên  Nhân 

thuộc Phổ Đà  



 Bi nguyện hoằng thâm, cố tùng cá lý dũng cam lộ, 

 Từ ân hạo đãng, trí sử hoàn khu tận kiệt thành  

(Bi nguyện rộng sâu, nên từ chốn này vọt lên cam lộ, 

Từ ân lồng lộng, khiến khắp trần gian cạn tấc lòng thành)  



20. Câu đối đề tại điện Phật  



 Giáo diễn Thiên, Viên, thống cửu giới nhi tề độ, 

 Đức toàn phước huệ, siêu Thập Địa dĩ độc tôn. 

(Giáo giảng Thiên, Viên, độ trọn khắp chín giới, 

Đức tròn phước huệ, độc tôn hơn Thập Địa)  



21. Câu đối tại Trí Tích Điện ở Linh Nham Sơn  



 Chứng Pháp Hoa nhi lai Linh Sơn, truy tùy Đa Bảo tháp trung Phật  

 Hiện sắc thân dĩ y Lục đệ, mẫn niệm Diêm Phù thế thượng nhân  

(Để chứng minh pháp hội Pháp Hoa, đến Linh Sơn, theo hầu Phật trong tháp 

Đa Bảo, 

Hiện thân trị bệnh em tể tướng Lục Tượng Tiên, nghĩ thương người đời cõi 

Diêm Phù) 

 

22. Câu đối tán dương ngài Trí Tích ở Linh Nham  



a)  Linh Nham linh tích hữu vĩnh phù, túc hiển luân hồi khoáng viễn, 

 Trí Tích trí mưu khải Lục tướng, dụng chương Phật đạo uyên thâm  

(Linh Nham dấu thiêng hãy còn vĩnh viễn, đủ rõ luân hồi xa vời, 

Trí Tích khôn khéo khơi gợi Lục tướng332, nhằm phô Phật đạo thẳm sâu) 



b)  Thánh đức nan tư, đặc hiện tượng thân thuyết pháp yếu, 

 Bi tâm vô ký, vĩnh lưu bổn tự tác bình mông  



332 Lục tướng: Tể tướng Lục Tượng Tiên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 296 of 340 

(Thánh đức khó lường, riêng hiển hiện thân tượng nói pháp yếu, 

Bi tâm vô ký333, mãi lưu lại chùa này để chở che)  



23. Câu đối đề tại Tàng Kinh Các  



 Như Lai quảng vận từ bi, sướng đàm tam tạng thậm thâm chi diệu điển, phổ 

 sử  chúng  sanh  khai  phát  Bồ  Đề,  tiêu  dung  hoặc  nghiệp,  đãng  hôn  mê  nhi 

 phục thường tịch chiếu, nhiếp quả giác nhi tổng tác nhân tâm, trực đồng lộ 

 trích  thương  minh,  tiện  thị  uông  dương  đại  hải,  chân  đào  hóa  dục,  lợi  ích 

 nan danh, ngã bối hân phùng minh hối, cảm bất tốt niên ngột ngột, y giáo tu 

 hành,  triệt  để  cùng  nguyên,  ẩm  tư  nhất  vị,  tự  thử  khánh  không  hậu  tế,  đạo 

 oán thân dĩ cộng xuất úy đồ, dụng ký ngưỡng thù phù Phật lực. 

 Hoàng  đế  bất  vong  phó  chúc,  ban  bố  ngũ  thời  bí  mật  chi  chân  thuyên,  tất 

 linh  hàm  thức  văn  huân  Bát  Nhã  thanh  tịnh  căn  thân,  liễu  quái  ngại  hề 

 hoạch  bổn  viên  thông,  tức  phàm  tình  hề  toàn  chương  thánh  trí,  vô  dị  trần 

 đầu hoa nhạc, đốn thành ngập nghiệp cao sơn, hộ niệm bảo tuy, công huân 

 võng  trắc,  ngô  sài  hạnh  ngộ  chỉ  nam,  cố  đương  chung  nhật  càn  càn,  kiệt 

 thành  trì  tụng,  đăng  phong  tạo  cực,  quán  bỉ  thái  hư,  do  tư  châu  biến  thập 

 phương, phù bão dữ dĩ tề trăn đạo ngạn, vĩnh kỳ thượng báo ư quân ân. 

(Như Lai rộng mở lòng từ bi, giảng thông suốt diệu điển Tam Tạng rất sâu, 

khiến khắp chúng sanh khơi  mở Bồ Đề, tiêu tan  Hoặc nghiệp, gột sạch hôn 

mê,  khôi  phục  tịch  chiếu  thường  hằng,  nhiếp  quả  giác  về  trọn  nội  tâm,  hệt 

như  giọt  sương  rơi  vào  biển  thẳm  bèn  thành  biển  cả  mênh  mông,  un  đúc 

trưởng  dưỡng,  lợi  ích  khôn  nêu,  bọn  mình  mừng  gặp  giáo  huấn  rạng  ngời, 

dám  chẳng  quanh  năm  miệt  mài,  y  giáo  tu  hành,  thấu  đáy  tột  nguồn,  uống 

một  vị  ấy,  từ  đấy  rỗng  toang  hậu  tế334,  dẫn  oán  thân  cùng  thoát  nẻo  đường 

kinh sợ, hòng cung kính đáp đền Phật lực. 

Hoàng đế thường chẳng quên phó chúc335, ban bố lời chân thuyên năm thời 

bí  mật,  hòng  mọi  hàm  thức  nghe  tập  Bát  Nhã,  thanh  tịnh  căn  thân,  trọn 

không  vướng  mắc,  thấu  đạt  viên  thông  vốn  sẵn,  dùng  phàm  tình  trọn  nêu 

thánh trí, khác  gì hạt bụi  vun  vào Hoa sơn mau thành núi cao ngất  ngưởng, 

hộ niệm chở che, công huân chẳng xiết, lũ ta may gặp chỉ nam336 thông tỏ, ắt 

nên  trọn  buổi  khăng  khăng,  kiệt  thành  trì  tụng,  tới  ngọn  lên  đỉnh,  thấy  thái 

hư kia, do đây trọn khắp mười phương, ôm giữ mọi loài cùng ta tới bến đạo, 

mong vĩnh viễn báo đáp ơn vua)  





333 Vô ký: Không thiện, không ác. 

334 Hậu tế là một trong Tam Tế, tức Tiền Tế (hay Sơ Tế), Trung Tế, Hậu Tế (chặng đầu, 

chặng giữa, chặng sau). 

335 Ở đây Tổ nhắc lại chuyện khi Phật sắp nhập Niết Bàn đã phó chúc các hoàng đế hộ trì 

lưu thông Phật pháp. 

336 Tức kim chỉ nam. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 297 of 340 

24. Câu đối đề pháp đường  



 Huệ diệm trùng trùng, thước phá thiên niên chi ám thất, 

 Pháp nguyên cổn cổn, tư sanh ngũ tánh chi linh miêu  

(Lửa huệ trùng trùng, sáng bừng nhà tối ngàn năm, 

Nguồn pháp cuồn cuộn, sanh thành mầm thiêng ngũ tánh)  



25. Câu đối đề Tàng Kinh Các  



 Pháp hải uông dương, thâm thám triệt để  chi nguyên, phương khả vị vô cô 

 Phật hóa, 

 Nghĩa sơn tiêu tuấn, trực thượng tuyệt cao chi đảnh, thỉ kham vân bất phụ kỷ 

 linh 

(Biển  pháp  mênh  mông,  dò  tận  đáy  nguồn  thăm  thẳm,  mới  dám  bảo  chẳng 

phụ ơn Phật giáo hóa, 

Núi nghĩa vòi vọi, lên thẳng đảnh cao chót vót, mới đáng nói không phụ bạc 

tánh mình)  



26. Câu đối đề tại Phật điện trong Tàng Kinh Các 



 Phật quang phổ chiếu thập phương giới  

 Pháp vũ quân tư ngũ tánh căn  

(Phật quang chiếu khắp cõi nước mười phương, 

Mưa pháp thấm đều căn cơ ngũ tánh) 



27. Câu đối đề Tàng Kinh Các  



 Ngũ  thời  ngôn  giáo,  phi  dị  phi  đồng,  vị  Thật  thi  Quyền,  khai  Quyền  hiển 

 Thật, hữu như hải dựng bách xuyên, xuyên phó hải, 

 Tam thừa đế lý, tức đa tức nhất, do tánh hiện tướng, nhiếp tướng quy tánh, 

 trực tự không hàm vạn tượng, tượng y không. 

(Năm  thời  ngôn  giáo,  chẳng  khác,  chẳng  đồng,  vì  Thật  bày  Quyền,  mở 

Quyền hiển Thật, dường biển cả chứa đựng trăm sông, sông xuôi về biển, 

Ba thừa đế lý, vừa nhiều vừa một, do tánh hiện tướng, nhiếp tướng về tánh, 

hệt hư không bao hàm muôn tượng, tượng337 nương hư không)  



28. Câu đối đề giảng đường  





337 Tượng ở đây là hình bóng, sắc cảnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 298 of 340 

 Pháp hội hoằng khai, giáo hạnh tịnh tấn, dục đắc thiên cơ phổ dục, lợi độn 

 tề tu, thị cố lược tư thông đồ, biến sùng đặc biệt, dĩ Hoa Nghiêm viên mãn 

 Bồ Đề chi diệu nhân duy tại đạo quy Tịnh Độ. 

 Giảng diên đại khải, lý sự song thuyên, nghĩ cầu vạn phái triều tông, thánh 

 phàm đẳng ích, do tư giản khứ tự lực, chú trọng  Phật gia, ký Sa Bà cụ túc 

 Hoặc nghiệp chi hàm thức, hiện sanh đồng phó liên trì  

(Pháp hội  mở rộng, giáo - hạnh cùng tiến, muốn lợi khắp ngàn căn cơ, lợi - 

độn đều tu, vì thế, bỏ qua đường chung, trọn đề cao pháp đặc biệt, bởi diệu 

nhân viên mãn Bồ Đề trong Hoa Nghiêm chỉ nhằm dẫn về Tịnh Độ 

Giảng tòa khơi  lớn,  lý  - sự cùng  giảng, toan cầu trọn  muôn phái  hướng  về, 

thánh - phàm cùng ích, do vậy, lựa bỏ tự lực, chuyên chú trọng Phật gia hộ, 

mong hàm thức đầy dẫy phiền nghiệp tại Sa Bà, đời này cùng đến liên trì)  

(Cậy  vào tự  lực  gọi  là  pháp  môn  theo  đường  lối  thông thường,  cậy  vào  Phật  lực  gọi  là 

pháp môn đặc biệt. Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã khánh thành giảng đường, sai tôi soạn câu 

đối, do vậy bèn nêu bày tông chỉ)  



29. Câu đối tại Niệm Phật Đường  



a)  Hà tất vấn thị thùy, thử đạo ư kim chiêu nhật nguyệt, 

 Đản năng thường hệ niệm, Phật tâm vô xứ bất từ bi  

(Cần gì hỏi là ai338, đạo này nay đã rạng ngời nhật nguyệt, 

Chỉ cần thường hệ niệm, Phật tâm không đâu chẳng từ bi)  



b)  Quyết chí cầu sanh, hiệu tích hiền tương thác tựu thác, 

 Nhất tâm ức niệm, chí kim nhật nhân vân diệc vân  

(Quyết chí cầu sanh, phỏng người hiền thuở xưa đem lầm đáp lạc, 

Một lòng nghĩ nhớ, tới nay người nói sao ta cũng nói vậy)  



c)  Nhân Giới sanh Định, Định - Huệ viên minh Bồ Đề bổn, 

 Do Giáo nhập Tịnh, Tịnh - Thiền quán triệt giác đạo thành  

(Bởi Giới sanh Định, Định - Huệ viên minh là cội Bồ Đề, 

Do Giáo nhập Tịnh, Tịnh - Thiền quán triệt thành tựu giác đạo) 



d)  Lực tu Giới Định Huệ Không tắc vô ngã kiến, 

 Thường niệm Từ Bi Hỷ Xả phương khế Phật tâm. 

(Tận lực tu Giới - Định - Huệ - Không sẽ không ngã kiến, 

Thường luôn niệm Từ - Bi - Hỷ - Xả mới hợp Phật tâm)  



e)  Liễu quân đại sự duy tu tịnh 

 Sướng Phật bổn hoài tại vãng sanh 

(Xong đại sự của ông chỉ có tu tịnh, 



338 Thiền gia thường dạy tham cứu câu “niệm Phật thị thùy” (người niệm Phật là ai?) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 299 of 340 

Thỏa bổn hoài của Phật ở nơi vãng sanh) 



f)  Tam nghiệp tương ứng, vãng sanh hữu phần, 

 Lục căn đô nhiếp, kiến Phật vô nan  

(Ba nghiệp tương ứng, vãng sanh có phần, 

Sáu căn nhiếp trọn, thấy Phật chẳng khó)  



g)  Chiếu kiến Ngũ Uẩn giai không, viễn ly điên đảo mộng tưởng, 

 Đô nhiếp lục căn tịnh niệm, thượng hợp bổn diệu giác tâm. 

(Soi thấy năm uẩn đều không, xa lìa mộng tưởng điên đảo, 

Nhiếp trọn sáu căn tịnh niệm, trên hợp giác tâm vốn mầu)  



h)  Ngũ uẩn giai không, lục căn câu tịch, 

 Nhất trần bất nhiễm, vạn đức viên chương  

(Năm uẩn đều không, sáu căn đều lặng, 

Mảy trần chẳng nhiễm, muôn đức trọn bày)  



30. Câu đối đề Tam Giáo Đường  



 Nho Thích bổn đồng nguyên, đạo tịnh hành nhi bất bột, 

 Nội ngoại nguyên nhất thể, lý giao hiển nhi di chương  

(Nho - Thích vốn cùng nguồn, hai đạo cùng hành không chống trái, 

Trong - ngoài nguyên một thể, lý rọi lẫn nhau thêm rạng ngời)  



31. Câu đối đề tháp viện ngài Vĩnh Minh  



 Tông kính viên chiếu, vạn thiện đồng quy, bổn giáo nghĩa nhi tục huệ mạng, 

 Pháp Hoa nhất bộ, Phật sự bách bát, chấn đại cơ dĩ cảnh ngu ngoan. 

(Tông kính chiếu trọn, vạn thiện đồng quy, bổn giáo nghĩa nối tiếp huệ mạng, 

Pháp Hoa một bộ, Phật sự trăm tám, dấy đại cơ nhắc nhở bướng ngu)  



32. Câu đối đề Trí Giả Phường339  



 Giáo  phán  ngũ  thời,  hóa  nghi  hóa  pháp  song  thuyên,  Linh  Thứu  thân  thừa 

 chư Thiện Thệ, 

 Phật minh lục tức, tâm tác tâm thị tịnh xiển, Chi Na hoằng đạo vô nhị nhân. 

(Phán định giáo pháp  gồm  năm thời,  hóa nghi,  hóa pháp340 cùng  giảng, non 

Linh Thứu đích thân hầu chư Thiện Thệ, 



339 Trí Giả Phường: Đình kỷ niệm tổ sư Trí Giả, tức Trí Khải đại sư. 

340 Đây là hai thuật ngữ của tông Thiên Thai. Theo Thiên Thai Tứ Giáo Nghi Tập quyển 

thượng và Pháp Hoa Huyền Nghĩa quyển 1, Hóa Nghi là những hình thức, phương pháp 

nhằm hướng dẫn, chỉ dạy chúng sanh nhập đạo, Hóa Pháp là nội dung của kinh điển, giáo 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 300 of 340 

Giải nghĩa chữ Phật bằng lục tức, “tâm làm, tâm là” đều phô, cõi Trung Hoa 

hoằng đạo chẳng một ai bằng)  



33. Câu đối đề Khổng Thánh Điện  

 

 Kế vãng khai lai, đạo thông thiên địa hữu hình ngoại, 

 Tổ Nghiêu thuật Thuấn, ân biến phi tiềm dị loại trung. 

(Kế  thừa  người  trước,  khơi  lối  kẻ  sau,  đạo  thông  trời  đất  vượt  ngoài  hữu 

hình. 

Sùng  phụng  đạo  Nghiêu,  noi  giữ  phép  Thuấn,  ân  trùm  bay  lặn  trọn  khắp 

muôn loài)  



34. Câu đối đề Như Ý Liêu341  



 Vạn đức hồng danh thường ức niệm, 

 Bách ban huyễn bệnh tự tiêu trừ  

(Vạn đức hồng danh thường nghĩ nhớ, 

Trăm cơn huyễn bệnh tự tiêu trừ)  



35. Câu đối đề Địa Tạng Đàn  



 Hồng nguyện phát thời, sanh mông độ thoát, 

 Tôn kinh diễn xứ, tội tự tiêu vong  

(Nguyện lớn phát lên, chúng sanh được độ thoát, 

Tôn kinh vừa giảng, tội chướng tự tiêu vong)  



36. Câu đối đề Pháp Hoa Đàn  



 Đại sự nhân duyên, đoan quy Thật Tướng, 

 Nhất thừa nguyên bổn, tại báo thân ân. 

(Đại sự nhân duyên, đầu mối quy về Thật Tướng, 

Cội nguồn Nhất Thừa tại nơi báo ân mẹ cha)  



37. Câu đối đề cửa Tam Quan  





pháp... Như vậy Hóa Pháp giống như dược tánh, còn Hóa Nghi giống như các món thuốc. 

Tổ Trí Giả lập ra thuyết Hóa Nghi Tứ Giáo (Đốn, Tiệm, Bí Mật, Bất Định) và Hóa Pháp 

Tứ Giáo (Tạng, Thông, Biệt, Viên). 

341 Như Ý Liêu chính là tòa nhà dành cho các vị Tăng nằm dưỡng bệnh ở chùa Pháp Vũ. 

Xin xem ‘Sớ quyên mộ xây dựng Như Ý Liêu chùa Pháp Vũ’ trong Ấn Quang Văn Sao 

Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2. 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 301 of 340 

a)  Kinh thừa Bắc khuyết, Luật xiển Nam Sơn, tục huệ mạng ư tương lai, trực 

 sử phổ thiên hàm thức đốn minh tịch diệt chân tâm, thụ cùng tam tế  

 Đạo kế Tây Càn, tông truyền Đông Chấn, khai Phật tri ư đương niệm, hàm 

 linh  pháp  giới  hữu  tình  triệt  ngộ  viên  thông  diệu  tánh,  hoành  biến  thập 

 phương. 

(Kinh nương cửa Bắc, Luật hoằng non Nam, nối tiếp huệ mạng tới tận tương 

lai, khiến hàm thức khắp trời mau tỏ chân tâm tịch diệt, theo chiều dọc cùng 

tột ba đời. 

Đạo nối trời Tây, tông truyền xứ Đông, mở bày Phật tri kiến nơi đương niệm, 

khiến  hữu  tình  pháp  giới  triệt  ngộ  diệu  tánh  viên  thông,  theo  chiều  ngang 

trọn khắp mười phương)  



b)  Nghệ Bồ Đề tràng, thú tịch diệt điện, 

 Đăng viên thông lộ, nhập giải thoát môn. 

(Đến Bồ Đề tràng, tới điện tịch diệt, 

Lên đường viên thông, vào cửa giải thoát)  



38. Câu đối đề vườn rau  

 

 Địa tráng thái căn thô, nhân chân quả chánh, 

 Phấn đa gia tử đại, đức hậu phước long  

(Đất phì nhiêu củ mập, nhân chân quả chánh, 

Phân mùn nhiều cà to, đức dày phước thịnh)  



39. Câu đối đề sân khấu  



a)  Quyền chế bài trường phù giáo hóa  

 Xảo thùy minh huấn chấn cương thường  

(Phương tiện lập sân khấu để giúp giáo hóa, 

Khéo léo nêu minh huấn chấn hưng cương thường) 



b)  Ngụ bao biếm, biệt thiện ác, khánh ương phước cực, báo bất sảng ư thục 

 nặc hiền gian, phát quý chấn lung, doãn tác thiên thu tảo giám, 

 Phù giáo hóa, chấn cương thường, từ hiếu nhân trung, nghĩa các tận ư quân 

 thần phụ tử, di phong dịch tục, tuân vi vạn thế điển hình  

(Ngụ ý khen - chê, phân biệt thiện ác, lành dữ, phước xui, quả báo chẳng sai 

lành  -  dữ,  hiền  -  gian,  chấn  động  kẻ  đui  người  điếc,  xứng  làm  gương  soi 

ngàn thu. 

Giúp đỡ giáo hóa, chấn chỉnh cương thường, từ  hiếu, nhân trung, tiết  nghĩa 

trọn hết vua - tôi, cha - con, thay đổi nề nếp phong tục, tuân theo điển hình 

muôn đời)  



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 302 of 340 

c)  Điển hình thị bỉ tương lai, tỉ cuồng phu khắc niệm tác thánh, 

 Gian du tru ư dĩ vãng, thứ tiềm đức đại phát u quang  

(Nêu bày gương mẫu cho tương lai khiến kẻ cuồng khắc niệm thành thánh, 

Giết lũ gian nịnh trong quá khứ hòng đức ngầm tỏa rạng u quang)  



40. Câu đối tại cửa Tam Quan am Pháp Như  



 Pháp đạo u thâm, trực nhập viên thông diệu cảnh, 

 Như môn quảng đại, toàn chương tịch chiếu chân tông. 

(Pháp đạo thẳm sâu, vào thẳng viên thông diệu cảnh, 

Như môn rộng lớn, trọn bày tịch chiếu chân tông)  



41. Câu đối mừng lễ truyền giới  

 

 Trương giới võng dĩ chấn tông phong, nhị đế viên minh, thành túc truy tung 

 vãng triết, 

 Bố từ vân nhi giáng pháp vũ, tam căn phổ bị, doãn kham di phạm hậu côn. 

(Căng  lưới  giới  để  rạng  tông  phong,  nhị  đế342 viên  minh,  thật  đáng  noi  dấu 

hiền nhân thuở trước, 

Bủa  mây  từ  hòng  tưới  mưa  pháp,  ba  căn  trọn  độ,  quả  xứng  nêu  gương  hậu 

học mai sau)  



42. Câu đối về khóa giảng Thiền Lâm Bảo Huấn343  



 Lãm kính tri tàm hoằng bảo huấn, 

 Quy kim sư cổ chấn thiền lâm  

(Soi gương biết thẹn hoằng dương bảo huấn, 

Sửa nay noi cổ344 rạng rỡ thiền lâm)  



43. Câu đối viếng pháp sư  



a)  Dĩ cầu sanh đắc cố hương chi phong nguyệt, sanh bổn vô sanh, vô sanh 

 nhi sanh, sanh ư vô sanh chi Tịnh Độ  



342 Nhị Đế: Chân Đế và Tục Đế. 

343 Thiền Lâm Bảo Huấn, còn có tên là Thiền Môn Bảo Huấn, hoặc Thiền Môn Bảo Huấn 

Tập, là một tác phẩm do sư Tịnh Thiện biên soạn vào đời Nam Tống, ghi chép các giáo 

huấn của  chư tổ sư nhà Thiền đời Tống từ ngài  Hoàng Long Huệ Nam đến Phật Chiếu 

Chuyết Am, gồm hơn 300 thiên, mỗi thiên đều ghi rõ xuất xứ. Cuốn sách này vốn do hai 

vị Diệu Hỷ Thiện Giác  và Trúc Am Sĩ  Khuê chùa Vân Môn tỉnh Giang Tây  biên  soạn, 

trải qua nhiều năm bị thất lạc phần lớn. Vào niên hiệu Thuần Hy (1174-1189), ngài Tịnh 

Thiện bèn biên tập chỉnh lý thành bộ Thiền Lâm Bảo Huấn như hiện thời. 

344 Noi gương người xưa để sửa đổi chính mình trong hiện tại. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 303 of 340 

 Dĩ thị diệt tác hiểm đạo chi đạo sư, diệt thật bất diệt, bất diệt nhi diệt, diệt ư 

 bất diệt chi uế bang 

(Lấy cầu vãng sanh để được cảnh gió trăng quê cũ, sanh vốn chẳng sanh, vô 

sanh nhưng lại sanh, sanh về nơi Tịnh Độ vô sanh, 

Dùng hiện tịch diệt để làm đạo sư nơi đường hiểm, diệt thật bất diệt, bất diệt 

mà vẫn diệt, diệt nơi cõi uế chẳng diệt)  



b)  Viên mãn Bồ Đề, thường quang hiện xứ huyễn duyên diệt, 

 Trang nghiêm Tịnh Độ, bổn hữu triệt thời chân trí sanh. 

(Viên mãn Bồ Đề, thường quang hiển hiện, huyễn duyên diệt, 

Trang nghiêm Tịnh Độ, bổn hữu tỏ rồi, chân trí sanh)  



44. Câu đối mừng thọ năm mươi tuổi  



 Hiệu Bá Ngọc chi tri phi, ngũ thập niên khiên vưu, tùng tư tận sám, 

 Sư Trọng Ni chi lập mạng, bách thiên thế ý phạm, vĩnh dụng tuân hành  

(Phỏng Cừ Bá Ngọc biết sai, tội lỗi suốt năm chục năm, từ đây sám sạch, 

Noi  Khổng  Trọng  Ni  lập  mạng,  hạnh  đẹp  cả  trăm  ngàn  đời,  vĩnh  viễn  tuân 

hành)  



45. Câu đối viếng vị giảng sư chuyên giảng Lăng Nghiêm  



 Hội ấm nhập giới nhi đầu đầu hợp đạo, sổ thập niên giáo nghĩa tông phong, 

 đồ thành cảnh ngưỡng, 

 Mẫn căn trần thức nhi pháp pháp quy chân, nhất sát na nhân viên quả mãn, 

 vĩnh tác tân lương 

(Gom  ấm  -  nhập  -  giới,  chuyện  gì  cũng  đều  hợp  đạo,  mấy  chục  năm  giáo 

nghĩa tông phong, thật đáng ngưỡng mộ, 

Diệt căn - trần - thức, pháp nào tất thảy quy chân, một sát-na nhân tròn quả 

mãn, mãi là cầu bến)  



46. Câu đối mừng thọ  



 Kỷ lập, lập nhân, thị danh thượng thọ, 

 Tri phi, phi đoạn, khả vị trưởng niên  

(Tự lập, lập người, ấy là thượng thọ, 

Biết sai, sai dứt, đáng gọi trưởng niên)  



47. Câu đối viếng người tu hành cao tuổi  



 Thiền tâm hư tịch, tịnh nghiệp tinh thuần, mông Phật tiếp dẫn dĩ vãng sanh, 

 bất uổng sổ thập niên lai cư hải đảo, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 304 of 340 

 Đạo mạo oai lăng, thanh thần trác lạc, linh nhân kính úy nhi cảnh ngưỡng 

 doãn kham thiên bách thế hậu tác điển hình  

(Tâm thiền trống lặng, tịnh nghiệp tinh thuần, được Phật tiếp dẫn vãng sanh, 

chẳng uổng mấy chục năm sống ngoài hải đảo, 

Dáng đạo oai nghiêm, lòng thanh siêu việt, khiến người kiêng nể ngưỡng mộ, 

đáng cho trăm ngàn đời sau noi gương mẫu) 



48. Câu đối viếng hòa thượng Ký Thiền chùa Thiên Đồng  



a)   Truy  ức  niêm  đề,  ý  chỉ  chiêu  trước,  tất  linh  nhận  ảnh  cuồng  đồ  tức  thời 

 hoàn đắc bổn đầu, khả thán thiên bất giá niên, trí sử pháp môn vong chỉ trụ. 

 Mỗi ngâm kệ tụng, thanh vận khanh tương, phổ tỉ phao gia lãng tử trực hạ 

 đốn khai bảo tạng, kham bi sự vị toại chí, cự giao hậu tấn thất quy thằng  

(Chạnh  nhớ  niêm  đề345,  ý  chỉ  rành  rành,  đều  khiến  những  gã  cuồng  lầm 

bóng346 tức  thời  nhận  biết  đầu  mình,  đáng  than  thay,  trời  không  cho  sống 

thêm, khiến cho pháp môn mất đi cột trụ, 

Thường ngâm kệ tụng, thanh vận réo rắt, khiến khắp bọn lãng tử bỏ nhà lập 

tức  mở  ngay  kho  báu,  buồn  tiếc  vậy,  sự  nghiệp  chưa  thỏa  chí,  đến  nỗi  hậu 

học thiếu người uốn nắn)  

(Câu đối này người quen biết, pháp tự hay vãn bối đều có thể dùng được)  



b)  Thập tải trụ Thiên Đồng, hằng dĩ thi ca truyền mật ấn, 

 Nhất triêu sanh Phật quốc, vĩnh tùy Quán Thế chứng viên thông 

(Mười năm trụ Thiên Đồng, thường lấy thi ca truyền mật ấn, 

Một hôm sanh nước Phật, mãi theo Quán - Thế347 chứng viên thông)  



49. Câu đối viếng hòa thượng Ký Thiền  



a)   Giải  đồng  tễ  nguyệt  phong  quang,  thượng  kế  Mật  Vân  chi  pháp  đạo, 

 phương dục hoằng khai học hội, tiếp dẫn hậu côn, khải liệu cánh sanh Cực 

 Lạc khắc nhân khứ. 



345 Niêm Đề: là một thuật ngữ Thiền Tông, còn gọi là Niêm Cổ, hoặc Niêm Tắc, có nghĩa 

là “niêm bình cổ tắc” (chọn ra một câu chuyện cũ để bình giảng). Trong cách thuyết pháp 

của Thiền  lâm, vị giảng sư  nêu  lên  một câu  chuyện  xưa, hoặc  một công án để khơi  mở 

tâm  địa,  chỉ  dạy  yếu  chỉ  tông  môn  cho  người  học.  Tuy  gọi  là  “bình  giảng”  nhưng  lời 

giảng thường khiến cho người nghe hoang mang nhiều hơn, với mục đích thúc đẩy nghi 

tình  để  người  nghe  tự  lãnh  ngộ  ý  chỉ,  chứ  không  dựa theo tri  kiến  văn  tự  để  giải  thích 

công án. 

346 Chỉ chàng cuồng Diễn Nhã Đạt Đa trong kinh Lăng Nghiêm, anh ta soi gương thấy 

hình bóng cái đầu của mình hiện trong gương, đâm ra hoảng sợ phát cuồng. 

347 Quán Thế Âm và Đại Thế Chí. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 305 of 340 

 Thi đẳng kim thanh ngọc chấn, vĩnh vi khổ hải chi từ hàng, thượng kỳ thân 

 chứng viên thông, truy tung tiên giác, cấp nghi phục nhập Sa Bà liễu nguyện 

 lai  

(Giải hệt trăng trong gió mát, kế thừa pháp đạo của Mật Vân, vừa muốn rộng 

mở học hội tiếp dẫn đàn em, nào ngờ đã sanh về Cực Lạc để thỏa cái nhân  

Thơ như vàng gieo ngọc chạm, mãi là thuyền từ trong biển khổ, vẫn mong tự 

chứng viên thông nối gót tiên giác, gấp nên quay trở lại Sa Bà hòng thỏa chí 

nguyện) 



b)   Thống  pháp  đạo  chi  thức  vi,  phúc  uẩn kinh  luân,  chí  đồ  khôi  phục, viện 

 quan trưởng dĩ tác kim thang, hà ý bán đồ nhi thệ, 

 Ký tông phong chi phi chấn, tâm huyền tảo giám, khẩu thổ châu ky, xan cức 

 lê dĩ phổ lưu bố, khả vân vĩnh kiếp thường tồn  

(Đau vì pháp đạo suy vi, bụng chứa kinh luân, chí mong khôi phục, cậy nhờ 

quan chức để bảo vệ, nào hay nửa đường khuất bóng, 

Mong  cho  tông  phong  rạng  rỡ,  lòng  sáng  gương  trong,  miệng  phun  châu 

ngọc, gạt trừ gai góc hòng rộng truyền, đáng gọi muôn kiếp thường còn)  



50. Câu đối viếng hòa thượng Lưu Vân Quán Nguyệt  



 Ngưỡng thừa sư chí, sáng kiến thiền lâm, phổ linh tham thỉnh truy lưu đắc dĩ 

 an thân lập mạng, hạnh trị niên cao đức thiệu, thức phạm hậu côn, hà duyên 

 nguyệt lạc thanh thiên thủy đáo hải. 

 Thượng  khấu  đế  hôn,  khất  ban  Long  tạng,  tất  sử  tông  giáo  khai  sĩ  nhân  tư 

 đạt bổn cùng nguyên, ký kinh chất tạ thần thiên, thân thị đại giác, đương tất 

 tâm minh lý địa đạo phù không  

(Kính  vâng  chí  thầy,  tạo  dựng  thiền  lâm,  khiến  khắp  Tăng  nhân  tham 

thỉnh348 nhờ đó an thân lập mạng, may được tuổi cao đức trọng, răn nhắc đàn 

em, duyên chi trăng khuất trời xanh, nước trôi ra biển? 

Tới  gõ  cửa  khuyết,  xin  ban  Long  tạng349,  khiến  mọi  khai  sĩ  Thiền  Giáo  do 

đây hiểu nguồn tột đáy, đã đành thân trả hồn dời, hầu hạ Đại Giác, ắt sẽ tâm 

mờ cõi lý, đạo hợp chân không)  



51. Câu đối viếng vị Tăng quen biết sống ở ngôi miếu nhỏ nơi chợ búa  



 Bản lai diện mục, tức tục hằng chân, phủ hướng bích đàm quán dạ nguyệt, 

 Tất thế tháo trì, tự thoái thật tấn, đảo kỵ lư tử thượng Lô Sơn, 

(Bản lai diện mục, dẫu cõi tục vẫn luôn là chân, dõi nhìn đầm biếc xem bóng 

trăng đêm, 



348 Tham thỉnh: tham vấn, thỉnh đạo. 

349 Càn Long Đại Tạng Kinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 306 of 340 

Suốt đời tu dưỡng, tưởng  là lùi thật ra luôn tiến, cưỡi  ngược chú  lừa350 trèo 

lên Lô Sơn)  



52. Câu đối của ông Tăng viếng vị đại thương gia hộ pháp  

 

 Bạch thủ khởi gia, cư triền vi chánh, sổ thập niên quảng hành từ tế, đại triển 

 kinh  luân,  vô  biên  tế  thanh  tháo  cao  phong,  cự  liệu  đồ  thành  phù  cảnh 

 ngưỡng. 

 Xích thành hộ pháp, tức tục tu chân, đương tư thời đốn khí huyễn khu, trực 

 thăng An Dưỡng, tuyệt đối đãi bổn quang thường thọ, tất tương triệt chứng 

 ư duy tâm  

(Tay  trắng  làm  nên,  sống  trong  chợ  búa  cầm  quyền,  mấy  chục  năm  rộng 

hành  từ  tế,  rộng  mở  kinh  luân,  phong  thái  cao  sạch  nào  có  ngằn  mé,  đâu 

mong cầu được ngưỡng mộ, 

Lòng  son  hộ  pháp,  ngay  nơi  cõi  tục  tu  chân,  đúng  lúc  này  chợt  bỏ  huyễn 

thân, lên thẳng An Dưỡng, quang minh thọ lượng vốn bặt đối đãi, ắt sẽ triệt 

chứng duy tâm)  



53. Câu đối nhân dịp huyện Định Hải làm lễ tống ôn  



 Kinh  tuyên  bí  tạng,  tống  ôn  thần  tức  quy  thiên  phủ,  khởi  đồ  nhất  ấp  an 

 khang, túng thuộc lân bang bất vi hác? 

 Chú tụng chân thuyên, kỳ cát diệu thường chiếu hạ phương, ký tích hạp cảnh 

 phước khánh, kiêm linh thông quốc mộc dung quang. 

(Kinh tuyên bí tạng, tiễn ôn thần về  ngay thiên phủ,  nào chỉ  một ấp an  vui, 

còn thì lân bang chẳng được hưởng nhờ? 

Chú tụng chân thuyên351, mong sao lành thường chiếu hạ phương, mong ban 

cả vùng phước khánh, kèm thêm cả nước gội đẫm dung quang)  



54. Câu đối tống ôn  



350 Cưỡi  ngược  chú  lừa  (Đảo  kỵ  lư):  Ở  đây,  Tổ  nhắc  đến  điển  tích  Trương  Quả  Lão. 

Trương Quả Lão không rõ năm sinh và mất, là một trong Bát Tiên, sống vào thời Đường 

(vào khoảng đời Đường Cao Tông đến Đường Huyền Tông), là  một đạo sĩ  nổi tiếng về 

thuật luyện đan. Theo thần thoại, ông ta thường cỡi một con lừa trắng, nhưng ngồi ngược 

hướng, tức là quay mặt về phía đuôi lừa. Con lừa ấy mỗi ngày đi được ngàn dặm, không 

cần ăn uống, khi cần nghỉ ngơi, chỉ cần vỗ nhẹ vào nó, lừa liền xẹp xuống như một tấm 

da  lừa,  khi  cần  đi  chỉ  thổi  hơi  vào  nó  lại  biến  thành  con  lừa  sống  như  cũ.  Do  vậy,  dân 

gian hay dùng tích “cưỡi lừa ngược” để chỉ người thung dung tự tại không bị ràng buộc 

trong cõi trần. Ở đây, Tổ dùng điển tích này để khen ngợi vị sư ấy sống nơi đô hội, chợ 

búa,  vẫn  thong  dong  tu Tịnh  nghiệp  khác  nào  Trương  Quả  Lão  cỡi  ngược  con  lừa  dạo 

chơi khắp chốn. 

351 “Thuyên” có nghĩa  là rõ ràng. Do vậy, trong nhà Phật gọi những câu nói giảng giải 

chân lý là Chân Thuyên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 307 of 340 



 Hạ dân bối giác hợp trần, chí sử thiên tai dĩ kiến cáo, 

 Đại sĩ tầm thanh cứu khổ, nhân lân quỳ khổn chi thành cầu. 

(Dân đen trái giác hợp trần, đến nỗi thiên tai thường giáng xuống, 

Đại Sĩ tầm thanh cứu khổ, do thương tha thiết352 chí thành cầu)  



55. Câu đối phúng điếu ông Tôn Truyền Phương (viết thay)  



 Tâm khế chân thường, phổ vị oán thân tu thánh đạo, 

 Thân thường nghiệp trái, hồn vong nhân ngã quy liên bang  

(Tâm hợp chân thường, khắp vì oán thân tu thánh đạo, 

Thân đền nợ nghiệp, quên phăng nhân ngã về liên bang)  



56. Câu đối tống tiễn thần ôn dịch 



 Huệ nhật lệ trung thiên, diệt tận ôn dịch chi sương lộ, 

 Từ vân phú đại địa, tư vinh phước thọ chi căn miêu. 

(Huệ nhật rạng giữa trời, trừ sạch sương móc ôn dịch, 

Mây từ trùm cõi đất, tốt tươi rễ mầm phước thọ)  



57. Câu đối tự khích lệ  



a)  Tất tương cách trí thành chánh thố kỷ cung, thị chân hào kiệt, 

 Bất dĩ thân tâm tánh mạng trí độ ngoại, nãi đại trượng phu  

(Tận lực thực hiện cách trí thành chánh353, thật đáng bậc hào kiệt, 

Gác bỏ chẳng màng thân tâm tánh mạng, mới xứng đại trượng phu)  



b)  Nhữ tương tử khoái niệm Phật, tâm bất chuyên nhất, quyết đọa địa ngục, 

 ngạ quỷ, súc sanh thượng nan cầu, vật vọng tưởng nhân thiên phước quả, 

 Nhữ tương tử khoái niệm Phật, chí nhược chân thành, tiện dự liên trì, Thanh 

 Văn, Duyên Giác do phất trụ, định khắc chứng đẳng diệu viên thừa 

(Ông  sắp  chết  hãy  mau  niệm  Phật,  tâm  chẳng  chuyên  nhất,  quyết  đọa  địa 

ngục,  ngạ quỷ súc sanh còn khó  mong cầu, chớ vọng  tưởng quả phước trời 

người, 

Ông sắp chết hãy mau niệm Phật, chí nếu chân thành, liền dự liên trì, Thanh 

Văn,  Duyên  Giác  vẫn  chẳng  muốn  trụ,  chắc  chắn  chứng  viên  thừa  đẳng 

diệu354)  



352 Nguyên văn “Quỳ khổn” (tấm  lòng tha thiết của hoa Quỳ). Do hoa Quỳ (còn gọi  là 

hoa Hướng Dương) thường xoay theo hướng mặt trời nên cổ văn thường dùng từ ngữ này 

để chỉ  lòng tha thiết ngưỡng vọng. Do âm vận bó buộc, chúng tôi đành tạm dịch gọn là 

“tha thiết” tuy không đủ ý. 

353 Cách vật, trí tri, chánh tâm, thành ý. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 308 of 340 



c)   Chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai  không,  tâm  cảnh  câu  quyên,  trực  đồng  hạo 

 nguyệt cô viên, quang thốn vạn tượng, 

 Chứng đáo nhất trần bất lập, trí bi song vận, bất dị hạo thiên hạo đãng, thể 

 phú quần luân  

(Soi  thấy  năm  uẩn  đều  không,  tâm  cảnh  đều  mất,  hệt  như  vầng  trăng  vằng 

vặc, ánh sáng rọi trùm muôn vật, 

Chứng đến mảy trần chẳng lập, trí bi cùng vận, khác nào mặt trời rực rỡ, thể 

tánh che khắp mọi loài)  



d)  Niệm Phật phương năng tiêu túc nghiệp, 

 Kiệt thành tự khả chuyển phàm tâm  

(Niệm Phật mới hòng tiêu túc nghiệp, 

Kiệt thành sẽ tự chuyển phàm tâm)  



e)  Bế hộ cự lai nhân, thống niệm tử kỳ tương chí, 

 Chuyên tâm tu tịnh nghiệp, thâm tàm đạo nghiệp vị thành  

(Đóng cửa chẳng tiếp ai, xót nghĩ thân này sắp chết, 

Chuyên tâm tu tịnh nghiệp, thẹn thay đạo nghiệp chưa thành)  



f)  Trác lập bất di, thường sư Khổng thánh, 

 Hữu phi tất cải, nghi hiệu Cừ hiền  

(Kiên quyết chẳng dời, thường tôn thờ Khổng thánh, 

Có lỗi bèn sửa, hãy học hạnh Cừ hiền355)  



g)  Chứng đạo phương năng siêu lục đạo, 

 Minh tâm tự khả liễu tam tâm  

(Chứng đạo mới hòng siêu lục đạo, 

Minh tâm sẽ tự rõ ba tâm)  



h)  Đạo nghiệp vị thành, cảm sử thử tâm tán loạn, 

 Tử kỳ tương chí, lực từ nhất thiết ứng thù  

(Đạo nghiệp chưa thành, há dám để tâm này tán loạn, 

Kỳ chết sắp đến, tận lực từ tạ mọi thù tạc)  



i)  Duyệt biến trần hoàn nguyên thị huyễn, 

 Nghiên cùng diệu tánh cấp quy chân  

(Xem khắp trần gian đều huyễn ảo, 

Xét cùng diệu tánh gấp quy chân)  



354 Bình đẳng, vi diệu. 

355 Tức Cừ Bá Ngọc, người  sống cùng thời  Khổng  Tử, nổi tiếng với câu nói  “đến năm 

 tròn năm mươi tuổi, biết bốn mươi chín năm trước đều sai”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 309 of 340 



j)  Quả quá vị năng vi ngã hám, 

 Cư tâm vô ngụy nhậm nhân phi  

(Bớt lỗi chưa xong, thường áy náy, 

Giữ lòng không dối, mặc người sai)  



k)  Tri Phật tánh thường, phấn khắc chứng chí, 

 Tư địa ngục khổ, phát Bồ Đề tâm  

(Biết Phật tánh thường hằng, quyết chí chứng đắc, 

Nghĩ địa ngục khổ não, phát Bồ Đề tâm)  



58. Câu đối khi nhàn rỗi  



a)  Giải hạnh toàn vô, cảm sung thiên điểu, 

 Căn thân vị tịnh, miễn hiệu vân ngưu356  

(Giải hạnh trọn không, nào dám như chim trời, 

Căn thân chưa tịnh, gắng bắt chước trâu mây)  



b)  Vị học nhật ích, vị đạo nhật tổn 

 Sư hiền tâm thật, sư thánh tâm không  

(Vì sự học ngày càng tăng thêm, vì đạo ngày càng bỏ bớt, 

Noi theo người hiền tâm thành thật, noi bậc thánh tâm rỗng không)  



c)  Tuy hữu châu hải kim sơn, bất như tọa tấn thử đạo, 

 Túng linh phong thiện bái quốc, hà nhược lập vãng Tây Phương  

(Tuy có biển ngọc núi vàng, chẳng như tấn tu nơi đạo này, 

Dẫu cho lên ngôi dựng nước, nào bằng đứng sanh về Tây Phương)  



d)  Sự sự lợi nhân, xuất nhĩ phản nhĩ, 

 Tâm tâm tỉnh kỷ, niệm tư tại tư  

(Chuyện chuyện lợi người, ra từ đâu trở về đó, 

Tâm tâm xét mình, niệm nơi này nghĩ tại đây)  



e)  Nhất chế phù tâm thành thiết hán, 

 Tam giam kỳ khẩu học kim nhân. 

(Một phen chế phục tâm, thành gã sắt, 

Ba lượt ngậm kín miệng, học người vàng)  





356 Vân Ngưu là một loài vật tưởng tượng. Cổ nhân thường tạc tượng Vân Ngưu có hình 

dáng một con trâu hay bò mập mạp, chân ngắn, sừng cong ngắn, cổ bạnh, khắp mình có 

những  xoáy  tròn  như  mây  cuộn,  bốn  chân  có  những  đám  mây  nhỏ.  Vân  Ngưu  tượng 

trưng cho sự cần cù, kiên quyết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 310 of 340 

59. Câu đối tán dương Phật Dược Sư  



 Như Lai thệ nguyện hoằng thâm, phổ lợi hữu tình, quả năng tâm vô sở trụ trì 

 hồng danh, tự khả tai biến tiêu tận lục đạo khổ, 

 Kinh chú oai thần quảng đại, tề tư hàm thức, nhược khẳng niệm bất phân trì 

 bẩm thánh giáo, định nhiên thọ đắc diên cập Lưỡng Túc Tôn  

(Như Lai thệ nguyện rộng sâu, lợi khắp hữu tình, nếu tâm vô sở trụ trì hồng 

danh, sẽ tự tiêu sạch tai ương hết khổ lục đạo, 

Kinh chú oai thần  lớn rộng,  giúp trọn  hàm thức,  nếu chịu  niệm chẳng  rong 

ruổi tuân thánh giáo, chắc chắn hưởng tuổi thọ dài như đấng Lưỡng Túc)  



60. Câu đối đề pháp đường  



 Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng, tướng 

 tướng  ly  tướng,  nhi  vạn  đức  viên  chương,  cứu  cánh  thân  chứng  phù  Thật 

 Tướng  

 Sanh  từ  tâm,  sanh  bi  tâm,  sanh  hoan  hỷ  tâm,  sanh  đại  xả  tâm,  tâm  tâm  ấn 

 tâm, nhi nhất trần bất lập, triệt để hiển hiện hồ Phật tâm  

(Vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng, 

tướng tướng ly tướng, muôn đức trọn bày, rốt ráo tự chứng Thật Tướng, 

Sanh  từ  tâm,  sanh  bi  tâm,  sanh  hoan  hỷ  tâm,  sanh  đại  xả  tâm,  tâm  tâm  ấn 

tâm, mảy trần bất lập, triệt để hiển hiện Phật tâm) 



61. Câu đối về Quán Âm, Địa Tạng  



 Quán  Thế  Âm  hiện  chúng  thân  dĩ  thuyết  diệu  pháp,  tùy  trần  sát  cảm,  biến 

 trần sát ứng, 

 Địa Tạng Vương không địa ngục nhi tận sanh giới, hành Như Lai sự, úy Như 

 Lai tâm  

(Quán Thế  Âm  hiện  mọi  thân để  nói pháp  mầu, trần sát cảm bèn  ứng khắp 

trần sát, 

Địa Tạng Vương trống địa ngục hòng hết sanh giới357, làm chuyện Như Lai 

thỏa tâm Như Lai)  



62. Câu đối chúc mừng Công Đức Lâm  



 Nhục thực nhẫn tâm chiêu kiếp vận, 

 Tố xan thiện niệm trí thái bình  

(Ăn thịt nhẫn tâm chuốc kiếp vận, 

Dùng chay thiện niệm dẫn thái bình)  



357 Sanh giới chính là chúng sanh giới. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 311 of 340 



63. Câu đối về Quán Âm, Địa Tạng  



 Biến pháp giới tầm thanh cứu khổ, tùy loại hiện thân, thủ thôi Phổ Môn đại 

 sĩ, 

 Cử  minh  dương  hưng  từ  vận  bi,  thường  thời  thùy  thủ,  mạc  quá  Địa  Tạng 

 nguyện vương  

(Khắp  pháp  giới  tầm  thanh  cứu  khổ,  tùy  loại  hiện  thân,  phải  nhường  Phổ 

Môn đại sĩ, 

Trọn  âm  dương  hưng  từ  vận  bi,  thường  luôn  xòe  tay,  ai  hơn  Địa  Tạng 

nguyện vương)  



64. Câu đối chức mừng Công Đức Lâm  



 Thể càn phụ khôn mẫu chi tâm, vĩnh trừ nhục thực, 

 Tồn dân bào vật dữ chi niệm, đặc bị tố xan  

(Thấu hiểu lòng cha trời mẹ đất, vĩnh viễn thôi ăn thịt, 

Vâng giữ niệm dân bào vật dữ358, riêng sắp đặt món chay)  



65. Câu đối tán dương đức Địa Tạng  



 Chúng sanh độ tận, phương chứng Bồ Đề, miễn dữ lạc bạt khổ chi tâm, cộng 

 tam tế thập hư nhi mạc ký, 

 Địa  ngục  dĩ  không,  thỉ  thị  thành  Phật,  tố  hưng  từ  vận  bi  chi  niệm,  cử  ngũ 

 thừa cửu giới nhi vô di  

(Chúng  sanh  độ  hết,  mới  chứng  Bồ  Đề,  tưởng  tấm  lòng  ban  vui  dẹp  khổ, 

khắp ba đời mười phương vẫn chưa trọn, 

Địa ngục không rồi, mới hiện thành Phật, nghĩ dấy niệm hưng từ vận bi, cả 

năm thừa chín giới đều chẳng sót)  



66. Câu đối về các pháp sâu thẳm như biển  



 Phật  nguyện  hồng  thâm,  phổ  bị  tam  căn,  nhân  tư  cửu  giới  đồng  quy,  thập 

 phương cộng tán, 

 Pháp môn quảng  đại, bất di  nhất vật, cố đắc thiên kinh tịnh xiển, vạn luận 

 quân tuyên  

(Phật  nguyện  rộng  sâu,  độ  khắp  ba  căn,  do  vậy  chín  giới  cùng  nương  về, 

mười phương cùng khen ngợi, 



358 Dân bào vật dữ: Nói gọn của câu  “Dân thị ngô bào, vật thị ngô dữ”  (dân là kẻ ruột 

thịt của ta, loài vật giống như ta). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 312 of 340 

Pháp  môn  bao  la,  chẳng  sót  một  ai,  nên  được  ngàn  kinh  đều  xiển  dương, 

muôn luận đều tuyên nói)  



67. Câu đối giải thích đích xác [ý nghĩa từ ngữ] “cách vật trí tri” 



 Cách trừ huyễn vọng tư dục vật, 

 Trí hiển trung dung bỉnh di tri  

(Trừ khử vật tư dục huyễn vọng, 

Thấu tột luân thường giữ trung dung)  



68. Câu đối về ăn chay niệm Phật  



 Miễn Như Lai mẫn niệm thù ân, thường trì hồng danh, ký lịch kiếp tội khiên 

 do tư tức diệt, 

 Quán  thế  nhân  nhai  xải  tất  báo,  vĩnh  đoạn  nhục  thực,  dĩ  sát  thân  oán  hận 

 quyết định nan tiêu  

(Nghĩ đến ân đức Như Lai sâu xa thương tưởng, thường trì hồng danh hòng 

diệt ngay tội khiên bao kiếp, 

Ngó thấy quả báo người đời chớp mắt phải chịu, quyết không ăn thịt để giải 

trừ hận giết khó tiêu)  



69. Câu đối đề chỗ ăn chay  



 Thôi ngô nhân ố tử chi tâm, xảo hành cứu tế, 

 Thể thiên địa hiếu sanh chi đức, vĩnh giới tàn thương  

(Suy lòng lũ ta sợ chết, khéo hành cứu tế, 

Hiểu đức trời đất hiếu sanh, mãi kiêng sát thương)  



70. Câu đối về ăn chay niệm Phật  



 Khẩu phúc ngộ nhân, xuất nhĩ phản nhĩ kết oán đối, 

 Phật danh tế thế, niệm tư tại tư dự thánh lưu  

(Miệng bụng lầm người, từ đâu ra trở về đó, kết oán thù, 

Phật danh cứu đời, niệm từ đâu, nghĩ tại đấy, dự dòng thánh)  



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 313 of 340 

VII. Phụ Lục  



Cổ nhân nói:  “Bá Di, Thúc Tề359 tuy hiền, nhưng do được Phu Tử [nhắc 

 đến] mà thêm nổi tiếng; Nhan Uyên tuy chăm học, nhưng do bám vào đuôi 

 ngựa Ký360 mà hạnh thêm rạng”,  Đức Sâm khổ não khôn xiết, hạnh lẫn học 

đều thiếu,  nếu không được  Ấn  lão  nhân  nhiếp thọ, nâng đỡ, quả thật chẳng 

biết sẽ đặt chân nơi đâu, huống là bàn đến những chuyện chi khác! Mà cũng 

là  nhờ  các  vị  Tăng  -  tục  để  lọt  mắt  xanh361 thương  xót,  chứ  nào  phải  chỉ 

riêng  mình  lão  nhân  gia  bị  mà  được  như  thế!  Ngẫu  nhiên  có  ghi  chép,  viết 

lách  thì  quê  kệch,  không  ra  hồn,  lời  lẽ  thiếu  thứ  tự,  nào  kham  lưu  truyền 

trong cõi đời kẻo gai mắt nhã của người khác! Nhưng do cư sĩ Tra Tân Thần 

gởi thư thuật tình huống sanh Tây của cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh, lão nhân liền gởi 

thư bảo Đức Sâm ghi thuật chuyện ấy để đính kèm vào cuối bộ Văn Sao Tục 

Biên. Do vậy, tuân theo mạng lệnh ấy, ghi lại đôi lời về những sự thật, tình 

hình rõ ràng liên quan đến pháp yếu để tạo thành phần Phụ Lục, rồi trình lên 

lão nhân giám định [đã được Ngài] chấp thuận mới dám bám vào đuôi ngựa 

Ký  để  nhờ  đó  được  lưu  truyền  rộng  rãi.  Nếu  nói  muốn  nối  gót  lão  nhân 

hoằng tuyên pháp đạo thì tôi chẳng dám, chỉ là nương từ quang của lão nhân 

ngõ hầu những sự thực được ghi chép sẽ truyền bá xa gần khiến cho người ta 

tin ngay chẳng ngờ mà thôi! 

Khổ Não tỳ-kheo Đức Sâm kính cẩn viết. 



1. Niệm Phật nhiếp tâm kệ  

(sao chép theo bài viết trên vách Vân Thủy Đường)  





Sách  A  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải  của  đại  sư  Ngẫu  Ích  có  câu:   “Nếu  tín 

 nguyện  kiên  cố  thì  lâm  chung  dù  mười  niệm  hay  một  niệm  cũng  chắc chắn 

 được vãng sanh. Nếu không có tín nguyện, dù trì danh hiệu đến mức gió thổi 

 chẳng lọt, mưa táp chẳng ướt, hệt như tường bạc vách sắt cũng không lẽ nào 

 được vãng sanh!”  Tổ sư cực lực nói toạc ra như thế, chính là lời thành thật 



359 Bá Di và Thúc Tề đều là con vua nước Cô Trúc (nay thuộc thành phố Đường Sơn, tỉnh 

Hà Bắc) cuối đời Thương. Bá Di là con cả, Thúc Tề là con trai thứ ba. Lúc vua Cô Trúc 

còn sống, tính truyền ngôi cho Thúc Tề. Sau khi cha chết, Thúc Tề lại nhường ngôi cho 

anh, Bá Di không chịu, bỏ nước trốn đi. Thúc Tề cũng không chịu làm vua, trốn theo anh 

sang đất nhà Châu dưỡng lão. Khi Châu Vũ Vương (Cơ Phát) hưng binh diệt Trụ, Bá Di 

và Thúc Tề ra cản đầu ngựa để khuyên can, nhưng Vũ Vương không nghe. Sau khi Trụ 

Vương tự vẫn, Bá Di lẫn Thúc Tề thề không ăn gạo thóc của nhà Châu, sống ẩn dật trong 

núi  Thủ  Dương,  hái  rau  rừng  để  ăn.  Sau  có  người  bảo  rau  rừng  mọc  trên  đất  Châu  thì 

cũng là tài sản của nhà Châu, họ liền nhịn đói đến chết. 

360 Ký là thiên lý mã, tức giống ngựa theo truyền thuyết một ngày đi được ngàn dặm. 

361 Theo Tấn Thư, Nguyễn Tịch có cặp mắt đặc biệt, khi nể trọng ai thì nhìn bằng cặp mắt 

xanh, khi khinh rẻ ai thì nhìn bằng cặp mắt trắng. Do đó cổ văn thường dùng chữ “thùy 

thanh” (để lọt mắt xanh) với ngụ ý đặc biệt tôn trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 314 of 340 

phun gan nhả mật, mổ tim vẩy máu dành cho bọn người dùng trì danh để đè 

nén vọng tưởng chẳng biết cầu sanh vậy; kẻ tu tịnh nghiệp chẳng thể không 

biết  [điều  này]. Nhưng bọn ta đã biết sanh lòng  tin phát  nguyện  quyết định 

cầu sanh, hiềm rằng vọng tưởng tơi bời, miệng tuy niệm Phật, tâm hoàn toàn 

mê muội, tán loạn, đấy cũng là điều chướng ngại vãng sanh. Nếu giống như 

Sâm  là kẻ nghiệp chướng sâu nặng, độn căn tệ nhất thì dẫu tuân chiếu theo 

mấy  phương  cách  tốt  lành  của  tiền  nhân  vẫn  cảm  thấy  tốn  sức  mà  khó  thể 

chế ngự tâm vào một chỗ. 

Ở  đây,  tôi  sao  chép  bài  kệ  Nhiếp  Tâm  Niệm  Phật  của  Vân  Thủy  Tăng 

viết  trên  vách  để  dường  như  khơi  gợi  những  gì  tiền  nhân  chưa  khơi  gợi. 

Dùng  cách  ấy  để  điều  phục  thân  tâm,  quả  thật  so  ra  hữu  hiệu  hơn  những 

phương cách khác. Huống chi niệm niệm còn nghĩ đến hoa sen, tức là an tâm 

nơi  cảnh  thù  thắng  cõi  Tây  Phương,  tự  nhiên  sẽ  có  ích  cho  tịnh  hạnh,  trọn 

chẳng có điều tệ nào, chẳng suy tính mà ngầm hợp với pháp  “nhiếp trọn sáu 

 căn, tịnh niệm tiếp nối”  của đức Thế Chí, đem trình  lên, có lẽ Ấn công  lão 

nhân  cũng  khen  ngợi  là  tuyệt  hay.  Vì  thế,  dám  đem  chép  kèm  vào  đây  để 

những Tịnh nghiệp hành nhân độn căn hèn kém như Sâm nương theo tu tập, 

kệ rằng:  



 Nếu hỏi pháp Niệm Phật, 

 Nhiếp tâm tự có cách, 

 Niệm mỗi một câu Phật, 

 Miệng tỏa hương hoa sen, 

 Do tâm ta thanh tịnh, 

 Nên có mùi hương này, 

 Hoa từ miệng thoát ra, 

 Đóa đóa về trời Tây  

 Mỗi câu Phật, một đóa, 

 Có màu và quang minh, 

 Niệm Phật hiệu câu đầu, 

 Hoa xanh, tỏa ánh xanh, 

 Niệm Phật hiệu câu kế, 

 Hoa vàng, tỏa ánh vàng, 

 Niệm Phật đến câu ba  

 Hoa đỏ, tỏa ánh đỏ, 

 Niệm Phật hiệu câu bốn  

 Hoa trắng, tỏa ánh trắng, 

 Xoay vần tưởng như thế, 

 Niệm niệm chẳng hề quên   

 Chẳng cần phải nhớ số, 

 Chỉ tưởng sắc, hương, quang, 

 Nếu tâm chẳng tán loạn, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 315 of 340 

 Quyết thấy Đại Nguyện Vương  



2. Bài ký và bài tụng về chuyện cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh vãng sanh  

 



Cư  sĩ  tên  là  Nghiệp  Hốt,  người  huyện  Bành  Trạch  tỉnh  Giang  Tây,  làm 

quan  Hàn  Lâm  năm  Giáp  Thìn  (1904)  đời  Quang  Tự  nhà  Thanh,  làm  quan 

tám  năm,  sau  khi  quang  phục  (Trung  Hoa  Dân  Quốc  thành  lập)  liền  ẩn  cư. 

Năm Dân Quốc thứ  hai (1912), hướng  lòng  học Phật, đốc chí  nơi  Tịnh Độ. 

Tiếp  đó,  đọc  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao,  liền  biết  lão  nhân  là  bậc  long 

tượng trong pháp môn, thật đúng là Thái Sơn, Bắc Đẩu trong Tịnh tông. Rồi 

biết Quán Âm đại sĩ chính là vị phù tá bên trái Phật Di Đà, là bậc hướng dẫn 

trí tuệ của cõi sen, liền khởi ý  niệm triều bái Phổ Đà, lễ Đại Sĩ, yết kiến cụ 

Ấn. 

Năm Dân Quốc 11 (1922) đi triều bái,  lễ bái, chiêm  ngưỡng  xong, đem 

bài Sớ  Lễ Quán Âm đã soạn trình  lên (toàn văn bài sớ này được chép ở đầu cuốn 

Quán Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng), trong ấy có câu  “thực Đình Chương 

 chi  vu,  khắc  nhật  Tây  hành”   (ăn  khoai  Đình  Chương362,  hẹn  ngày  về  Tây) 

lão  nhân  liền  nghĩ  ông  ta  còn  chưa  thôi  ăn  mặn,  bèn  hỏi:  “Ông  đã  ăn  chay 

hay chưa?” Đáp: “Ăn chay theo kỳ”. Lão nhân nghiêm mặt quở trách: “Thật 

là tệ! Bậc đại thông gia như vậy mà vẫn chưa lấy thân làm gương ăn chay thì 

làm sao cảm hóa được người khác?” Lớn tiếng quát to, cư sĩ vui vẻ ưng chịu, 

chẳng  những không  một  mảy  may nào trái ý,  mà thật ra tâm còn vui sướng 

thành thật khâm phục. Hôm sau, dâng thư xin lão nhân tiếp tục biên tập Tịnh 

Độ Thánh Hiền Lục, tự nguyện sẽ giúp cho thành tựu. Gặp mặt nhận lời quở 

trách  từ  bi  mà  biểu  lộ  muôn  phần  cảm  kích,  đáng  khen  “danh  chẳng  hư 

truyền!” Lão nhân thấy cư sĩ tri kiến thuần chánh, văn bút siêu diệu, đúng là 

lòng  rỗng  rang  như  hang  núi,  thật  hiếm  có  trong  đời  Mạt,  bèn  thỉnh  cư  sĩ 

biên tập Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng. 

Từ  đấy  thư  từ  qua  lại  càng  thêm  mật  thiết,  nhưng  vẫn  giữ  lễ  đệ  tử,  xin 

được quy y với lão nhân, ban cho pháp danh. Lão nhân bèn đặt pháp danh là 

Chỉ Tịnh. Năm Dân Quốc 16, 17 (1927-1928), tỵ nạn tại Thượng Hải, cư sĩ 

Nhiếp  Vân  Đài  thỉnh  [ông  Hứa]  biên  tập  bộ  Lịch  Sử  Cảm  Ứng  Thống  Kỷ. 



362 Cư  sĩ  Châu  Đình  Chương,  hiệu  là  Sở  Phong.  Theo  Cư  Sĩ  Truyện,  cư  sĩ  Châu  Đình 

Chương  người  tỉnh  Vân  Nam,  sống  vào  khoảng  niên  hiệu  Chánh  Đức  -  Gia  Tĩnh  đời 

Minh, tánh tình thuần phác, gia cảnh nghèo hèn. Ai mắng nhiếc, chửi bới gì cũng cười mà 

thôi. Một lòng tin tưởng Phật pháp, mỗi sáng đều tụng kinh Kim Cang, Di Đà, Quán Âm 

mỗi thứ một biến. Một hôm vào tiết Thanh Minh, từ biệt cha và vợ nói: “Tôi sắp đi đây, 

Di Đà đến đón tôi, Quán Âm cũng đã đến”, rồi lại nói: “Đức Quán Âm bảo tôi phải thôi 

ăn mặn trong năm ngày thì mới về Tây được”, bèn mỗi ngày ăn một bữa cháo, một bữa 

rau. Đến thời hạn, liền tắm gội đội mũ, bảo con em tụng danh hiệu của bảy đức Như Lai, 

tụng kinh xong bèn ngồi ngay ngắn qua đời, đến hôm sau thân vẫn còn tỏa mùi thơm, vẻ 

mặt như lúc sống. Do Đình Chương lúc sắp mất mới ăn chay, nên khi Tổ Ấn Quang thấy 

ông Hứa Chỉ Tịnh nguyện “ăn khoai Đình Chương” liền biết ngay ông ta hãy còn ăn mặn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 316 of 340 

Hai  cuốn  sách  ấy  lần  lượt  được  lưu  truyền,  phàm  những  vị  Tăng  -  tục  có 

chánh tri kiến đều khen là Phật lý cao sâu, văn học tinh túy. Lão cư sĩ Phan 

Đối  Phù  lại  thỉnh  [ông  Hứa]  biên  soạn  Phật  Học  Cứu  Kiếp  Biên.  Ba  cuốn 

sách soạn xong đều được Ấn lão nhân lo liệu ấn hành, ngay cả việc ấn hành 

Sơn Chí của tứ đại danh sơn, cư sĩ cũng đều góp sức, trong lời tựa [những bộ 

Sơn Chí ấy] lão nhân cũng đã thuật đại khái. Năm Dân Quốc 25 (1936), tại 

chùa Báo Quốc, cư sĩ lại cầu lão nhân đích thân truyền Bồ Tát giới (do trước 

kia vâng theo lời lão nhân dạy đã tự thọ giới trước đức Phật). 

Cư  sĩ  tuy  có  học  vấn  đạo  đức  người  khác  khó  thể  sánh  kịp,  nhưng  tấm 

lòng  rỗng  rang,  khiêm  tốn,  gặp  Tăng  ắt  vái  chào,  thấy  Phật  ắt  lễ,  toàn  thân 

buông xuống, nghiêm ngặt giữ thân phận hàng tại gia bạch y làm đệ tử quy y 

Tam Bảo, chẳng tơ hào kiêu căng, ngạo mạn, thật là chuyện người hiện thời 

khó thể làm được! Hơn nữa, tuy pháp nào cũng dung thông, nhưng tu trì cẩn 

trọng lại hoàn toàn giống như ngu phu ngu phụ thật thà niệm Phật, nhất tâm 

cầu  sanh  Tây  Phương  chẳng  mảy  may  đổi  dời!  May  được  Tam  Bảo  gia  bị, 

túc nghiệp lẫn tịnh hạnh đều cảm vời, chuyển quả báo nặng “ắt phải đời đời 

kiếp kiếp đọa lạc tam đồ” trong đời sau do ác nghiệp “sát sanh ăn thịt, não 

hại chúng sanh trong thuở trước” thành báo nhẹ trong  hiện tại để  liễu thoát 

ngay  trong  đời  này,  nhanh  chóng  về  Tây  Phương.  Vì  thế,  trong  nhiều  năm 

gần đây, cư sĩ thường bị bệnh khổ (xin hãy coi tiểu sử hai vị cổ đức là Giới Hiền và 

Huyền Trang sẽ tự tin tưởng lời nói này chẳng hư vọng). Do Sâm thường hầu cụ Ấn, 

lại có tình đồng hương với cư sĩ, mỗi khi ít việc thường thông tin cho nhau, 

nên biết khá tường tận, nay chỉ trình bày những chuyện chánh  yếu, còn đối 

với hết thảy những chuyện nhỏ nhặt như công khóa nhất định mỗi ngày, tinh 

tấn tu trì, và kiêm hành điều lành thế gian, cạn hết lòng thành duy trì, hộ trì 

Tam Bảo đều chẳng rảnh rang để viết đầy đủ được. 

Đến  tháng  Năm  năm  Dân  Quốc  27  (1938),  cư  sĩ  tỵ  nạn  tại  chùa  Hoàng 

Long trên ngọn Cổ Lãnh, Lô Sơn, lại mắc bệnh nặng. Đến tháng Bảy nhuận, 

bệnh  đỡ  hơn  một  chút,  nhưng  vẫn  nằm  bẹp,  không  thể  cầm  bút  được,  bèn 

đọc thư, bảo cháu ngoại viết thay, thuật diễn biến bệnh tình và thuật những ý 

như  “từ  nay  trở  đi  gấp  cầu  giải  thoát,  sớm  được  sanh  về  Tây,  nhưng  nghĩ 

Cửu  Hoa  Sơn  Chí  chưa  xong,  nếu  như  chưa  vãng  sanh  ngay,  mong  sẽ  đọc 

trước  cho  lẹ”  v.v…  Sâm  nghĩ  cụ  đã  suy  yếu  đến  mức  ấy,  biết  cụ  sẽ  chẳng 

còn là khách trọ lâu ngày trong cõi người nữa. Tháng Mười, nhận được thư 

của thầy Phước Hải gởi đến, biết cụ đã về Tây. Khi ấy, cụ thọ sáu  mươi ba 

tuổi.  Đến  năm  Dân  Quốc  28  (1939),  cư  sĩ  Tra  Tân  Thần  sao  lại  lá  thư  của 

một vị cư sĩ sống cùng chùa là cư sĩ Diêu Bán Tăng viết cho anh ông ta (anh 

ông ta là Diêu Tiết Khanh,  là  môn sinh của cư sĩ)  đem  gởi  cho  Sâm,  nhờ  đấy  biết 

tường tận tình hình Hứa cư sĩ sanh Tây. 

Thư  nói:  Ngày  mồng  Một  tháng  Chín  (chỉ  ngày  tháng  Âm  Lịch  của  năm 

1938), gọi em đến trước giường dặn dò hậu sự, tiếp đó, mỉm cười nói: “Sáng 

nay  mộng  thấy  Phật  đến,  khắp  thân  là  chuỗi  ngọc,  tướng  hảo,  quang  minh, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 317 of 340 

hướng  về  tôi  bảo:  ‘Ta  đến  gặp  ông’,  tôi  liền  lễ  bái,  trong  khoảnh  khắc  liền 

tỉnh giấc, chẳng phải là đức Thế Tôn từ bi, riêng đến an ủi tôi hay sao? Nếu 

lại được Ngài thị hiện tiếp dẫn khiến cho tôi được đới nghiệp vãng sanh thì 

may mắn quá!” Nói xong, liền chắp tay nói: “Hẹn gặp lại ở Tây Phương”, từ 

đấy,  không  còn  nói  năng  gì  nữa,  chỉ  chuyên  tâm  thầm  niệm  Phật  hiệu,  đến 

bảy  giờ  sáng  ngày  mồng  Ba,  an  tường  về  Tây.  Toàn  thân  lạnh  hết,  chỉ  còn 

mình  đảnh  đầu  vẫn  ấm.  Lúc  nhập  khám,  toàn  thân  mềm  mại  như  bông, 

nghiễm nhiên giống như vị lão Tăng nhập định, sắc mặt tươi nhuận hơn lúc 

còn sống. Đúng là các căn tươi vui, chánh niệm phân minh, xả báo an tường 

như nhập Thiền Định. Tăng - tục thấy nghe khởi lòng kính nể sâu xa, khen là 

hy  hữu.  Giữ  lại  chùa  niệm  Phật  bảy  ngày  theo  đúng  Luật  hỏa  thiêu,  tro 

xương  vẫn  giữ  tại  chùa  Hoàng  Long.  Sâm  nói:  “Do  nhân  như  thế  mà  cảm 

được quả như thế, được  như sở nguyện,  mãn  Bồ Đề nguyện, nguyện  người 

thấy  nghe  phát  Bồ  Đề  tâm  cùng  niệm  Phật  hiệu,  cùng  sanh  Tây  Phương, 

tương lai trong ao bảy báu sẽ được kề vai với cư sĩ cùng đi, cùng là đệ tử của 

Phật Di Đà, nghe pháp chứng [Vô Sanh] nhẫn, cùng độ chúng sanh Sa Bà”. 

Nhằm mãn nguyện của cư sĩ nên soạn bài ký, lại còn nói bài tụng rằng:  



Than ôi Tịnh công!  Bậc kim thang cho pháp  môn, đủ chánh tri kiến, an 

phận  thủ  thường,  nghiên  cứu  khắp  kinh  tạng,  thâm  nhập  chỗ  thẳm  sâu  của 

Phật, tổ, thị hiện [thân phận] bạch y, giữ vững biên cương Kỳ Viên, thường 

than  cuối  đời  Mạt,  Tăng  -  tục  phần  nhiều  thiếu  sót  bổn  phận,  tận  lực  đề 

xướng  liên  xã,  ắt  phải  cậy  Tăng  già  nêu  kỷ  cương,  Tông  lẫn  thuyết  đều 

thông,  đáng  xưng  là  bậc  ngoại  hộ  vây  cánh,  giữ  cho  tăng  sống  yên,  bảo  vệ 

đạo  pháp,  thật  đáng  khen  là  bậc  long  tượng  vô  song.  Pháp  nào  cũng  viên 

dung,  nhưng  chỉ  giữ  mỗi  giáo  pháp  Tịnh  Độ  khế  cơ  khế  lý.  Môn  nào  cũng 

thấu đạt thông suốt, chỉ thẳng tới cõi Cực  Lạc dễ hành, dễ đạt. Nay đã dưa 

chín,  cuống  rơi,  quả  thật  được  Tây  Phương  giáo  chủ  tiếp  dẫn,  càng  mong 

mau  chứng  vô  sanh,  chẳng  trái  bổn  nguyện,  liền  trở  lại  Sa  Bà,  hộ  trì  Tam 

Bảo, làm thuyền Từ phổ độ chúng sanh. 



2. So sánh sự tổn hại và lợi ích giữa được và không được trợ niệm  





Cư sĩ Lưu Hiểu Ngu tên là Cảnh Liệt, người huyện Cám tỉnh Giang Tây, 

thuở trẻ du học Đông Doanh (Nhật Bản), là bạn học với ông Thái Tùng Pha 

v.v…  Sau  khi  quang  phục,  từng  làm  Nghị  Viên  Quốc  Hội  khóa  đầu  tiên. 

Năm Dân Quốc thứ sáu, thứ bảy (1917-1918), đảm  nhiệm chức Ty  Trưởng 

ty  Chức  Phương363.  Do  người  anh  họ  là  cư  sĩ  Hảo  Ngu,  tên  [ngoài  đời  là] 



363 Đây là một trong sáu ty trực thuộc Bộ Nội Vụ của Trung Hoa Dân Quốc được thành 

lập vào năm 1912 tại Nam Kinh. Thoạt đầu sáu ty này có tên gọi là Dân Trị (coi về hành 

chính trị an), Cảnh Vụ (công an, cảnh sát), Lễ Giáo (trông coi giáo dục và thuần phong 

mỹ tục), Thổ Mộc (trông coi về xây dựng, thiết kế những công trình công cộng) và Biên 

Lý  (quản  trị  biên  cương,  quy  hoạch  bản  đồ  lãnh  thổ  quốc  gia).  Khi  chính  quyền  Dân 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 318 of 340 

Cảnh  Hy,  vốn  là  một  thân  sĩ  tiếng  tăm  ở  Cám  Châu  rất  tôn  sùng  Phật  học; 

cho  nên từ  thuở bé, đối  với  pháp  môn cư  sĩ cũng chịu  hộ trì. Ngôi chùa cổ 

Thọ  Lượng  trong  thành  bị  bỏ  hoang,  sụp  nát  từ  lâu.  Đầu  thời  Dân  Quốc, 

người  dân  trong  vùng  tính  mượn  danh  nghĩa  lập  trường  tiểu  học  cho  quốc 

dân để che đậy ý đồ chiếm hết [cả chùa], chiếm đóng nơi ấy. Về sau, do cư 

sĩ phát khởi, thỉnh  hòa thượng Đại Xuân kiêm  nhiệm  Trụ  Trì, giúp sức bảo 

vệ.  Đến  năm  Dân  Quốc  thứ  tám,  thứ  chín  (1919-1920),  nhà  chùa  cùng 

trường học dính vào chuyện thưa kiện, đều do cư sĩ đức cao trọng vọng mà 

một người xướng, trăm người hòa, ngả rạp theo gió, phàm những vị chánh sĩ 

thuộc các giới thân sĩ, thương nhân, giáo dục ở địa phương đều nhất trí chủ 

trương công đạo, dời nhà trường khỏi chùa, bảo toàn được cơ sở nhà chùa và 

chuộc lại chừng đó ruộng cho cấy rẽ. 

Đến năm Dân Quốc 22 (1933), [chánh quyền địa phương] phóng đường 

cái, nhà chùa nằm ngay trên tuyến đường được quy định thiết lập đại lộ, hai 

bên  đều  biến  thành  trang  trại  nhỏ,  [họ  tính]  phá  sạch  cả  chùa,  muôn  phần 

không còn cách gì bảo tồn được nữa! Hàng Tăng - tục đã đến chỗ sơn cùng 

thủy  tận  rồi,  biết  Sâm  khi  xưa  đã  từng  phụ  giúp  hòa  thượng  Đại  Xuân,  có 

mối nhân duyên với chùa ấy; khi đó, Sâm đang hầu hạ cụ Ấn tại đất Tô, ắt sẽ 

quen biết vị hộ pháp có thế lực, họ bèn gởi thư xin lập phương cách cứu vãn. 

Khéo sao, cư sĩ cũng do tỵ nạn mà đến đất Tô, đã quy y với Ấn lão pháp sư, 

ăn chay theo kỳ, tu Tịnh nghiệp, pháp danh là Đức Thành. Sâm vì tạo dựng 

tượng  Đại  Sĩ  bằng  sắt  cao  hai  mươi  thước  mà  bôn  tẩu  hô  hào,  [nhà  chùa] 

được  giữ  nguyên  vẹn;  tiến  hơn  một  mức  nữa  là  lại  được  trùng  hưng  cũng 

nhờ công sức cư sĩ giúp đỡ không ít. Đến năm Dân Quốc 25 (1936), cư sĩ trở 

về  quê,  chuyện  duy  trì  nhà  chùa  càng  nhờ  cậy  cư  sĩ  nhiều  hơn,  nhưng  do 

việc  công  chuyện  tư  bề  bộn,  tuy  đã  phát  tín  tâm,  nhưng  khó  chuyên  thực 

hành được. Mỗi ngày bất quá thực hiện công khóa chốc lát, tùy duyên tu tập 

mà thôi! 

Đến  cuối  Thu  năm  Dân  Quốc  27  (1938),  do  sát  nghiệp  trong  đời  trước 

đời này chiêu cảm, lại bị bệnh nặng (khi chưa quy y Phật, cư sĩ thích bẫy chim lưới 

cá,  sát  hại  rất  nhiều  sanh  mạng.  Năm  Dân  Quốc  mười  mấy,  từng  bị  chứng  Đối  Khẩu 

Sang364, bệnh tình rất nguy hiểm, đau khổ cùng cực, bèn phát nguyện đoạn trừ thói quen 

xấu  ác  ấy.  Do  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát  cứu  khổ  cứu  nạn,  chợt  nghe  trên  hư  không  tỏa 

hương, bệnh tình dần dần được bình phục), dây dưa lâu ngày, đau khổ khó kham, 

sai  con  là  Phát  Trang  đem  món  tiền  mấy  trăm  đồng,  cậy  Sâm  cúng  dường 

cho cụ Ấn và làm công đức thay cho mình. Sâm lo liệu xong, viết thư phúc 



Quốc chiếm được Bắc Kinh, dời kinh đô từ Nam Kinh lên Bắc Kinh, ty Biên Lý được đổi 

tên thành ty Chức Phương (dựa theo ý nghĩa xưa của chữ Chức Phương là bản đồ). 

364 Đối Khẩu Sang, còn gọi là Não Thư, Khẩu Thư, Khẩu Đinh, Lạc Đầu Thư, hay Đại 

Thư, là một chứng bệnh lở loét ở phía trên phần cổ, giáp ót. Sang và Thư đều có nghĩa là 

lở loét. Bệnh nhân mọc một cái nhọt độc lớn ở phần sau cổ, lở loét mãi không lành miệng, 

thường có mủ, khiến bệnh nhân hay bị sốt cao, rất đau đớn. Nếu không chữa trị đúng lúc, 

bệnh nhân bị hôn mê rồi chết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 319 of 340 

đáp  khuyên  cư  sĩ  nên  ăn  chay  trường;  nghe  nói  đến  cuối  năm  [cư  sĩ]  mới 

thực hành chuyện thôi ăn mặn. Cho đến tháng Ba năm Dân Quốc 28 (1939), 

bệnh  tình  ngày  càng  thêm  nặng.  May  nhờ  thê  thiếp,  dâu,  con  đều  là  đệ  tử 

quy  y  với cụ  Ấn, đều biết trợ  niệm  lúc  lâm chung  là chuyện khẩn  yếu, bèn 

trong ngày Mười Bảy thỉnh hai vị Tăng ở chùa Thọ Lượng đến trợ niệm. 

Niệm  đến  sáng  ngày  Mười  Chín,  cư  sĩ  tự  biết  sắp  từ  biệt  trần  thế,  sai 

khiêng ra trước sân để đổi không khí, gọi anh em dặn dò hậu sự, bảo người 

con  cả  là  Phát  Trang  quỳ  nghe  di  chúc.  Nói  xong,  mọi  người  thấy  sắc  mặt 

[cư sĩ] rất lạ, bèn khiêng trở vào phòng ngủ. Hai vị Tăng và người nhà đồng 

thanh niệm Phật hiệu để trợ niệm. Phát Trang kính cẩn nâng tượng A Di Đà 

Phật tiếp dẫn, thỉnh [cư sĩ] hãy nhìn xem. Do lúc mới phát bệnh ngặt thì vẫn 

là chứng bệnh ở phía ngoài cổ (tức chứng Đối Khẩu Sang tái phát) khiến cho 

tay trái rũ xuống mấy tháng không thể giở lên được; chính đang lúc hấp hối 

vừa  thấy  tượng  Phật,  tay  trái  chợt  hoạt  động  như  thường,  giơ  lên  chắp  tay, 

liền  tỏ  vẻ  hoan  hỷ  hớn  hở,  niệm  gấp  A  Di  Đà  Phật.  Lúc  ấy,  chẳng  có  mảy 

may đau khổ nào, an tường qua đời giữa tiếng niệm Phật của mọi người, thọ 

được  sáu  mươi  mốt  tuổi,  nhằm  ngày  Mười  Chín  tháng  Ba  năm  Kỷ  Mão 

(1939) Âm lịch. 

Cư  sĩ  bệnh  nặng  mấy  tháng,  đau  khổ  khó  kham,  quả  thật  là  báo  nặng 

trong đời sau do não hại chúng sanh đã chuyển thành báo nhẹ trong hiện đời, 

đến  khi  lâm  chung  có  được  tướng  lành  ấy,  có  thể  nói  là  các  căn  tươi  vui, 

chánh  niệm  phân  minh,  xả  báo  an  tường  như  nhập  Thiền  Định,  chắc  chắn 

sanh  về  Tây  Phương  không  còn  ngờ  gì  nữa!  Việc  ma  chay,  đãi  khách  nhất 

nhất đều tuân theo lời cụ Ấn đã dạy trong thư: Nhất loạt dùng cỗ chay, mở ra 

đầu mối đầu tiên theo đường lối Phật hóa ở miền Nam Cám Châu. Thiện lợi 

như  vậy  tuy  do  chính  thiện  căn  của  chính  cư  sĩ  chín  muồi,  nhưng  quyến 

thuộc  giúp  sức  đúng  pháp  khéo  trợ  niệm  vào  lúc  lâm  chung  cho  nên  cũng 

thật sự là một trợ duyên rất lớn. Vì thế, cuối cùng, tôi mong tứ chúng Phật tử 

hãy sớm chú ý [điều này]. 



Bà Đinh nhà họ Lý, pháp danh Đức Hoằng, từng làm vợ cả ông Lý X… 

ở  Dương  Châu.  Do  chồng  đã  cưới  vợ  lẽ  mà  bà  lại  chưa  từng  sanh  nở,  khó 

sống yên trong nhà [chồng] được, bèn đến sống nhờ nơi mẹ kế là cư sĩ Đinh 

Đức  Nguyên.  Bà  mẹ  kế  cũng  coi  bà  Đinh  như  con  ruột,  nâng  đỡ  lẫn  nhau, 

quây  quần  bên  nhau  gần  suốt  hai  mươi  năm  mà  giống  hệt  như  một  ngày. 

Năm Dân Quốc 17 (1928) ở tại đất Thân (Thượng Hải), do thân hữu dẫn đến 

gặp Ấn lão pháp sư, bèn cùng nhau cầu khẩn xin được nhiếp thọ, quy y, xin 

ban  pháp  danh.  Lão  nhân  cũng  nghĩ  tới  lòng  họ  thành  khẩn  bèn  từ  bi  chấp 

thuận,  và  ghi  cho  pháp  danh  là  Đức  Nguyên,  Đức  Hoằng.  Từ  đấy,  ăn  chay 

trường,  thờ  Phật,  tu  trì  nghiêm  cẩn,  mẹ  con  nương  tựa  nhau,  chuyển  thành 

pháp lữ. Đau đáu nghĩ tục duyên bạc phước, quyến thuộc thưa thớt, nay gặp 

Tịnh tông  là cha  mẹ tốt  lành hướng dẫn  xuất thế, được nương tựa  nơi thầy, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 320 of 340 

cũng  là  may  mắn  muôn  vàn.  Do  vậy,  đối  với  lão  nhân  tâm  hiếu  kính  mười 

phần chân thật, thiết tha. 

Luận  về sự tin tưởng, tu trì thường  ngày thì  hết thảy  mọi  mặt [cư sĩ  Lý 

Đinh Đức Hoằng] đều trội  hơn  Lưu cư sĩ, chỉ  hận túc nghiệp ngăn chướng, 

nhân duyên khiếm khuyết! Mùa Hạ năm Dân Quốc 27 (1938), thấy Vũ Hán 

sắp lâm  vào cảnh  vây hãm,  nguy  ngập, bèn từ  Hương Cảng đến tỵ  nạn tạm 

thời tại đất Hỗ (Thượng Hải). Do giá nhà quá cao, thuê mướn chẳng dễ dàng, 

bèn  ở  tại  khách  sạn,  vừa  quá  tốn  kém  vừa  quá  bất  tiện.  Cụ  Chân  Đạt  chùa 

Thái Bình biết mẹ con bà tin Phật chân thật, thiết tha, trong lúc đại kiếp này 

lênh đênh không nơi nương tựa, quyến thuộc đìu hiu, thật đáng thương xót, 

nên  trong  chùa  có  lập  một  tịnh  thất  cho  năm  người  già  trẻ  cùng  sống.  Đến 

đầu  tháng  Ba  năm  Dân  Quốc  28  (1939),  [Lý  cư  sĩ]  đột  nhiên  mắc  bệnh 

thương  hàn,  dây  dưa  tới  tháng  Tư  thuốc  men  không  công  hiệu,  bệnh  tình 

ngày càng nặng thêm, trong chùa Phật sự bề bộn, phòng ốc lại ít, nếu chết tại 

chùa không cách chi xếp đặt ổn thỏa được, bất đắc dĩ phải đưa vào bệnh viện. 

Quy định của bệnh viện là phải theo quy cách Tây Phương, việc trợ niệm lúc 

lâm  chung  muôn  phần  khó  thể  thực  hiện  được.  Nhập  viện  hai  ba  ngày, 

những  người biết Phật pháp chẳng thể đến thăm được, cư sĩ bèn chết  hồ đồ 

tại bệnh viện vào sáng ngày Mười Tám tháng Tư, thọ năm mươi tuổi. 

Người có tín tâm tu trì như thế nếu lâm chung được trợ niệm đúng pháp, 

sẽ hiện tướng lành vãng sanh chẳng kém cư sĩ Lưu [Hiểu Ngu]; nhưng vì cơ 

duyên bị trở ngại, hoàn toàn chẳng được hưởng lợi ích do trợ niệm, đến nỗi 

tín  tâm  hằng  ngày  chẳng  thể  thọ  dụng  được  trong  đời  này,  chỉ  thành  nhân 

duyên  đắc  độ  trong  vị  lai,  thật  đáng  tiếc  quá!  So  sánh  những  chuyện  này, 

biết đích xác trợ niệm lâm chung có quan hệ rất trọng yếu! Tuy nhiên, công 

chẳng  luống  uổng,  quả  không  bỏ  phí!  Cõi  đời  chẳng  có  quả  nào  không  có 

nhân,  cũng  như  không  có  nhân  nào  chẳng  kết  thành  quả.  Lưu  cư  sĩ  hưởng 

thiện lợi như thế là do nhân gieo trong đời trước nay đã chín muồi, vì thế có 

được thiện duyên quyến thuộc giúp cho thành tựu. Lý cư sĩ chịu cảnh ngang 

trái  như thế chắc  là  vì đời trước phá hoại chuyện thù  thắng của  người khác 

đến  nỗi  cảm  lấy  đủ  mọi  thời  tiết  nhân  duyên  chẳng  đúng  pháp  gây  nên 

chướng nạn. Hết thảy thiện hạnh do tín phụng Tam  Bảo trong  hiện tại chắc 

chắc sẽ tạo thành cái  nhân đắc độ trong  vị lai, chẳng thể  nghi  ngờ, bàn bạc 

mảy  may  nào  nữa,  nhưng  rốt  cuộc  chẳng  thẳng  chóng  bằng  liễu  thoát  ngay 

trong đời này. Do vậy, lão nhân thường nói : “Lợi người tức là lợi mình, hại 

 người  còn  quá  hại  mình”.   Nguyện  những  vị  Tăng  -  tục  cùng  hàng  có  chí 

sanh  Tây  trong  nhất  cử  nhất  động  hãy  chú  ý  nhân  quả  khiến  cho  mỗi  bước 

mỗi chuyện đều tạo thành  duyên thù thắng để  thành tựu  vãng sanh, [đấy  là 

điều] thiết yếu vậy! 





Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 321 of 340 

3.  Người  tu  Tịnh  nghiệp  ăn  chay  niệm  Phật  trong  xử  sự  thường  nhật 

chuyện  gì  cũng  phải  rất  phù  hợp  với  Tịnh  hạnh  thì  mới  có  thể  vãng 


sanh  

 



Cư sĩ Tào  Á Bá  người  huyện Dương Tân tỉnh  Hồ  Bắc, thiên tư khá tốt, 

đến tuổi búi tóc đi học, liền cùng với những vị tham gia cuộc khởi nghĩa Vũ 

Xương365 cực lực đề xướng cách  mạng. Triều đình  nhà Thanh  nghiêm cấm, 

bèn liều mạng bỏ ra nước ngoài, đi khắp Âu - Mỹ, cùng hoạt động chung với 

các vị như Tôn Tổng Lý366. Đến năm Dân Quốc 11 (1922), cư sĩ bèn chẳng 

muốn nghe đến chuyện quốc sự nữa, ẩn cư tại Thượng Hải. Tiếp đó tậu sản 

nghiệp,  dựng  nhà  tại  Côn  Sơn,  rồi  nghe  theo  lời  khuyên  của  cư  sĩ  Trương 

Thuần Nhất tin tưởng Phật pháp, đọc khắp những bộ kinh luận nổi tiếng của 

Đại Thừa. Đến năm Dân Quốc 18, 19 (1929-1930), sau khi thân cận cụ Ấn, 

cũng  khá  hợp  tính  với  Sâm,  hễ  gặp  người  khác  bèn  đem  Phật  pháp  khuyên 

lơn, đề  xướng tuyên truyền, khá có ảnh  hưởng. Đối  với chuyện thuộc pháp 

môn,  cư  sĩ  tận  lực  hộ  trì,  chẳng  hề  né  tránh,  kiêng  dè,  cũng  là  người  làm 

được những điều  người khác khó thể  làm. Sâm  lo  liệu  những chuyện  thuộc 

về tài sản nhà chùa tại Giang Tây cũng được cư sĩ giúp sức không ít. Ông ta 

khinh tài trọng nghĩa, thanh cao, thật thà, chẳng tranh quyền lợi với ai, cũng 

là  hạng  người  hiếm  có  trong  thời  này.  Tiếc  là  chuyện  gì  cũng  luông  tuồng, 

chẳng tuân theo quy củ đã định, đến nỗi phần nhiều những chuyện ông làm 

đều trở thành trò đùa! Vì thế, chỉ  gieo  được cái  nhân  xa, chứ khó thể được 

lợi ích thật sự trong đời này. 

Thường  ngày,  do  thân  lẫn  tâm  đều  mạnh  mẽ,  ông  tự  coi  mình  là  anh 

hùng,  mong  có  thể  sống  tới  một  trăm  hai  mươi  tuổi!  Hiềm  rằng  thuở  thiếu 

niên chơi bời bừa bãi (chuyện này ông ta thường tự lớn tiếng nói cho người khác biết), 

trác táng quá độ nên đã trở thành bề ngoài mạnh mẽ nhưng bên trong thì khô 

héo; cho  nên đến tuổi  xế chiều cũng thường sanh bệnh. Mùa  Thu  năm Dân 

Quốc  26  (1937),  bị  bệnh  thổ  tả  nhẹ,  trị  gần  lành,  vẫn  gởi  thư  cho  Sâm  ước 

hẹn kỳ hạn đến đất Tô lễ bái, thân cận cụ Ấn, nhân đấy bày tỏ nỗi lòng. Nào 

ngờ  tối  hôm  trước  ngày  đã  định,  cư  sĩ  mắc  chứng  dịch  tả.  Lần  này  những 

người bạn thân đã ước hẹn đồng hành đến mời cư sĩ lên đường, thấy ông ta 

đã  sắp  mất,  chưa  đầy  một  tiếng  đồng  hồ  đã  thiêm  thiếp  qua  đời,  thọ  sáu 

mươi  hai  tuổi,  chỉ  được  nửa  số  tuổi  mong  muốn,  mất  đúng  vào  giữa  trưa 

ngày  Hai Mươi  Lăm tháng Tám.  Hết thảy  các sự thế  gian  lẫn  xuất thế  gian 

đã nói trước đây đều trở thành bánh  vẽ. Đây chính  là bằng chứng chắc như 

sắt về chuyện đùa bỡn nơi pháp môn, khó được lợi ích thật sự trong đời này! 



365 Tức cuộc Cách Mạng Tân Hợi (1911), xảy ra vào ngày 10 tháng 10 năm Tân Hợi, bắt 

đầu từ Vũ Xương, lật đổ nhà Thanh, lập ra Dân Quốc. Thoạt đầu, Tào Á Bá là một trong 

những lãnh tụ của nhóm thanh niên chủ trương cách mạng, canh tân Trung Hoa. 

366 Tức Tôn Văn (tự Dật Tiên, hiệu Trung Sơn), quốc phụ của Trung Hoa Dân Quốc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 322 of 340 

Người tu Tịnh nghiệp đối với hết thảy những chuyện chẳng tuân theo quy củ 

đã định phải thống thiết răn ngừa vậy! 



Cư sĩ Bành Thủ Chuyết người huyện Nam Xương, tỉnh Giang Tây, năm 

Dân  Quốc  18  (1929),  đặc  biệt  sang  đất  Hỗ  chọn  đầu  bếp  chuyên  nấu  món 

chay về Nam Xương trông coi tiệm đồ chay. Nhân đó, đến chùa Thái Bình lễ 

cụ  Ấn  nên  mới bắt đầu quen biết Sâm. Về sau, ông  lại  trông coi  Phật  Kinh 

Lưu Thông Xứ tại chùa Hựu Dân. Do làm việc nghiêm túc, ông được các cư 

sĩ tín  nhiệm, cho  nên công  việc cả hai  nơi đều  giao cho ông chăm sóc. Đối 

với  chuyện  trong  pháp  môn,  ông  luôn  ủng  hộ  các  vị  Tăng  -  tục,  cũng  như 

dốc cạn tâm lực hộ trì đề xướng. Sâm phải lo chuyện tài sản nhà chùa ở vùng 

Nam  Cám,  được  ông  lập  nhiều  cách  giúp  đỡ,  hưởng  lợi  ích  cũng  sâu  đậm 

lắm. Nhưng vì ông đông con quá, trong nhà chẳng có của cải gì, duy trì sanh 

kế cho gia đình khá  vất vả. Công khóa tự tu tuy chưa thể không  gián đoạn, 

nhưng cũng chẳng chịu bỏ luống. Khi ngoài năm mươi tuổi, do lao lực chất 

chứa, thân suy nhược, đến nỗi thường đổ bệnh. Đến khoảng tháng Bảy năm 

Dân Quốc 27 (1938), biết trước lúc  mất, đã định sẵn kỳ hạn  với người nhà. 

Khi  ấy,  người  nhà  vây  quanh  trợ  niệm  Phật  hiệu,  cư  sĩ  cũng  chánh  niệm 

phân minh, an tường về Tây giữa tiếng niệm Phật của đại chúng. Do ông ta 

cung  kính  Tam  Bảo,  chuyện  gì  cũng  học  theo  ông  Hứa  Chỉ  Tịnh,  nghe  nói 

tướng lành lúc vãng sanh cũng gần giống như vậy (nhưng lúc nghe còn chưa ghi 

lại, nên vẫn còn nhiều chuyện chưa thể tường tận được). 



Cư sĩ Tra Tân Thần, người  huyện Cửu Giang tỉnh Giang Tây, năm Dân 

Quốc 24 (1935), làm nghề buôn bán, gia đạo cũng dư dả đôi chút, nhiệt tâm 

làm chuyện công ích, ưa làm lành, thích bố thí. Những chuyện từ thiện trong 

địa phương đều khảng khái giúp cho thành tựu, làm phó xã trưởng của Cửu 

Giang Liên Xã. Năm Dân Quốc 24 (1935), Sâm qua Cửu Giang vừa gặp mặt 

lần  đầu  liền  được  ông  đặc  biệt  ưu  đãi.  Năm  Dân  Quốc  25  (1936),  triều  bái 

Phổ Đà, đến đất Tô, càng thêm quen biết đậm đà hơn. Mùa Xuân  năm  Dân 

Quốc 28 (1939), do tỵ nạn về sống tại Cám Châu, tuy phải lênh đênh trôi nổi, 

vẫn cứ nhất tâm thờ Phật, mấy lần gởi thư cho Sâm để bàn bạc chuyện trong 

pháp  môn.  Đến  tháng  Giêng  năm  Dân  Quốc  29  (1940),  chẳng  may  phi  cơ 

oanh tạc Cám Thản, bom rớt xuống gần nơi [cư sĩ] cư ngụ, bị kinh hãi trúng 

phong, tiếp đó bị chứng bệnh viêm màng não cấp tính, qua đời vào giờ Thân 

ngày Hai Mươi Mốt tháng Hai. Do bình nhật tin tưởng Tịnh Độ sâu xa, thật 

sự có tu trì, lại thêm quyến thuộc cũng hơi biết về ý nghĩa quan trọng của sự 

giúp sức trong lúc lâm chung, nên tuy bị mất vì bệnh ngặt, tâm vẫn giữ được 

chánh niệm, trọn chẳng có hiện tượng hôn mê, vướng mắc, xưng niệm A Di 

Đà  Phật  liên  tiếp,  nhắm  mắt,  an  nhiên  qua  đời.  Dựa  theo  kinh  giáo,  người 

mất  như  vậy  có  khá  đầy  đủ  tướng  lành  sanh  về  Tây,  cũng  là  do  chuyện  gì 

cũng đều tuân theo quy củ đã định, phần nhiều phù hợp với Tịnh Độ mà cảm 

vời ra. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 323 of 340 



Xét ra, ba vị cư sĩ này đều quy y dưới tòa của Ấn lão nhân, giữ lễ đệ tử, 

đối với cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh không ai chẳng đồng thanh tán dương, nhưng hết 

thảy hành vi của hai vị Bành - Tra phần nhiều lấy hai vị lão nhân (tức tổ Ấn 

Quang và ông Hứa Chỉ Tịnh) làm khuôn mẫu để phỏng theo; nếu có chỗ nào 

sức không kham nổi thì cũng tự biết hổ thẹn, chẳng dám buông lung, do vậy 

kết quả cũng chẳng thua kém cho mấy! Tào cư sĩ xưng tụng ngoài miệng, có 

thực hành, nhưng không có gì tới nơi tới chốn, chỉ tự mình hành động, phần 

nhiều  gần  như  là  làm  quấy  quá,  chứ  thật  ít  khi  thực  hiện  thật  sự!  Hơn  nữa, 

hoàn toàn chẳng có công khóa nhất định để lễ bái, trì tụng đúng pháp, lại còn 

thuận theo tâm hạnh của chính mình, nên mang tiếng là niệm Phật nhưng kết 

quả cũng hoàn toàn chẳng có ảnh hưởng gì! Đủ chứng tỏ Phật pháp quý nơi 

thật hành, chứ không phải chỉ nói xuông là có thể giải quyết xong việc. Công 

chẳng lãng phí, quả chẳng phí uổng. Sâm viết bài này để tự răn mà cũng để 

răn nhắc hết thảy những ai cùng bệnh vậy! 



4. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hiểu Phố, viện trưởng Ân Thí Pháp Viện  

(đính kèm nguyên văn thư gởi đến, [Hoàng cư sĩ có] pháp danh là Đức Hoằng)  





 Sau  tiết  Đoan  Ngọ  hai  bữa,  lời  chỉ  dạy  của  thầy  được  gởi  đến,  để  mãi 

 cho  đến  hôm  nhằm  tiết  Đại  Thử  mới  cung  kính  mở  ra  đọc,  tính  ra  đã  ba 

 mươi  mốt  ngày367.  Giao  thông  bất  tiện  như  thế  này,  nhằm  vào  lúc  chẳng 

 bình  thường,  hết  thảy  mọi  việc  đều  phải  xem  xét  theo  quy  cách chẳng  bình 

 thường thì mới được trời cao đất rộng vậy! Tự nghĩ nghiệt nặng chướng sâu, 

 may  giữ  được  cái  mạng  tàn  để  thưa  hỏi  cùng  thầy  đều  là  do  sức  Phật,  Bồ 

 Tát thầm gia hộ vậy! Ngày Hai Mươi tháng Tư Âm lịch, máy bay Nhật ném 

 bom  huyện  thành  Ân  Thí,  khi  ấy  nhằm  đầu  giờ  Dậu,  Đức  Hoằng  từ  pháp 

 viện (tòa án)  trở về chỗ ở; còi báo động hú lên, hai đứa con gái và đứa tớ 

 gái  ẵm  bé  Phước  Châu  chạy  vào  hang  núi  [trú  ẩn],  cô  tiểu  thiếp  ẵm  bé 



367 Đoan Ngọ (ngày Mồng Năm Tháng Năm), gọi đủ là Đoan Ngọ Tiết, còn gọi là Đoan 

Dương Tiết, Ngọ Nhật Tiết, Ngũ Nguyệt Tiết, Ngũ Nhật Tiết, Ngải Tiết, Trùng Ngọ, Hạ 

Tiết v.v… Thoạt đầu, theo mê tín, đây là ngày thạnh dương nên sâu bọ sanh sôi, ôn dịch 

dễ xảy ra, nên có nhiều tập tục như uống rượu pha hùng hoàng, dùng lá ngải vò nát xoa 

vào  móng  tay  để  giết  sâu  bọ  trong  bụng  v.v…  Ngoài  ra,  vào  thời  cổ,  ở  phương  Nam 

Trung Quốc, đại khái vùng Chiết Giang, có một sắc dân thiểu số được coi là hậu duệ của 

loài  rồng,  thường  tế  lễ  thần  Đồ  Đằng  để  cầu  mưa  thuận  gió  hòa  vào  ngày  mồng  Năm 

tháng Năm. Về sau do Khuất Nguyên, quan đại phu nước Sở, do can vua không được đã 

đâm đầu xuống sông Mịch La nhằm tiết Đoan Ngọ, nên người ta cũng dùng ngày này để 

kỷ niệm một vị ái quốc. 

Đại Thử là một tiết khí trong hai mươi bốn tiết khí của một năm, kéo dài từ Hai Mươi Hai 

tháng  Bảy  đến  ngày  mồng  Tám  tháng  Tám  Dương  lịch.  Theo  Nguyệt  Lệnh  Thất  Thập 

Nhị Hầu Tập Giải, sở dĩ gọi là Đại Thử vì lúc ấy khí hậu nóng nhất trong năm. 

Ở đây, ông Hoàng đã tính sai ngày, sau Đoan Ngọ hai ngày (tức mồng Bảy tháng Năm) 

cho đến ngày đầu tiên của tiết Đại Thử (Hai Mươi Hai tháng Bảy) là 75 ngày, chứ không 

phải 31 ngày. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 324 of 340 

 Phước Bị ở lại với Hoằng, không chạy đi. Còi hụ báo động khẩn cấp rú lên 

 từng  hồi,  Hoằng  đối  trước  Phật  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát,  máy  bay  chao  qua 

 lượn lại gầm rít ầm ĩ. Trước Phật tòa có một cái bàn vuông, bên trên phủ vải 

 bông,  người  tiểu  thiếp  nép  dưới  gầm,  chợt  kéo  áo  Hoằng,  Hoằng  cúi  đầu 

 nhìn xuống. Đầu Hoằng vừa rúc xuống gầm bàn, bom đạn liên tiếp nổ rền, 

 nhưng không quá dữ dội. Bé Phước Bị khóc thét, lưng Hoằng bị miểng văng 

 trúng,  trầy  nhẹ,  đứng  lên  xem   thử,  nhà  cửa  bị  rung  sụp,  Phật  tòa  cũng  bị 

 nghiêng  lệch,  tro  bụi  phủ  đầy  nhà.  Dưới  chân  có  bức  tượng  Quán  Âm  nhỏ 

 bằng sứ, bèn vội nhặt lấy ôm vào lòng (năm ngoái, phòng ngủ ở Pháp Viện bị tàn 

 phá, tượng sứ ấy bị vùi trong đống gạch ngói, chẳng bị hư hao mảy may nào).  Tường 

 đã  ngã  xiêu  ra  phía  ngoài.  Tôi  cùng  với  người  tiểu  thiếp  ra  khỏi  cửa  xem 

 mới  biết  hai  dãy  phố  trước  và  sau  đều  bị  trúng  bom,  kèo  gãy  rui  sụp.  Nhà 

 hàng  xóm  ở  dãy  phố  phía  sau  lại  trúng  phải  đạn  lưu  huỳnh  bốc  cháy,  họ 

 thảng  thốt  chạy  ra  khỏi  chỗ  ẩn  núp  có  kèo  gỗ  chống  đỡ  nơi  dãy  phố  phía 

 trước. Người tiểu thiếp và cô bé hàng xóm chạy tránh đến chỗ an toàn. 

 Hoằng  tính  vớt  vát  quần  áo,  đồ  đạc,  nên  quay  trở  lại  cổng  ngõ  nơi  trú 

 ngụ, một mình không ai giúp tay, chẳng dám chui vào một mình. Đang trong 

 lúc ngần ngừ, chẳng ngờ bốn mặt lửa bốc lên nghẽn lối, phải gấp tránh né, 

 vội nằm nép mình trong cái rãnh bùn lầy phía trong tường, nhắm mắt niệm 

 Phật.  Trên,  dưới,  trái,  phải,  tàn  lửa  rụng  như  mưa,  lấy  tay  phủi  liền  tắt. 

 Ngọn  lửa  cách  đầu  chưa  đầy  một  trượng, hơi  nóng  vô  cùng  khó  chịu  đựng 

 được; bùn  trong rãnh đã trở thành nước nóng, quần áo đã bén lửa một hai 

 chỗ, trong tâm vẫn không sợ hãi, chỉ tự trách chớ nên tham luyến quần áo, 

 đồ đạc để rồi bị hãm trong tuyệt địa, lặng lẽ chờ Phật, Bồ Tát tiếp cứu mà 

 thôi! Một hồi lâu sau, thế lửa ở phía Nam giảm đi, nhờ gót giày bị bùn lầy 

 thấm  ướt,  liền  cố  sức  đạp  lửa  xông  qua,  đi  xa  được  mười  trượng,  rốt  cuộc 

 được an toàn, không bị thương tổn mảy may; bất quá da thịt bị lửa hun đã 

 lâu, ông mập đã trở thành chàng gầy nhom! Tất cả quần áo, đồ đạc, sách vở, 

 và nhật ký, bản thảo thơ văn mười mấy năm qua đã mất sạch không còn gì. 

 Những hồ sơ, vật dụng trong pháp viện cũng tiêu sạch. Cũng may là các bộ 

 phận hành chánh, tài chánh đều do viện trưởng phân viện thứ ba thuộc Tối 

 Cao  Pháp  Viện  đảm  nhiệm.  Ngày  hôm  qua  theo  lệnh  của  Bộ,  các  chức  vụ 

 viện trưởng, chủ tịch phân viện đều bị bãi trừ. 

 Trong  tương  lai,  tuy  Hoằng  bị  kỷ  luật,  nhưng  chắc  là  chén  cơm  cũng 

 không  bị  trở  ngại.  Pháp  viện  dời  về  khu  vực  tạm  trú  Đông  Hương,  Hoằng 

 bèn thuê một gian nhà tranh ở vùng phụ cận, mượn của bạn bè một hai bộ 

 quần  áo.  Đồng  hương  tặng  cho  mấy  đứa  trẻ  mấy  bộ,  hai  đứa  con  gái,  hai 

 thằng con trai có áo không có quần. Phần lớn những tiệm buôn trong thành 

 bị bom phá hủy, ở trong làng muốn ra chợ [mua sắm] vải vóc rất khó, sống 

 cuộc đời dân tỵ nạn gần hai tháng trời. Nghĩ đến minh đản bát tuần của tiên 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 325 of 340 

 khảo368, không có sức làm chay, chỉ dâng lên năm đồng, cầu xin thầy chuyển 

 lời thỉnh đến đạo tràng Một Trăm Lẻ Tám Phật Thất làm lễ cầu siêu, lại xin 

 mua giùm một “món đồ câu cơm” (tức Lục Pháp Toàn Thư369). Đứa con thứ 

 vốn tên là  Phước  Bị, chẳng ngờ  Ấn lão pháp sư khi đặt tên liền dùng ngay 

 hai chữ ấy, Phật pháp cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn. Hoằng từ sau khi thoát 

 ra khỏi cơn nạn lửa, thề suốt đời trì chú  Đại Bi, đi, đứng, nằm, ngồi trong 

 tâm  đều  thầm  tụng  để  cầu  thế  giới  hòa  bình,  chỉ  quan  tâm  đến  chuyện  cày 

 bừa,  chẳng  hỏi  đến  chuyện  thâu  hoạch,  thầy  có  cho  là  đúng  hay  không? 

 Sanh con lẫn nuôi dạy  đều quan trọng, người tiểu thiếp răn dạy rất nghiêm, 

 lúc cấp bách cũng biết niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, bé Phước Châu cũng biết 

 lạy Phật. Con thưa gởi những gì nghĩ biết, rất mong thầy gởi thư răn dạy về 

 lý  nhân  quả  trong  lần  bị  nạn  lửa  này.  Phiền  thầy  cho  con  gởi  lời  vấn  an 

 trước tòa lão pháp sư. 





Ngày  hôm qua  nhận được thư gởi tới bằng đường tàu, ông trải qua  một 

phen nguy hiểm kinh sợ này khác nào được sống sót từ nơi miệng cọp, đúng 

là khiến cho người khác chẳng rét mà run! Phật, Bồ Tát hữu cầu tất ứng, tầm 

thanh cứu khổ, cảm thông chẳng thể nghĩ bàn, [nay đã] có [thêm] chứng cớ 

để càng thêm tin tưởng. Sâm tính soạn một bài ký về sự linh cảm đăng trên 

những  tờ  báo  như  Phật  Học  Bán  Nguyệt  San  v.v…  để  tuyên  dương  nhằm 

khơi  gợi  lòng  tin  tưởng  của  mọi  người,  mà  thiện  căn  của  cư  sĩ  cũng  ngày 

càng được tăng thêm. Gặp phen cư sĩ mắc đại kiếp về quần áo, vật dụng lần 

này, Sâm ở xa ngoài mấy ngàn dặm, quả thật chỉ ôm lòng thương cảm nhưng 

không  cách  nào  giúp  đỡ  được.  May  là  cả  nhà  lớn  bé  đều  được  thoát  hiểm 

không  hề  hấn  gì.  Chỉ  có  thân  hình  bị  lửa  dữ  hun  lâu  nên  chàng  mập  biến 

thành  gã  ròm  chứ  không  bị  tổn  thương  chi  khác  thì  cử  động  lại  càng  thêm 

thoải mái, cũng không trở ngại chi! 



368 Cha đã mất gọi là tiên khảo, minh đản (hay còn gọi là minh thọ) bát tuần là ngày sinh 

nhật tám mươi tuổi của người đã khuất. 

369 Lục Pháp Toàn Thư là một bộ sách tổng hợp tất cả những dữ liệu, thông tin cần thiết 

về luật pháp được áp dụng tại Trung Hoa Dân Quốc và Nhật Bản. Nội dung bao gồm sáu 

thể loại luật pháp: 

1. Hiến pháp 

2. Dân pháp: gồm những điều luật dân sự, chẳng hạn khai sanh, khai tử, đăng bộ nhà, xe, 

ruộng vườn v.v…  

3. Dân sự tố tụng pháp: những điều luật về thưa kiện dân sự, chẳng hạn ly hôn, ly thân, 

tranh chấp gia sản, điền sản v.v… 

4. Hình pháp: những điều luật về tội phạm. 

5. Hình sự tố tụng pháp: những điều luật quy định về sự tranh cãi kiện tụng liên quan đến 

những tội hình sự. 

6. Hành chánh pháp và Hành chánh tố tụng pháp: những điều luật, quy định về biện pháp 

xử lý hành chánh và thưa kiện trong lãnh vực hành chánh. 

Do tài liệu này vô cùng cần thiết cho nghề nghiệp của một quan tòa nên ông Hoàng gọi 

đùa nó là “món đồ câu cơm”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 326 of 340 

Còn  như  trong  lúc  chưa  thoát  khỏi  hang  lửa,  đang  trong  lúc  nguy  hiểm 

nhất  vẫn  có  thể  tâm  không  sợ  hãi,  đấy  chính  là  chỗ  biểu  hiện  một  dạ  tu  trì 

vậy,  nhưng chỉ biết  lặng  lẽ chờ Phật,  Bồ  Tát đến cứu  giúp, chẳng biết  nghĩ 

đến  chuyện  đã  lâm  vào  cảnh  hãm  tuyệt,  đang  trong  lúc  muôn  phần  không 

còn  lẽ sống, càng phải  nên chuyên  niệm Nam Mô  A Di Đà Phật  hoặc Nam 

Mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  (niệm danh  hiệu nào cũng đều được),  nhất  tâm  mong 

mỏi  Phật,  Bồ  Tát  rủ  lòng  từ.  Nếu  chẳng  thể  thoát  hiểm  tìm  ra  lẽ  sống,  liền 

chuyên mong được tiếp dẫn vãng sanh. Chẳng biết suy nghĩ như thế thì chưa 

phải là triệt để rốt ráo, may là được thoát hiểm, nếu không, sợ rằng đã chôn 

thân trong  hầm  lửa, chẳng  được  lợi  lành  vãng sanh thì  lầm  lẫn  lớn  quá rồi! 

Chú  tâm  tưởng  Phật,  Bồ  Tát  tiếp  dẫn  vãng  sanh,  nếu  như  chưa  đến  lúc  thì 

cũng  cảm  được  Phật,  Bồ  Tát  cứu  giúp,  che  chở  thoát  hiểm.  Rất  mong  hãy 

 “đầu sào trăm thước, tiến thêm bước nữa”  thì lợi ích lớn lao mới là triệt để. 

Còn  như  luận  về  lý  nhân quả trong  lần  này thì bọn ta từ  vô thỉ đến  nay 

không oan nghiệt nào chẳng tạo, chỉ cần nhân duyên hội ngộ ắt sẽ chịu quả 

báo. Ngay như hết thảy tâm hạnh hiểm ác của những kẻ ngay trong hiện thời 

khiến cho chúng ta mắc phải đại kiếp này [đều là vì] bọn ta xưa kia khi mê 

muội chẳng biết giác chiếu [đã trót  mang những tâm  hạnh  hiểm ác ấy], dẫu 

có  nặng  -  nhẹ,  mạnh  -  yếu  khác  biệt  thì  cũng  không  gì  chẳng  phải  là  “chỉ 

mong  sao  ta  sống,  chẳng  sợ  người  khác  chết,  cậy  năm  mươi  bước  cười  kẻ 

một  trăm  bước”  mà  thôi!  Cõi  đời  không  quả  nào  chẳng  có  nhân  mà  cũng 

không  nhân  nào  chẳng  có  quả!  Tương  lai  rốt  cuộc  sẽ  phải  đền  bù  ra  sao, 

hoặc ngấm ngầm hoặc rõ rệt, sẽ tự có giá trị tương đương, chúng ta chỉ nên 

tin  tưởng  sâu  xa  nhân  quả  chẳng  sai  tơ  tóc  là  được  rồi!  Nếu  nói  rốt  ráo  là 

như thế nào thì chính tôi là hạng tăng phàm tục chỉ biết cơm cháo chẳng thể 

nào phân tích được! 

Về minh thọ tám mươi tuổi của lệnh tiên nghiêm lão nhân, tôi đã gởi thư 

cho đạo tràng Một  Trăm  Lẻ Tám Phật  Thất lập bài  vị cầu siêu. “Bộ đồ câu 

cơm”  Lục  Pháp  Toàn  Thư  đã  cậy  bạn  bè  mua  giùm,  gởi  giùm  rồi.  Tôi  gởi 

kèm theo thư  này thư trả  lời của người bạn ấy để ông biết đầu đuôi. Còn  ý 

nguyện cao quý suốt đời trì chú Đại Bi để cầu nguyện thế giới hòa bình của 

ông cố nhiên rất tốt, nhưng đang trong lúc muôn phần không có lẽ sống, đối 

với  kiếp  sống  thừa  sau  cơn  tai  kiếp,  quang  âm  hữu  hạn  này,  càng  phải  nên 

niệm Nam Mô A Di Đà Phật cho nhiều và đem hết thảy công đức hồi hướng 

cho  khắp  mọi  chúng  sanh  cùng  cầu  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới, 

để mình lẫn người đều được lợi ích rốt ráo liễu sanh thoát tử thật sự, ngõ hầu 

chẳng phụ Phật, Bồ Tát từ bi cứu vớt lần này vậy! 



5. Lời bạt ghi sau bài ký về chuyện bà Phó Trâu Nhân Hiển  niệm Phật 

cảm được cọp thả con lợn [mà nó đã bắt]  

(đính kèm nguyên văn bài ký được gởi đến)  



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 327 of 340 



1) Bài ký:  

 

Phó Trâu Nhân Hiển, người thôn Đông Quách, huyện Thanh Giang, tỉnh 

Giang Tây, là vợ cư sĩ Phó Xuân Phố (chuyện sanh về Tây của ông Phó Xuân Phố 

chồng bà ta xin xem ở cuối phần Phụ Lục này), là người nhân từ, mềm mỏng, thành 

thật,  khắc  khổ,  tự  gắng  sức,  tin  thờ  Tam  Bảo,  niệm  Phật  chẳng  lười  nhác. 

Phó cư sĩ khuất  núi, bà  lênh đênh cô khổ, trơ trọi  một thân,  mất  nơi  nương 

tựa, nhiều  lần bàn tính  với  bạn bè của cư  sĩ Xuân Phố  về chuyện ăn ở, gặp 

phải  nhiều  nghịch  cảnh.  Giữa  tháng  Năm  năm  Dân  Quốc  28  (1939),  được 

người  ta  đưa  đến  cư  trú  tại  Thanh  Tịnh  Am  ở  làng  Thạch  Pha  cách  trấn 

Chương Thụ mười mấy dặm. Bà Nhân Hiển niệm tụng siêng ròng, chăm chỉ, 

lúc rảnh  lên núi đẵn củi  về bán để đổi  lấy thưng thóc đấu  gạo. Người trong 

làng đại đa số không nghe đến danh hiệu Phật, thấy Nhân Hiển tu trì như vậy 

đều thân cận. Có ai mắc bệnh thì Nhân Hiển bèn vì người ấy tụng kinh, cho 

thuốc  (thuốc do cư sĩ Dư Kính Tây chế tạo gởi đến),  liền  có  công  hiệu  lạ  thường, 

trong mười trường hợp có tới tám chín người lành bệnh. 

Một ngày nọ sau khóa tụng buổi sáng, [bà Nhân Hiển] theo lệ thường lên 

núi  đẵn  củi.  Củi  đã  bó  chặt  xong,  đặt  lên  vai  gánh  đi,  dõi  mắt  thấy  ở  phía 

trước  chừng  một  trượng,  trong  đám  lau  lách  có  con  vật  gì  to  như  con  trâu, 

đúng  lúc ấy có  hai con  lợn trong thôn chạy qua chỗ đất ấy, con  vật đó  liền 

chụp  lấy  một  con  lợn,  ra  vẻ  sắp  ăn  thịt.  Bà  Nhân  Hiển  thấy  vậy,  liền  lớn 

tiếng  niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Nào  ngờ  con  vật  ấy  buông  con  lợn  ra, 

mặc  cho  nó  trốn  chạy.  Con  vật  ấy  hai  mắt  sáng  quắc,  chăm  chú  nhìn  Nhân 

Hiển, Nhân Hiển nhìn kỹ  mới biết là hổ. Lúc ấy, tuy niệm Phật không ngớt 

nhưng  gần  như  niệm  không  ra  tiếng,  kinh  hoảng  luống  cuống,  chẳng  giở 

chân  lên  được.  Phía  dưới  núi  mấy  chục  bước  chân  có  nông  dân  đang  cày 

ruộng,  trong  lúc  hổ  đến  -  đi  những  người  nông  dân  ấy  đều  trông  thấy,  bà 

Nhân Hiển niệm Phật những người ấy cũng nghe rõ. Con lợn bỏ chạy về nhà, 

chạy  đúng  ngang  qua  khoảnh  ruộng  đó,  máu  tươi  đầm  đìa,  những  người 

nông  dân  đều  kinh  dị,  đều  bảo “con  lợn  ấy  có  thể  đào  thoát  khỏi  miệng  hổ 

quả là một sự kỳ lạ lớn, nhưng người niệm Phật có thể gặp bất trắc!” Đương 

trong lúc phân vân suy tính, nghe tiếng niệm Phật đứt nối vẫn thoảng bên tai, 

ùa  nhau  lần theo tiếng  niệm đi đến, thấy bà Nhân  Hiển đứng  ngây  như con 

gà  gỗ,  nhưng  vẫn  niệm  Phật  như  cũ.  Mọi  người  ùa  tới  hỏi  han,  Nhân  Hiển 

mới  trở  lại  dáng  vẻ  bình  thường,  kể  lể  đầu  đuôi,  bỏ  củi  quay  về.  Do  câu 

chuyện  lạ  gặp  hổ  niệm  Phật  giải  thoát  tai  ách  cho  con  lợn  này,  người  dân 

làng  Thạch  Pha  mới  biết  Phật  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  người  tin  tưởng  do 

vậy  ngày  càng  đông  đảo,  đàn-na  tín  thí  cũng  chẳng  thiếu  người.  Người  bố 

thí đầu tiên chính  là chủ  nhân con  lợn thoát  miệng  hổ. Con  lợn ấy  nay  vẫn 

mập mạnh như thường. 



(Bài ký này thu thập từ những điều được lược thuật trong những lá thư do cư sĩ Dư 

Kính Tây nhiều lượt gởi đến)  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 328 of 340 





2) Lời bạt:  



Phó  Trâu  Nhân  Hiển,  năm  Dân  Quốc…  đã  cầu  được  truyền  Tam  Quy 

dưới tòa hòa thượng Định Hằng ở Nam Xương. Mùa Thu năm Dân Quốc 24 

(1935),  Sâm  trở  về  đất  Cám  khi  đi  ngang  qua  trấn  Chương  Thụ,  bà  ta  theo 

chồng là Xuân Phố xin Sâm truyền thụ Ngũ Giới. Từ đấy, ăn chay niệm Phật, 

tinh tấn chẳng lười nhác. Tới khi Xuân Phố về Tây vào năm ngoái, mắt thấy 

tướng  lành  hiện rõ,  mọi  người khen  là hy  hữu, nhân đấy tín tâm càng thêm 

vững  chắc.  Đã  thế,  trên  không  cha  mẹ,  dưới  không  con  cái,  lại  chẳng  có 

miếng đất cắm dùi, cô quạnh, khổ sở, không nơi nương tựa, tâm nhàm chán 

Sa Bà, cầu sanh Cực Lạc càng thêm thiết tha. Hiềm rằng túc nghiệp chướng 

ngăn, tuy có những bạn già của chồng như cư sĩ Tạ Song Hồ v.v… đôi phen 

giúp đỡ, rốt cuộc do nhân duyên chướng cách, khó sống yên được. Nhìn vào 

những  nỗi khốn khổ bà đã trải qua, quả thật là ách  nạn bị đói rét bức bách, 

không  lối  nào  cầu  xin  được!  May  là  bà  có  tâm  tin  Phật  chuyên  nhất,  thiện 

niệm  chân  thật,  thiết  tha,  gặp  phải  chướng  ngại  vẫn  luôn  “thà  tự  mình  chịu 

khổ,  chẳng  muốn  gây  khó  khăn  cho  người  khác!”  Khổ,  vui,  an,  nguy  trong 

cuộc  đời  này  đều  không  bận  tâm  đến,  một  dạ  dốc  chí  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây  Phương.  Do  lòng  chân  thiện  ấy  nên  được  cảm  ứng  như  vậy,  đủ  diệt 

được túc  nghiệp  nặng  nề. Những  nghịch cảnh bà đã phải trải qua trước đây 

quả  thật  đã  bị  lòng  chân  thiện  ấy  cảm  ứng  mà  bị  trừ  sạch,  chuyển  quả  báo 

nặng nề chẳng thể tưởng tượng được trong đời sau thành quả báo nhẹ nhàng 

trong đời hiện tại. Vốn là bà góa đói khát khổ sở, không cách gì lo liệu được 

ba món ăn, mặc, ở, nay do chẳng mảy may tham cầu mà tự nhiên có cái ăn, 

cái  mặc,  chỗ  ở.  Tuy  do  các  thiện  sĩ  thương  xót,  giúp  đỡ  thành  tựu  cho, 

nhưng nếu không được lòng Từ của đức Phật gia bị, làm sao có thể đạt được 

như  vậy?  (Xét  rằng:  Hổ  là  con  vật  cực  ác,  vốn  bắt  chim  chóc,  gia  súc  làm  thức  ăn, 

nhưng vừa được nghe Phật hiệu nhân đấy tánh hung ác tiêu ngay, tâm từ thiện nẩy sanh, 

liền thả đi con lợn đã ngoạm vào miệng. Nhưng điều chưa từng được nghe qua [là hổ] ra 

khỏi rừng thấy người niệm Phật, đến khi [hổ thấy] bà Nhân Hiển kinh hãi, hổ liền lánh đi. 

Sáu chữ hồng danh oai thần thật chẳng thể nghĩ bàn! Hổ còn như thế, con người là “vạn 

vật chi linh”, nghe rồi rốt cuộc sẽ như thế nào? Nay người trong cả làng ấy nhân chuyện 

này bèn cảm động, sanh lòng tin. Do vậy, con hổ ấy là hộ pháp của Nhân Hiển, là đạo sư 

(người  hướng  dẫn)  cho  người  làng  vậy.  Kinh  dạy:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật 

 tánh” , con hổ là một chứng minh càng rõ rệt vậy. Nguyện khắp những người cùng hàng 

mang  bẩm  tánh  tối  linh  hãy  dũng  mãnh  thức  tỉnh,  giác  ngộ  để  khỏi  bị  chê  trách  người 

thua kém hổ) 

Nhưng Nhân Hiển nay đã được như vậy, nếu đột nhiên sanh tâm tự mãn, 

tự  cho  là  đủ,  tự  cậy  là  ta  có  công  hạnh,  hoặc  xen  tạp  vọng  niệm  tham  cầu 

không biết đủ sẽ khó khỏi chọc  giận  hộ pháp  long thiên, tương  lai sẽ bị tai 

ách y như cũ. Chỉ  mong bà ta biết  mình vốn là bà góa khốn khổ, chắc chắn 

trở  thành  người  đói  khát,  nay  được  ba  thứ  ăn  -  mặc  -  ở  để  có  thể  sống  qua 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 329 of 340 

ngày thì càng phải sanh lòng hổ thẹn sâu đậm, biết đủ, biết ngừng, khẩn thiết 

sám hối, chuyên ròng niệm Phật, ác niệm tham - sân - si v.v…đều mong nhổ 

sạch cội rễ, phát khởi Bồ Đề đại tâm, tự độ, độ người, đối với những tài vật 

được đàn-việt thí cho, trừ những thứ sử dụng tiết kiệm chánh đáng cho chính 

mình ra, tất cả những gì còn dư đều nên thí lại cho người cô đơn nghèo túng. 

Suốt đời hành như thế thì sanh Tây sẽ là điều đoán biết được, ngõ hầu khỏi 

uổng dịp gặp gỡ được Phật, Bồ Tát linh cảm gia bị này, mà công đức của các 

vị đàn-việt hộ trì cũng được thành tựu viên mãn. 



6. Qua thư của Thôi cư sĩ trả  lời Du cư sĩ, nhân  tiện  dâng  lên lời phúc 

đáp cư sĩ Giang Dịch Viên  





Cư sĩ Giang Dịch Viên vốn là một đại văn nhân có túc căn, có học vấn, 

tuy đối với đế lý tinh áo của Phật pháp còn chưa thâm nhập (xem phần luận về 

Tam Quán trong cuốn Diễn Giảng Lục của ông ta thì người có đầy đủ con mắt sẽ tự biết 

được trình độ Phật pháp của ông ta). Do về thế đế, ông ta thông  minh  hơn  người 

nên  đối  với  [những  nghĩa  lý]  Phật  pháp  thông  tục  có  thể  nêu  tỏ  rực  rỡ,  lớn 

lao.  Lại còn  là con  người chẳng câu  nệ, hẹp hòi, [luôn]  hòa  nhã, khiêm  hư, 

thật  chẳng  giống  như  những  kẻ  cuồng  ngạo  tự  cao,  lầm  lạc  nghĩ  mình  cao 

quý, lớn lao, coi rẻ hết thảy. Vì thế, Sâm nghe tiếng ông ta, xem văn của ông 

ta  (chỉ  cho  bài  Tam  Tự  Tụng  và  tập  đầu  bộ  Dương  Phúc  Trai  Thi  Kệ)  liền  khát 

ngưỡng,  hâm  mộ  khôn  nguôi.  Đến  khi  gặp  mặt  trò  chuyện,  càng  cảm  thấy 

yêu mến, rất mong mỏi ông ta sẽ cùng với các vị cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh, Từ Úy 

Như,  Nhiếp  Vân  Đài,  Phạm  Cổ  Nông  v.v…  làm  kim  thang  đuổi  tà  giúp 

chánh cho pháp  môn (ở đây là nói đến những vị ngoại hộ còn có thể hoằng pháp lợi 

sanh. Nếu chỉ làm ngoại hộ thì có nhiều người lắm). Hiềm rằng do nghiệp cảm của 

chúng  sanh,  ông  Từ,  ông  Hứa  nối  nhau  quy  Tây,  ông  Vân  bệnh  nặng,  ông 

Cổ thân thể cũng suy yếu, chỉ còn ông Dịch là mạnh khỏe. Về mọi mặt, [ông 

Giang  Dịch  Viên]  đều  khá,  chỉ  vì  tâm  hiếu  kỳ  nặng  nề,  đến  nỗi  bị  bút  gỗ, 

mâm  cát370 mê  hoặc.  Lại  do  những  kẻ  khéo  tâng  bốc  người  khác  đến  mức 

thành  phường  giảo  quyệt  mượn  sức  linh  quỷ  để  bợ  đỡ  hòng  làm  mồi  nhử, 

[khiến cho  người say  mê cầu cơ bị  những  tà thuyết ấy]  thâm  nhập  tận tạng 

phủ,  đến  nỗi  hễ  mê  rồi  chẳng  quay  lại  được!  Ngay  như  vị  được  ông  ta 

thường  sùng  bái,  tín  phụng  nhất  là  Ấn  Quang  pháp  sư  ra  sức  quạt  gió  huệ, 



370 Thời ấy, để cầu cơ người ta làm lễ thỉnh tiên, rồi hai đồng tử (người hầu cơ) vịn cơ bút 

(cơ bút thường có hình dáng như một cái giỏ, có vành để cầm được, một đầu giỏ có cái 

bút gỗ hình chim loan có mỏ nhọn) để viết chữ xuống một cái mâm đầy cát hay gạo. Lối 

cầu cơ ấy gọi là “phù loan” (thường đọc trại thành “phò loan”). Ngoài ra, còn có loại cơ 

bút  mang  hình  dáng  như  một  cái  bút  gỗ  có  hai  cái  cán  dài  được  nối  vào  đuôi  bút.  Hai 

đồng tử hầu cơ sẽ cầm hai cái cán ấy nâng lên hạ xuống cho bút viết chữ xuống mâm cát, 

nhóm ông Giang Dịch Viên cầu cơ theo lối này nên mới nói là “bút gỗ, mâm cát”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 330 of 340 

cực lực quét sạch cũng chẳng thể lay động được màn sương mê. Sâm tự xét 

mình học thức hẹp hòi, chẳng cần phải nói nữa. 

Vì thế, ông ta lầm lẫn coi đám mây mê của những lời giáng cơ và vầng 

mây  từ  Phật  pháp  giống  hệt  như  nhau,  từng  gởi  thư  cầu  khẩn  cụ  Chân  và 

Sâm  xin  cụ  Ấn  cho  lưu  thông  hòng  trừ  bỏ  màng  ngăn  khiến  cho  đôi  bên 

đồng thanh tương ứng, đồng khí tương cầu với nhau! Sâm cũng muốn phúc 

đáp gấp ngõ hầu ông ta ra khỏi hang tối, lên được cây to. Một phen suy nghĩ 

kỹ lại, thấy mình người hèn lời nhẹ, thật khó ra tay. 

May sao có cư sĩ  Thôi Chú  Bình  vốn theo hầu ông Dịch  lâu  ngày (Diễn 

Giảng Lục của ông Dịch phần lớn do ông Thôi ghi lại), [ông Thôi là người] vẫn còn 

có thể phân biệt tà - chánh, chân - ngụy, chẳng đến nỗi bị làn sương mê phủ 

kín. Xem thư ông ta trả lời cư sĩ [Du] Hữu Duy xót lòng đơn độc chỉ bảo371, 

nói thẳng khuyên can, ngăn đón, đáng gọi là đã cảm nhận trước tấm lòng tôi, 

vì thế liền nhờ vào nhân duyên này để giảm bớt công bút mực giãi bày, bèn 

dâng  lời  thưa  trung  thực,  thành  khẩn  nhất  đáp  lời  ông  Dịch,  không  chừng 

ông ta nghe lọt tai. Ông Dịch làm thơ rằng:  “Tạp niên Nho Phật phả trầm tư, 

 Phật  quỷ  thiên  uyên  khởi  vị  tri”   (Ba  chục  năm  ròng  nghĩ  Phật  -  nho,  Phật 

quỷ trời - vực vẫn chưa tường). Niệm Phật trì trai mà gọi là “quỷ giáo” (lời 

dạy của quỷ) thì lời lẽ ấy có khác gì báng Phật A Di Đà! Do điều này càng 

biết  ông  Dịch  còn  thiếu  con  mắt  chọn  lựa  pháp.  Vì  sao  vậy?  Kinh  Lăng 

Nghiêm, quyển thứ chín, trong phần giảng về Tưởng Ấm gồm mười loại Ấm 

Ma,  mỗi đoạn đều nói thiên  ma thừa dịp thuận tiện, loài phi tinh372 dựa vào 

con  người,  [khiến  cho  người  ấy]  miệng  nói  kinh  pháp,  [nhưng]  người  ấy 

chẳng biết là ma dựa, tự nói đã đắc vô thượng Niết Bàn, điều này có thể làm 

chứng  cớ  sắt  đanh  để  vạch  trần  ông  Dịch  đã  nhận  lầm  phương  hướng.  Do 

không biết điều này nên chẳng lạ gì đã mê rồi không trở lại được nữa! 

Huống  chi  lúc  này  lòng  người  chẳng  bằng  thời  xưa,  chuyên  chú  trọng 

đầu cơ trục lợi, xin ông Dịch hãy đọc kỹ Lăng Nghiêm, nghiên cứu tinh ròng 

nghĩa kinh cho đến khi  hiểu sâu  xa tỉ  mỉ  ma sự  hiểm ác  mới thôi! Nếu  vẫn 

cứ  coi  bút  gỗ,  mâm  cát  có  thể  thay  thế  cho  sự  tuyên  nói,  giáo  hóa  của  đức 

Phật  thì  sẽ  có  lỗi  với  lời  khuyên  dạy  của  những  vị  như  cụ  Ấn  [chẳng  hạn], 

[những  vị  ấy  là]  bậc  đầy  đủ  chánh  tri  kiến,  hạnh  giải  tương  ứng,  rát  miệng 

xót  lòng,  trong  ngoài  như  một;  nếu  không  phải  là  hạng  người  giống  như 

Điều  Đạt373 thì  chẳng  biết  còn  là  loại  người  nào  khác  nữa!  Sao  lại  nghĩ  lời 

khuyên  niệm  Phật  ăn  chay  và  những  bậc  thiện  tri  thức  hiện  thời  là  chẳng 



371 Sở dĩ bảo là “đơn độc chỉ bảo” (cô chỉ) là vì khi ấy các môn sinh của Giang Dịch Viên 

đều  mê  man cầu cơ giống như thầy, tin  mê  muội vào những  lời cơ  bút, riêng  mình ông 

Thôi Chú Bình là tỉnh táo, cực lực khuyên lơn các bạn đồng môn. 

372 Phi tinh là danh từ chỉ chung những loài quỷ thần có thần túc, có thể di chuyển rất lẹ 

làng giữa các nơi, chẳng hạn như loài quỷ Dạ Xoa (thường có tên là Tiệp Tật Quỷ) 

373 Điều Đạt là gọi tắt của chữ Đề Bà Đạt Đa (Devadatta). Đề Bà Đạt Đa là em họ của 

Phật, do ganh ghét nên đã lập cách phá hoại Tăng đoàn, mưu hãm hại đức Phật nhiều lần. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 331 of 340 

đáng tin tưởng, cứ nhất định tin chắc vào những lời nhận được từ nơi bút gỗ, 

mâm cát vậy? Nay tôi giãi bày lôi thôi như thế, chính là vì ông Dịch là người 

cao  thượng  bất  phàm,  mong  hãy  vứt  bỏ  bút  gỗ,  mâm  cát,  chuyên  dùng  đạo 

niệm  Phật  ăn  chay  để  tự  hành,  dạy  người  thì  chẳng  những  pháp  môn  may 

mắn  mà thật ra chúng sanh trong cả đại địa cũng may  mắn lắm đấy! Khăng 

khăng một lòng ngu thành, kính mong lượng thứ! 



7. Thư trả lời cư sĩ Châu Quần Tranh  





Thư  ông  gởi  đến  có  những  câu  như:   “Đang  trong  lúc  Mạt  Pháp,  ma 

 đảng tà kiến thân thể thường mạnh khỏe, còn bậc chánh tín đâm ra lại nhiều 

 bệnh,  lắm  nỗi  khổ  não.  Nếu  chẳng  phải  là  định  nghiệp  khiến  cho  như  vậy 

 làm cho con người phải than dài sườn sượt chẳng ngớt”  v.v.. Sâm rất không 

đồng  ý.  Vì  sao?  Một  là  do  định  nghiệp  trong  đời  trước  xui  khiến  [thành  ra 

như vậy]. Hơn nữa nhân quả phức tạp, bọn ta là phàm phu mắt thịt chẳng thể 

hiểu rõ rốt ráo được! Luận sư Giới Hiền, pháp sư Huyền Trang đã gieo nhân 

trong  quá  khứ,  nay  [quả  báo]  hiện  hành,  thiện  căn  phước  đức  rốt  cuộc  như 

thế nào mà vẫn phải chịu bệnh khổ nặng nề? Trả sạch sát nghiệp xa xưa mới 

được sanh  lên Đâu Suất Nội Viện, lần  lượt tấn tu,  viên  mãn  Bồ Đề. Bọn ta 

nghiệp  chướng  sâu  nặng,  luận  về  chánh  tín,  công  hạnh,  phước  đức,  trí  huệ 

đều chẳng thể  mong sánh bằng các vị cổ đức như Giới Hiền, Huyền Trang, 

huống chi thân ác tuy  ít,  ý ác quả thật rất nhiều (Đây là Sâm tự thuật tâm hạnh, 

chứ nơi miệng vẫn thường phạm lỗi. Mỗi phen đọc bài ký Du Tịnh Công gặp Táo Thần, 

khôn ngăn rét run tận xương lông!) dẫu có phát tâm cũng khó chân thật, thiết tha. 

Nay muốn nương theo pháp môn Tịnh Độ hoành siêu hoàn toàn cậy vào 

Phật  lực  để  đới  nghiệp  vãng  sanh,  liền  cảm  được  Phật  từ  gia  bị,  hòng  quả 

báo nặng nề “trầm luân nơi tam đồ hết sức khổ sở” trong đời sau sẽ chuyển 

thành quả báo nhẹ nhàng là “bệnh tật triền miên” trong đời hiện tại ngõ hầu 

trong  một đời  này giải quyết xong đại sự sanh tử chẳng dễ giải quyết trong 

trăm ngàn vạn kiếp. Đấy chính là Phật từ nhiếp thọ, hữu cầu tất ứng, có cảm 

liền thông (Đối với Bồ Đề tâm và hết thảy sự thực hành của hai vị cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh, 

Nhiếp  Vân  Đài,  Sâm  thường  cảm  thấy  hổ  thẹn  không  bằng,  nhưng  hai  vị  ấy  bệnh  khổ 

triền miên quả thật hơn bọn ta nhiều lắm. Sâm suy nghĩ kỹ lưỡng hồi lâu, lại dùng lòng 

người  và  sự thật trong xã  hội để chứng  minh thì  mới  biết  “gây  nghiệp dễ dàng, đền trả 

thật khó!” Mới tin rằng  hai  vị  ấy  bị  bệnh khổ quả thật là do nghiệp  nặng chuyển thành 

báo nhẹ để được lợi ích thù thắng là siêu phàm nhập thánh. Còn bọn tà ma mạnh khỏe thì 

một là trong đời này có lẽ ác quả chưa chín muồi, còn cậy vào túc phước, hai là có thể là 

vì ác tâm dữ dội, đạo trời khéo léo, mầu nhiệm, hậu đãi bọn tánh tình hung ác cho chúng 

nó mau vào tam đồ. Bất luận như thế nào, dẫu là khổ quả trong tương lai, chúng ta cũng 

quyết chẳng muốn nhận lãnh. Cõi đời chẳng có quả nào không có nhân, mà cũng không 

có  nhân  nào  chẳng  kết  thành  quả!  Nhưng  báo  ứng  rõ  ràng  hay  ngấm  ngầm,  nhanh  hay 

chậm,  quả thật  do  nhân  quả  phức  tạp  gây  nên,  chúng  ta  là  phàm  phu  mắt thịt  chẳng  dễ 

phân  biệt  rõ  ràng  được,  chớ  nên  hiểu  lầm).  Suy  nghĩ  sâu  xa  như  vậy  thì  tuy  ma 

bệnh  khuấy  nhiễu  triền  miên,  đau  khổ  nhiều  năm,  thân  dù  khó  chịu  đựng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 332 of 340 

được, tâm thật mừng vui, sung sướng, chẳng hề có ý oán trách than vãn mảy 

may!  Chỉ  thuận  theo  “tùy  duyên  tiêu  nghiệp  chướng,  chẳng  tạo  thêm  ương 

họa  mới”, ắt mong món nợ nặng phải đền trả nhẹ, oán gia trái chủ  mỗi mỗi 

đều khoan dung, tha thứ để cùng vãng sanh mới thôi! Ngu kiến như vậy đó, 

chẳng biết bậc cao minh nghĩ như thế nào? 



8. Tờ kêu gọi quyên mộ của Thiên Hoa Thiền Viện ở Phổ Đà Sơn [để có 

đủ chi phí] tiếp nhận chủ quyền am Sùng Ninh tại Thượng Hải 





Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thệ  nguyện  rộng  sâu,  tầm  thanh  cứu  khổ.  Bài  kệ 

trong  phẩm  Phổ  Môn  kinh  Pháp  Hoa  có  câu:   “Hoặc  trôi  giạt  biển  lớn,  cá, 

 rồng các nạn quỷ, do sức niệm Quán Âm, sóng mòi chẳng chìm được”.  Đấy 

chính là đoạn văn sáng tỏ ghi chép lời thành thật thốt từ miệng vàng của đức 

Thích Ca Thế Tôn ta từ ba ngàn năm trước qua lời kệ đáp cho Vô Tận Ý Bồ 

Tát. Chuyện linh cảm  như thế được sử sách ghi chép, đâu đâu cũng tra cứu 

được. Ở ngay trước  mắt, càng có  những sự thật để chứng  minh, quả thật  là 

lòng tin có chứng cớ vậy! 

Trụ Trì Thiên Hoa Thiền Viện núi Phổ Đà là đại sư Tu Điền. Năm Dân 

Quốc 15, 16 (1926-1927), khi Sâm ở tại chùa Pháp Vũ giúp Ấn lão pháp sư 

giảo  chánh  bộ  Văn  Sao,  giảo  chánh,  sửa  lỗi  Sơn  Chí,  liền  cùng  ở  một  chỗ 

[với  sư  Tu  Điền],  Sâm  khuyên  Sư  nên  niệm  Phật,  niệm  Quán  Âm,  Sư  liền 

sanh lòng tin tưởng. Đến năm nay, do ảnh hưởng thời cuộc, lương thực thiếu 

hụt, Sư đặc biệt  ngồi thuyền từ Phổ Đà sang đất Thân  (Thượng  Hải) quyên 

mộ, đáp đúng tàu của hãng Hoa Dân. Bởi đã lâu năm, thuyền mục nát, nước 

tràn vào khoang, tại vùng biển Châu Sơn (thuộc tỉnh Chiết Giang) đụng phải 

đá  ngầm,  thuyền  chìm.  Khi  ấy  nhằm  lúc  trời  tối  đen,  chẳng  biết  phương 

hướng, khách ngồi thuyền mấy trăm người kinh hoàng cuống quít, xúm nhau 

kêu  cứu  mạng.  Do  đại  sư  biết  đức  Quán  Âm  linh  cảm,  liền  khuyên  mọi 

người đồng niệm thánh hiệu để cầu Ngài cứu giúp. Do tai họa cấp bách như 

lửa cháy mày, đông đảo người tin tưởng cùng niệm theo. Gần hai trăm người 

trong đêm tối trong lúc muôn phần vạn phần chết chắc đã nắm được một sợi 

dây  đõi,  lần  lượt  ven  theo  kè  đá,  vịn  bò  lên  núi;  gần  hơn  một  trăm  người 

khác táng thân vào bụng cá. Chuyện này đã sớm thấy đăng tin trên báo, nào 

biết đại sư cũng là một trong những người vẫn còn sống sót sau cơn tai kiếp! 

Đến khi đại sư đổi thuyền đến được đất Hỗ, gặp đúng lúc am Sùng Ninh 

ở  cửa  lớn  phía  Đông  trong  thành  đang  bàn  bạc  chuyện  sang  nhượng  chủ 

quyền. Do vậy, Sư nghĩ mỗi năm phải đi kêu gọi quyên mộ như thế này, cảm 

thấy  thật  khó  khăn.  Nếu  lập  cách  sang  lại  chủ  quyền  am  này,  biến  nó  trở 

thành Hạ Viện của chùa Thiên Hoa thì tăng chúng Thiên Hoa qua lại đôi bên, 

đem phần thâu  nhập còn dư thừa của Sùng Ninh bù đắp cho cơm  gạo chùa 

Thiên Hoa; đấy chính là kế nhọc nhằn một phen, an nhàn vĩnh viễn, mà cũng 

tốt  lành,  thỏa  đáng  vậy.  Bàn  bạc  với  các  vị  thiện  tín  hộ  pháp,  cũng  được 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 333 of 340 

nhiều người tỏ ý tán đồng; hiềm rằng chi phí mua lại chủ quyền và tu bổ cần 

đến mấy ngàn đồng, do vậy bèn bảo Sâm lược thuật duyên khởi để tiện kêu 

gọi  quyên  mộ.  Sâm  bèn  đem  kinh  nghiệm  linh  cảm  của  đại  sư  do  tin  niệm 

đức  Quán  Âm  mà  được  may  mắn  sống  sót  tường  thuật  đại  lược.  Chỉ  mong 

hộ pháp tể quan thiện nam tín nữ nghe sự tích Đại Sĩ linh cảm tầm thanh cứu 

khổ  này  đều  cùng  phát  tín  tâm,  gặp  được  nhân  duyên  đặc  biệt  sùng  phụng 

Tam Bảo này đều vui vẻ giúp cho thành tựu, phát lòng bi đồng thể, quyên ra 

vô tận bảo tạng thì công đức đã làm ấy chỉ có đức Phật chứng biết. Do vậy, 

bèn làm tờ khải374. 



9. Trả lời cư sĩ Tăng Di Chi (bốn bài)  





1) Phật thất ở  Linh Nham phần  nhiều  hồi  hướng  một  lần (những nơi khác 

phần lớn cũng làm như thế), tức là mỗi ngày trước lúc giữa trưa, cúng Phật xong, 

liền đến trước bài vị cúng cơm (dẫu là Phật thất cầu sống lâu mà kèm thêm lễ cúng 

cơm cho các bài  vị tổ tiên cũng không trở ngại gì)  thì  cũng  là  một  lần  hồi  hướng. 

Mỗi  ngày trừ công khóa sáng chiều  hết sáu cây  hương375 ra, sau cây  hương 

thứ hai và sau khi cúng Phật, cúng cơm cho người đã khuất xong, tạm nghỉ 

giây lát rồi dùng cơm trưa. 



2)  Công  khóa  sáng  tối  vì  vong  nhân  xưng  danh  hồi  hướng,  Sâm  chiếu 

theo công khóa phổ thông chốn tùng lâm, mỗi lần xong khóa sáng vào mồng 

Một hay Rằm,  lúc  lễ Tổ  gần  xong,  liền đọc câu  “Mỗi  người  hãy  vì  cha  mẹ 

 sanh  thành,  lễ  Phật  ba  lạy  cầu  sanh  Tịnh  Độ” .  Vì  thế,  mỗi  ngày  Rằm  hay 

mồng Một, dù chỉ có một người tụng niệm khóa sáng xong cũng chiếu theo 

lệ  thường  lễ  Tổ  (chỗ  này  lúc  hành  lễ  cùng  đại  chúng  thì  có  phần  đầy  đủ  hơn).  Lễ 

xong,  liền  xưng  danh  lễ  Phật  một  lần,  coi  như  hồi  hướng.  Nếu  như  hồi 

hướng cho cha mẹ thì trong tâm thầm niệm quán tưởng rằng:  “Thay cho cha 

 mẹ sanh thành lễ Phật ba lạy”  (nếu lễ một lạy thì đọc “một lạy”), sám hối nghiệp 

chướng, giải trừ vô biên tội nghiệp, tiêu tan, tháo gỡ oan khiên, tội lỗi, thoát 

lìa đường khổ, cầu Phật từ bi xót thương nhiếp thọ, sớm được tiếp dẫn vãng 

sanh Tịnh Độ (vừa lạy vừa thầm niệm, trong tâm nghĩ tưởng hình dáng cha mẹ cùng ở 

trước đức Phật lễ bái với ta. Một lạy tưởng như thế, mỗi lạy cũng đều như thế). Đối với 

cha  mẹ  làm  như  vậy  mà  đối  với  những  người  khác  cũng  tưởng  như  vậy. 

Thậm  chí  oán  thân  bình  đẳng  cho  đến  hết  thảy  chúng  sanh  trong  pháp  giới 



374 Khải là một thể văn của các quan dùng để tâu trình lên thượng cấp. Ở đây, thầy Đức 

Sâm  dùng  chữ  khải  với  ý  nghĩa  khiêm  nhượng,  tâu  trình  lên  thiện  nam  tín  nữ  chuyện 

quyên mộ của am Sùng Ninh. 

375 Theo quy định của Phật thất phổ thông, thời gian công phu niệm Phật mỗi ngày bằng 

sáu cây hương (mỗi cây hương ở đây tức là thời gian tàn hết một cây hương dài làm theo 

lối  xưa,  mỗi  cây  hương  cháy  được  khoảng  một  tiếng  rưỡi.  Công  phu  sáng  là  một  cây 

hương,  sau  đó  niệm  Phật  buổi  sáng  hai  cây  hương,  buổi  chiều  hai  cây  hương,  buổi  tối 

niệm Phật và đại hồi hướng một cây hương, tổng cộng là sáu cây hương). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 334 of 340 

lần lượt khắp vì họ xưng danh lễ Phật hồi hướng. Dẫu chẳng phải mồng Một, 

ngày Rằm, trong công khóa sáng tối, khi đọc Tam Quy Y xong, nếu chẳng lễ 

Tổ thì cũng nên thay cho cha mẹ sanh thành và những ân nhân có liên quan 

(hoặc  có  nhân  duyên  đặc  biệt,  như  thân  hữu  mới  vừa  qua  đời  v.v…)  đều  hồi  hướng 

như  thế.  Điều  này  Sâm  chẳng  được  truyền  dạy,  hoàn  toàn  dựa  theo  ý  kiến 

của chính  mình để làm (ở Linh Nham mỗi tối đại hồi hướng cũng có ba lạy), chuẩn 

theo lý thì đương nhiên không trở ngại gì. Hồi hướng xong, hoặc liền lễ Phật 

ba lạy lui ra thì cũng được. Sâm còn thực hiện khóa lễ Quán Thế Âm Bồ Tát, 

trì chú Đại Bi, Vãng Sanh v.v... để cầu thế giới hòa bình, ta người cùng thoát 

khỏi  ách  nạn  v.v…  (Công  khóa  của  Linh  Nham  được  gọi  là  Linh  Nham  Niệm  Phật 

Nghi Quy, mùa Hạ năm nay đã sớm xuất bản rồi, tiếc rằng lúc này không gởi được. Đợi 

khi có thể gởi được sẽ gởi mấy bản thì ông sẽ biết). 



3)  Chuyện  trà-tỳ  (hỏa  thiêu)  thì  Tăng  hay  Tục  đều  không  trở  ngại  gì. 

Người  Tây  Vực  chết  rồi  có  bốn  cách  mai  táng:  Một  là  thả  trôi  trong  nước, 

tức bỏ xuống các sông rạch để no lòng cá rùa (cách này cần phải ở gần sông rạch 

lớn  mới  được.  Nếu  ở  tại  con  suối  nhỏ  nơi  vách  núi  thì  chẳng  thích  hợp).  Hai  là  hỏa 

thiêu, tức dùng lửa đốt xác hòng phá Ngã Chấp (cách này chỗ nào cũng thực hiện 

được). Ba là chôn xuống đất, đào đất chôn vùi để khỏi bị bộc lộ (cách này cũng 

phổ biến).  Bốn  là  lâm  thi,  tức  bỏ  trong  rừng  cho  chim  thú  ăn  (cách này phải  ở 

trong rừng sâu, chằm lớn mới được, rốt cuộc chẳng ổn thỏa bằng ba cách trước). Nước 

ta  xưa  nay  chủ  yếu  là  chôn  dưới  đất  (đọc thiên sách của Mạnh Tử nói “trong đời 

thường có kẻ chẳng chôn cất cha mẹ” sẽ biết nguyên do), thật ra vẫn chẳng mỹ mãn 

bằng  hỏa  thiêu.  Khi  Phật  pháp  truyền  sang  phương  Đông,  Tăng  chúng  đều 

hỏa  thiêu  với  ý  nghĩa  phá  trừ  Ngã  Chấp.  Con  người  bị  phiền  não  sanh  tử 

hoàn  toàn  là  do  Ngã  Chấp,  Thân  Kiến  làm  căn  bản,  ngay  như  cả  họa  hoạn 

lớn  lao  như  dâm  dục  v.v…  cũng  do  Ngã  Chấp,  Thân  Kiến  mà  sanh.  Nếu 

Thân Kiến, Ngã Chấp đã phá thì dâm dục còn do đâu mà sanh? Vì thế, vào 

thời  Đường,  thời  Tống,  những  vị  cao  nhân  đạt  sĩ  thông  hiểu  sâu  xa  Phật 

pháp tuy chưa xuất gia cũng thường chú trọng hỏa thiêu. Đời sau phần nhiều 

chẳng  thích  theo  gương  ấy  chính  là  giữ  chặt  Thân  Kiến,  Ngã  Chấp!  Thân 

Kiến quá nặng chính là một chướng ngại lớn cho việc tu hành. 

Trong  thư  ông  gởi  đến,  có  câu:  “Cư  sĩ  phần  nhiều  chưa  đoạn  dục,  sắc 

thân  chẳng  thanh  khiết,  chớ  nên  hỏa  thiêu”  thì  cũng  không  phải  là  lời  bàn 

luận  thông  suốt!  Cái  thân  của  hạng  phàm  phu  sát  đất  là  do  Tứ  Đại  giả  hòa 

hợp,  chưa  đạt  đến  địa  vị  nghiệp  tận  tình  không  thì  chẳng  cần  biết  là  Tăng 

hay Tục, đều là do máu thịt tanh tưởi, hôi thối, bẩn thỉu hợp thành. Nếu dựa 

theo tình kiến thiển cận của kẻ phàm ngu mà luận thì tuy cái thân đoạn dục 

so với kẻ tham dục dường như thanh khiết hơn, nhưng tâm dục chưa sạch thì 

ô uế vẫn còn!  Nếu luận theo đế lý cao sâu thì Tứ Đại  vốn không, Ngũ Uẩn 

chẳng có, các pháp nhân duyên đều không có tự tánh. Biển Chánh Biến Tri 

của  chư  Phật  ở  trong  tâm  tưởng  của  hết  thảy  chúng  sanh;  một  niệm  hồi 

quang  liền  giống  như  vốn  đã  đắc,  diệu  thể  Tỳ  Lô  Giá  Na  phô  bày  trọn  vẹn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 335 of 340 

khắp các giới. Vốn chẳng có sanh, diệt, tăng giảm sai khác, sao lại có tăng, 

tục, nhơ, sạch khác biệt? Vì thế, Tâm Kinh nói:  “Bất sanh, bất diệt, bất cấu, 

 bất tịnh, bất tăng, bất giảm”  chính là chỉ cho bản thể Thật Tướng Chân Như 

của  ba  pháp  tâm,  Phật,  chúng  sanh  không  sai  biệt.  Chúng  ta  mê  chân  đuổi 

theo  vọng,  trái  giác  hiệp  trần  đến  nỗi  trôi  giạt  sanh  tử  trọn  chẳng  có  thuở 

thoát ra! Nay muốn bỏ vọng về với chân, trái trần hiệp giác, liễu sanh thoát 

tử, siêu phàm nhập thánh thì phá trừ Thân Kiến, Ngã Chấp phải là công phu 

cần thực hiện trước hết! 

Do  điều  này,  phàm  là  người  học  Phật  nếu  biết  cầu  cho  thần  thức  được 

yên vui thì chẳng nệ là Tăng hay tục đều nên hỏa thiêu, chẳng những không 

trở ngại gì  mà còn có ích thật sự (đối với hoàn cảnh hiện thời và mai sau, hỏa táng 

rất thích hợp vì do đường sắt cắt ngang, phần nhiều những ngôi mộ bị phơi thây lộ xương. 

Nếu ở nơi đô hội thì quan tài giá mắc, kiếm đất chôn rất khó, e rằng dẫu chẳng phải là đệ 

tử Phật cũng phải  làm theo cách  này! Nhưng điều quan trọng  là  cần phải tìm cho  được 

cách thức hỏa thiêu tốt đẹp).  Nếu  như  quyến  thuộc  chẳng  nỡ  lòng  hỏa  táng  thì 

cũng  là  vì  chẳng  biết  những  ý  nghĩa  “chú  trọng  đến  sự  yên  vui  của  thần 

thức”  và  “họa  hại  của  Thân  Kiến,  Ngã  Chấp”  mà  ra!  Nếu  hơi  hiểu  biết  thì 

chỉ  sợ  người  trong  cuộc  chẳng  làm  cho  nhanh  ấy  chứ!  Hàng  quyến  thuộc 

cũng  nên  khéo  thấu  hiểu  tấm  lòng  người  thân,  há  nên  sanh  chút  lưu  luyến 

nào! 



4) Về chuyện áo mũ dùng để nhập liệm cho hai chúng tại gia, do đã biết 

là “cần phải phá trừ Thân Kiến, Ngã Chấp” thì áo mũ miễn sao thuận tiện là 

được rồi, chẳng cần phải nói nữa! Cái sắc thân suốt cả một đời phải nhờ vả 

nó để làm hết thảy mọi chuyện mà còn bỏ được như đồ thừa thì áo mũ là thứ 

bao  bọc  bên  ngoài  huyễn  thân  nào  còn  đáng  để  coi  trọng!  (Đối với người còn 

sống trên đời, Khổng Tử còn chẳng coi áo xấu, thức ăn dở là điều đáng thẹn, huống chi là 

những  thứ  dùng  để  nhập  liệm  gán  theo  cái  xác  đã  hư  nát  sau  khi  con  người  đã  chết). 

Theo ngu kiến, ắt phải tiết kiệm, giản lược là hay nhất. Thà giảm bớt chi phí 

chế tạo áo mũ mới [rồi dùng khoản tiền dôi ra đó] để hoằng pháp lợi sanh và 

làm những sự nghiệp từ thiện như cứu tế kẻ đói rét khốn khổ hòng giúp ích 

cho thần thức người đã khuất được yên vui. So với chuyện tốn kém để khâm 

liệm cho trọng hậu thì chuyện được - mất như một trời một vực, nhưng cần 

phải thuận theo tình cảm thế tục của kẻ làm con đôi chút, đừng vì chú trọng 

thần thức mà bỏ sạch những lễ nghi. 

Tùy theo tâm nguyện của người đã khuất mà mặc Tăng phục hay y phục 

thế  gian  đều  chẳng  sao  cả,  nói  chung  là  chớ  nên  tốn  kém  quá.  Nếu  như  do 

chính  người  đã  khuất  chủ  trương  đồ  khâm  liệm  gần  đến  mức  quá  tốn  kém, 

rườm rà thì cũng  nên khéo  léo  giải thích để người ấy chẳng chấp vào  Thân 

Kiến  là  được.  Nếu  thuận  theo  lòng  tham  đắm  của  người  ấy  rồi  khâm  liệm 

trọng hậu để giúp cho Thân Kiến, Ngã Chấp của người ấy [được thỏa mãn] 

thì sẽ gây chướng cho sự vãng sanh, đấy chính là điều không nên vậy! Nếu 

người  đã  khuất  chủ  trương  khâm  liệm  đạm  bạc  tức  là  không  bị  vướng  mắc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 336 of 340 

nơi Thân Kiến, thì tăng phục hay y phục thế gian đều chẳng trở ngại gì! Ngu 

kiến như vậy đó, chẳng biết bậc cao minh nghĩ thế nào? 



10. Bài ký về sự sanh Tây của cư sĩ Phó Xuân Phố  

(viết vào tháng Chín năm Dân Quốc 27 - 1938)  

Dư Ngẫu Sinh và Trần Triển Tây cùng ghi  







Cư  sĩ  húy  là  Xuyên,  hiệu  Xuân  Phố,  người  thôn  Đông  Quách,  huyện 

Thanh Giang, tỉnh Giang Tây, mồ côi cha từ bé, mẹ là Nhiếp thái phu nhân 

nhọc nhằn, tiết kiệm nuôi dạy, theo học trường Pháp Chánh Tuần Cảnh, từng 

được bổ nhiệm  những chức  vụ viên chức văn phòng  huyện lỵ  huyện Thanh 

Giang, sở trưởng sở Cảnh Sát tại trấn Châu Đàm thuộc huyện Vạn Tải, hiệu 

trưởng trường Nghĩa Vụ thuộc trấn Chương Thụ v.v… Sống tại huyện thành 

nhiều năm, tham dự đủ loại công vụ, được quan chức, thân sĩ tin cậy, hễ có 

chuyện nghi nan lớn lao nào thường bàn bạc, quyết định với ông ta. 

Nhiếp thái phu nhân thờ Quán Âm đại sĩ đã lâu, ăn chay niệm Phật. Năm 

Dân  Quốc  17  (1928),  thái  phu  nhân  mắc  bệnh,  cư  sĩ  phát  nguyện  triều  bái 

Phổ Đà, cụ không uống thuốc mà lành bệnh. Tháng Chín năm Dân Quốc 20 

(1931), bèn đến Phổ Đà hoàn nguyện, lễ Phạm Âm động, cảm được Bồ Tát 

thị  hiện  dưới  hình  dạng  áo  trắng,  cầm  tịnh  bình  với  cành  dương.  Lại  cầu 

được  biết  rõ  túc  mạng,  thấy  một  vị  đầu-đà  y  phục  lam  lũ  bèn  ngộ  luân  hồi 

chẳng  phải  hư  huyễn,  ý  niệm  cầu  thoát  lìa  Sa  Bà  càng  thêm  khẩn  thiết.  Do 

pháp  sư  Minh  Tịnh  gởi  thư  giới  thiệu,  bèn  yết  kiến  Ấn  Quang  pháp  sư  và 

thầy Đức Sâm tại chùa Báo Quốc ở Tô Châu, [lúc ấy]  mới được nghe pháp 

yếu của Tịnh tông. Từ đấy trở đi, những sách vở do Hoằng Hóa Xã xuất bản 

đều  thỉnh  cả;  do  vậy,  tín  giải  càng  tăng,  bèn  gởi  thư  khẩn  cầu  quy  y.  Thầy 

Đức  Sâm  bèn  đặt  pháp  danh  là  Thiền  Xuyên,  tự  là  Hàng  Tây,  lại  nhân  lúc 

thầy Đức Sâm đi qua Chương  Thụ, bèn  xin thọ  giới Ưu  Bà Tắc. Ông ta tín 

nguyện niệm Phật, tinh tấn không lười nhác phần lớn là nhờ sự khơi gợi chỉ 

vẽ của thầy Đức Sâm. 

Năm  Dân  Quốc  22  (1933),  ông  được  cử  làm  người  chuyên  trách  tuyên 

giảng tại Lộc Giang Niệm Phật Lâm, khuyên dụ chỉ dẫn, từ đấy [Niệm Phật 

Lâm] rất đông. Cư sĩ gia cảnh nghèo nàn, thân yếu lắm bệnh, thường  muốn 

xuất gia, nhưng khổ vì không có chùa chiền để nương náu, thường đến khám 

bệnh  tại  nhà  Ngẫu  Sinh.  Ngẫu  Sinh  nói  đến  chuyện  thời  tiết  nhân  duyên 

chẳng  thể  cưỡng  cầu  được,  nhưng  cái  tâm  “chán  trược,  ưa  tịnh”  đã  sâu,  ý 

nguyện giảm thọ cầu được vãng sanh càng thiết tha, lễ bái, quán tưởng, đều 

mong sớm được tiếp dẫn, chóng đến liên trì. Mùa Xuân năm nay, ông mộng 

thấy  Quán  Âm  Bồ  Tát  thị  hiện,  báo  cho  biết  kỳ  hẹn  là  tháng  Bảy.  Đến  sau 

hội  Vu  Lan  Bồn,  ông  bèn  ngã  bệnh,  nhất  tâm  niệm  Phật  quên  cả  khổ  sở. 

Ngày Hai Mươi Ba, thân thích, bạn bè trợ niệm, đã nằm bằn bặt hồi lâu rồi 

tỉnh  lại,  mời  thầy  Đại  Nhân  ở  Đại  Bảo  Điện  thuộc  Vĩnh  Thái  đến  nhờ  cậy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 337 of 340 

chuyện trà-tỳ. Ngày Hai Mươi Sáu lại thiêm thiếp, người nhà khóc lóc, cư sĩ 

cười ngăn lại, bảo: “Ta sẽ về Tây vào ngày thánh đản Địa Tạng Bồ Tát”, đến 

ngày  ấy,  ngồi  ngay  ngắn  trên  ghế  dựa,  kết  ấn  Di  Đà376,  mắt  đăm  đăm  nhìn 

tượng  Phật,  an  nhiên  về  Tây,  khắp  thân  đã  lạnh,  chỉ  còn  đỉnh  đầu  vẫn  ấm, 

sắc mặt tươi đẹp còn hơn lúc sống. Mồng Hai tháng Bảy nhuần, trụ trì chùa 

Thông Huệ ở Chương Thụ là hòa thượng Đại Tùng và thầy Đại Nhân đều tới, 

lo liệu việc nhập khám. Ông ngồi xếp bằng chắp tay hệt như người còn sống. 

Bữa  hôm  trước  trời  nổi  cơn  mưa  gió  to,  đến  giờ  Tý  nổi  lửa,  trời  chợt  sáng 

sủa,  mùi  hương  lạ  ngào  ngạt,  chẳng  phải  là  mùi  thơm  của  Chiên  Đàn  hay 

hoa lan, một tia sáng trắng từ khám tỏa ra xẹt về phía Tây. Đang lúc đầu Thu, 

khí trời nóng bức, chết đã ba bốn hôm mà xác chẳng thối nát, lại còn tỏa mùi 

thơm lạ, nếu chẳng phải do Phật pháp linh dị làm sao được như vậy? Người 

thấy  kẻ  nghe  đều  tán  thán,  khởi  lòng  cung  kính,  xưng  tụng  Phật  pháp  thật 

chẳng thể nghĩ bàn. Xuân thu được bốn mươi tám tuổi. 



Ngẫu Sinh nói: Đời Mạt, người niệm Phật thì nhiều nhưng thành tựu lại 

ít  là vì không có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha vậy! Mạnh Tử  luận  về 

đại trượng phu phải  nên “phú quý chẳng dâm  lạc, nghèo hèn chẳng đổi dời 

[chí  khí], chẳng khuất phục trước oai quyền, sức  mạnh”. Pháp thế  gian còn 

như thế, huống  gì  là Phật pháp cầu sanh  Tịnh Độ siêu phàm  nhập thánh  ư? 

Cư  sĩ  bị  vướng  bận  vì  nghèo,  bệnh,  gia  đình,  nhưng  nhất  loạt  chẳng  quan 

tâm  tới,  khăng  khăng,  miệt  mài  chỉ  lo  niệm  Phật,  bị  chê  bai,  nhục  mạ,  gặp 

trắc trở, trăm nỗi khó khăn chẳng xoay chuyển được, lúc mất biết trước ngày 

giờ, tướng lành rạng rỡ, đủ làm chứng cớ chứng tỏ đã sanh Tây. Bi tâm triệt 

để của đức Như Lai, pháp môn Tịnh Độ không ai hỏi mà tự nói, quả thật là 

con đường tắt cho chúng sanh trong đời Mạt thoát khổ, chỉ cần chịu dốc lòng, 

quyết chẳng giả dối, cổ nhân thật chẳng dối ta! Ngẫu Sinh do giao du với cư 

sĩ mà thật sự được un đúc, dấy lên lòng tin. Vui nhìn bước chân nhanh nhẹn 

của người trước, gắng đè nén nỗi đau nhân cầm377, lưu truyền [sự tích vãng 



376 Thoạt đầu, ấn Di Đà chính là Thiền Định Ấn, tức hai bàn tay xòe thẳng, đặt trên lòng, 

tay phải đặt trên tay trái, đầu hai ngón cái giao với nhau như thường thấy trong các tượng 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Tuy thế, về sau, dưới ảnh hưởng của Mật giáo, khi tượng A Di 

Đà Phật được tạc với tư thế ngồi, nếu tay Phật không cầm hoa sen sẽ kết ấn Di Đà, tức là 

ấn Thiền Định  bị  biến đổi hơi khác: Tay phải  vẫn đặt trên tay trái, các ngón  xòe thẳng, 

nhưng trong  mỗi  bàn tay ngón trỏ cong lên chạm đầu ngón cái, giống như  hai cái  vòng 

giáp lưng vào nhau, đầu hai ngón cái chạm vào nhau. 

377 Đây  là điển tích  “nhân cầm câu vong”  (người  lẫn đàn cùng  mất). Đại thư pháp gia 

Vương Hy Chi đời Tấn có bảy người con, trong số đó Huy Chi (tự Tử Do) và Hiến Chi 

(tự Tử Kính)  là hai  người  nhân phẩm  cao nhất, tính tình khoáng  đạt, thích văn chương, 

coi  thường  danh  lợi,  thường  đàm  luận  thi  văn  với  nhau  rất tâm  đắc.  Tuy  là  hai  anh  em 

nhưng coi nhau như bạn tri kỷ, đồng thanh tương ứng, đồng khí tương cầu. Huy Chi ưa 

đánh  đàn,  Hiến  Chi  thường  gõ  phách  hòa theo. Về  sau,  hai  anh  em  cùng  bị  bệnh  nặng, 

Hiến  Chi  mất  trước.  Huy  Chi  im  lặng,  không  nhỏ  giọt  nước  mắt  nào,  gượng  bệnh,  bắt 

người  nhà  đưa  đến trước  linh  sàng  của  em,  ngồi  ngơ  ngẩn  hồi  lâu  rồi  ôm  đàn  toan  gảy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 338 of 340 

sanh  của  Phó  cư  sĩ]  để  khuyến  khích  người  đời  mà  cũng  là  để  tự  cảnh  tỉnh 

mình. 



11. Bài ký về sự sanh Tây của cư sĩ Nhiếp Vân Sanh 

Trần Triển Tây ghi  





Cư sĩ húy Truyền Tăng, hiệu Vân Sanh, người huyện Thanh Giang, tỉnh 

Giang  Tây,  mồ  côi  cha  từ  bé,  được  mẹ  nuôi  dạy,  tánh  tình  đoan  nghiêm, 

trang trọng, ham học, đậu Tiến Sĩ năm Giáp Thìn (1904) thời Quang Tự, làm 

quan tại Hồ Bắc, người anh họ mất, bèn trở về quê, về sau được bầu làm ủy 

viên hội đồng cố vấn tỉnh Giang Tây. Vào thời Dân Quốc, ông làm nghị viên 

hội đồng tỉnh, luôn tận hết trách nhiệm, giữ lời hứa, chẳng quanh co, lật lọng. 

Vào  thời  Trù  An  Hội378 [dùng  phương  cách]  hối  lộ  để  khuyên  dụ  các  đại 

biểu  [bỏ  phiếu  tán  thành  Viên  Thế  Khải  làm  hoàng  đế],  hễ  bỏ  phiếu  [ưng 

thuận] sẽ được  ngay  một  ngàn đồng, chống đối sẽ đem  quân bắt  giữ. Cư sĩ 

phất tay áo quay về, giữ gìn khí tiết như thế. Cư sĩ ưa thích viết văn chương 

theo  lối  cổ,  nhưng  những  thứ  chẳng  có  quan  hệ  bảo  vệ  lớn  lao  cho  thế  đạo 

bèn  chẳng  cẩu  thả  viết  ra.  Trong  hai  mươi  năm  tuổi  xế  chiều,  dốc  lòng  nơi 

kinh  sách  nhà  Phật,  xoay  vần  trì  tụng  các  kinh  Đại  Thừa  như  Pháp  Hoa, 

Lăng Nghiêm, Kim Cang, Viên Giác, nhưng quy túc nơi Tịnh Độ Ngũ Kinh, 

ăn chay trường,  niệm Phật có thời khóa  nhất định. Đọc Ấn Quang Pháp Sư 

Văn Sao, hận chưa được thân cận [đại sư Ấn Quang]. 



một khúc diễn tả nỗi đau thương; nhưng do nội tâm quá bi thương không thể gảy thành 

xoang  điệu  nào,  liền  quăng  đàn  hét  lớn:  “Tử  Kính,  Tử  Kính  nay  thì  người  lẫn  đàn  đều 

mất  cả  rồi  ư!”  Hét  xong,  ngã  lăn  ra  đất  hôn  mê  bất  tỉnh.  Hơn  một tháng  sau,  Huy  Chi 

cũng qua đời. 

378 Trù An Hội (Hội mưu tính an định cho đất nước) là một tổ chức do Viên Thế Khải đạo 

diễn nhằm tuyên truyền, cổ xúy quốc dân ủng hộ Viên Thế Khải tái lập đế chế trong khi 

chánh quyền Dân Quốc còn non trẻ, các tướng lãnh quân phiệt nổi lên chiếm cứ các nơi, 

chánh quyền trung ương chưa thể kiểm  soát toàn bộ đất nước. Vào ngày 14 tháng Tám 

năm  1915,  bọn  Dương  Độ,  Tôn  Dục  Quân,  Lý  Tiếp  Hòa,  Hồ  Anh,  Lưu  Sư  Bội  và 

Nghiêm Phục cùng ra tuyên cáo thành lập Trù An Hội, Dương Độ ra thông cáo với lời lẽ 

mị  dân:   “Chúng  ta  làm  thân  người  dân  Trung  Quốc,  quốc  gia  còn  hay  mất  chính  là 

 chuyện liên quan đến sự sống chết của bản thân và gia đình, há nỡ ngồi yên ngó lơ chờ 

 chết? Do vậy, tập hợp những người cùng chí hướng tổ chức thành hội này hòng mưu tính 

 sự an định cho đất nước… Vào thời Cách Mạng Tân Hợi, nhân dân Trung Quốc tình cảm 

 sôi sục nhưng do bị vấn đề chủng tộc gây chướng ngại, bèn lập ra nền Cộng Hòa, nhưng 

 chưa hề suy nghĩ kỹ Cộng Hòa có thích hợp với tình hình đất nước hay không? Một khi 

 đã đề xướng, ai dám bắt bẻ, người thông hiểu sâu xa tuy biết rõ chủ trương ấy ẩn chứa 

 mối họa hoạn, nhưng vẫn phải miễn cưỡng thuận theo hầu tránh khỏi mối họa nguy vong 

 một  chốc.  Do  vậy,  nhà  Thanh  thoái  vị,  Dân  Quốc  sáng  lập,  chánh  quyền  lâm  thời  gặp 

 nhiều lúng túng, quốc gia gặp cơn nguy hiểm, nhân dân khốn khổ…”.  Họ ra nhiều thông 

cáo, tuyên  bố để cổ vũ tái  lập đế chế, suy cử Viên Thế  Khải  lên  ngôi hoàng đế. Để đạt 

mục đích, hội đã dùng những biện pháp bẩn thỉu nhằm đe dọa, ép buộc các nghị viên bỏ 

phiếu tán thành đế chế. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 339 of 340 

Năm Đinh Sửu (1937) cầu mưa được thỏa nguyện, bèn thành lập Cao Vũ 

Niệm  Phật  Lâm,  thường  đến  diễn  giảng  tại  Lộc  Giang  Niệm  Phật  Lâm  tại 

trấn  Chương  Thụ,  cảm  hóa  rất  nhiều  người.  Mùa  Hạ  năm  Kỷ  Mão  (1939), 

nhiều  lần  mắc  bệnh  đi  tả,  tự  mình  dốc  chí  quy  Tây,  chẳng  còn  muốn  tìm 

thuốc  men  linh  nghiệm  để  chữa  trị  nữa!  Vào  tháng  Mười  bệnh  tình  nguy 

ngập đến tột cùng, nhiều lần mộng thấy Phật, Bồ Tát thị hiện, tự biết đã đến 

lúc, miệng dặn dò di chúc, mời tăng lữ, thân thích, bạn bè suất lãnh con cháu 

niệm  Phật.  Tới  lúc  hấp  hối,  hơi  thở  dần  dần  nhẹ  đi  giống  như  Kim  Cang 

niệm, chẳng đau khổ mảy may gì, chánh niệm phân minh, nhất tâm bất loạn 

xả báo an tường như nhập Thiền Định, toàn thân mềm mại, đỉnh đầu lạnh đi 

sau cùng, vẻ mặt tươi tắn, vui sướng, uy nghi như hãy còn sống. Các tướng 

lành phù  hợp khít khao  với chứng cớ  vãng sanh, xét theo Quán  Kinh phẩm 

sen ắt cao! Ấy là vì pháp môn Tịnh Độ dùng tự lực để cảm Phật lực, cho nên 

có thể hoàn tất ngay trong đời này. Cư sĩ sanh vào năm Kỷ Tỵ tức năm Đồng 

Trị thứ tám (1869) đời Thanh, về Tây ngày mồng Một tháng Mười Một năm 

Kỷ Mão, tức năm Dân Quốc 28 (1939), hưởng thọ bảy mươi mốt tuổi, biên 

soạn  bộ  Tư  Phụ  Đường  Thi  Văn  Nhật  Chí  phần  nhiều  xiển  dương  rõ  giáo 

nghĩa Tịnh tông được cất giữ tại nhà. 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

Quyển Hạ hết 

(Trọn Bộ) 

 

 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, phần 7, trang 340 of 340 

Hồi Hướng 

  

 Nếu việc dịch thuật này có chút công đức nào đều xin hồi hướng cho lịch 

 đại  phụ  mẫu,  sư  trưởng,  họ  hàng,  quyến  thuộc,  pháp  giới  chúng  sanh  đều 

 cùng được vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Nguyện cùng thân cận 

 đức  Di  Đà,  Quán  Âm,  Thế  Chí,  chứng  ngộ  Vô  Sanh,  trở  lại  Sa  Bà,  hóa  độ 

 muôn loài cùng sanh Cực Lạc. Nguyện những ai thấy nghe dù tin tưởng hay 

 phỉ báng đều cùng được vãng sanh Cực Lạc. 

 Chân thành cảm tạ đạo hữu Minh Tiến và Huệ Trang đã tốn nhiều công 

 sức  giảo  chánh,  nhuận  văn  cũng  như  liên  tục  khuyến  khích  giúp  cho  mạt 

 nhân  có  đủ  nghị  lực  theo  đuổi  việc  chuyển  ngữ  này.  Nguyện  Tam  Bảo 

 thường gia hộ khiến cho nhị vị đạo hữu tín tâm kiên cố, đạo lực kiên cường, 

 phẩm sen cao cả, cùng nhau hội ngộ nơi Cực Lạc, thân cận từ phụ Di Đà. 





cover_image.jpg
An-Quang-Phap-
Su-Van-Sao-Tuc-
Bien-Quyen-Ha





